एनसो मुख्यत्वादेकवचनम् । उत्क्रान्तिगसागतीनामिसारभ्य सर्वो-पपित्तिरत्रातिदिष्टा, चिदंशस्यापि तिरोभाव इति पृथङ् निरूपणम् । ननु तद्गुणसारत्वादयः कथमुपदिश्यन्त इतिचेत् । न । ससम् अस्ति तत्रापि, ये पाणं ब्रह्मोपासत इति ।। १ ॥

अहं श्रेयसि व्यूहिर इत्यादिश्रुती प्राणशब्द इन्द्रियेषु प्रसिद्ध इति साऽपि मुख्यप्राय इति ततोऽपि सुखेनावगम इत्यर्थः। तर्हि कथमे-कवचनप्रयोग इत्यत आहुः। \* मनस इत्यादि \*। लिङ्गरारि त्-स्यैव प्राधान्यात तथेत्यर्थः। ननु प्राणेषु वियदादिधमातिदेशे, सप्रा-णमसृजतेति श्रुत्युक्तं सुज्यत्वरूपं जन्यलिङ्गमतिदेशकम्। जीवध-मातिदेशे किमतिदेशकमित्यतं आहुः। \* उत्कान्तीत्यादि \*। स् यदाऽस्माच्छरीरावुत्कामति सहैवेतैः सर्वेष्ठत्कामति यथा महारा-जो जानपदान गृहीत्वा स्वे जनपदे यथाकामं परिवर्त्तते। स यदा प्र-

### गौण्यसम्भवात् ॥ २ ॥

्ननु उत्क्रान्सादिश्रुतिर्गोणी भविष्यति । न । गौण्यसम्भवा-द । सा श्रुतिर्गोणी न सम्भवति । एकेव श्रुतिर्जीवे मुख्या पाणे गौणीति कथं सम्भवति ॥ २ ॥

## तत्प्राक् श्रुतेश्च ॥ ३ ॥

वै ब्रह्म वाग् वे ब्रह्मेति व्यपदेशोऽस्ति । न प्राणेन नापानेन मर्स्यों जीवित कश्चन इतरण तु जीविन्त यस्मिन्नताबुपाश्चिताविति सर्व-प्राणनरूपो ब्रह्मगुणः प्राणेऽस्ति । चश्चषश्चश्चः श्चोत्रस्य श्चोत्रमिति ते षां स्वस्वकार्यक्षमत्वमिष ब्रह्मगुण एव तत्तादिन्द्रियंष्वास्त । स एव च तेषु सारभूतो जडान्तरेश्या वेलक्षण्यसम्पादकत्वात् । स च ध-मां यावत्तत्स्थिति नेषु तिष्ठतीति कार्यवलादेवावगम्यते । इन्द्रियवध्मतु कार्योक्षमत्वमेव, न नाशः । पुनः शरीरान्तरेऽपि मांनिधानान्त् । अतस्तद्गुणसारत्वाद्यस्तत्रोपदिइयन्ते इति न पर्यनुयोगावकाशः । तथाच जीवधर्माणां भूयस्त्वात् तषामेवातिदेशो युक्तो न वियदादिधर्माणामित्यर्थः ॥ १॥

गौण्यसम्भवात् ॥ अतिदेशकमाक्षिपति । \* निवत्यादि \* । ःननु नित्यत्वस्याश्रवणादुत्कान्त्यागितश्रुतिनाशोतपित्तपरतया सत्यध्यादिश्रुतिश्चोपासनापरतया गौणी भविष्यतीति न तासामितदेशध्यादिश्रुतिश्चोपासनापरतया गौणी भविष्यतीति न तासामितदेशध्यादिश्रुतिश्चोपासममवस्तसमात् । अत्र तथेति पूर्वस्मादनुवर्त्तते । एध्याप्रेऽपि। तेन बुद्धिस्महेतुगुद्ध्यर्थानि चत्वार्थश्रिमाणि सूत्राणीति फ्रोध्यते । असम्भवं व्युत्पादयन्ति । एकैवेत्यादि । स यदाऽस्मादित्यत्र
अभ्याप्ति प्रतिमन्त्रवद्यतः पूर्वोक्तकेव श्रुतिर्जीव मुख्या प्राणेषु गौणीति
गुगपद्वृत्तिद्वयविरोधात्र सम्भवतीति न तासामितदेशकत्वहानिरित्यर्थः । एतेनैव जीवे गौणी, प्राणेषु मुख्येति वदन्त एकदेशिनोऽपि
प्रत्युक्ताः । वैद्धत्यस्य तीव्यादिति बोध्यम् ॥ २ ॥

तत्प्राक् श्रुतेश्च ॥ अत्रापि तथेखनुवर्त्तते । सूत्रप्रयोजनमा-

जडत्वेनाधिकविचारोऽत्र क्रियते । सृष्टेः पूर्वमिष प्राणा-दीनां स्थितिः श्रूयते । असद् वा इदमग्र आसीत तदाहुः, किं तदसदासीदित्यृषयो वा व तेऽग्रे असदासीत तदाहुः, के ते ऋषय इति प्राणा वा ऋषय इति । ननु सदेव सोम्येदमग्र आसीदेकमे-वाद्वितीयमिति विरोध इतिचेत । न । स्वरूपोत्पत्तिरेवात्र निषि-द्धयते । जीववत । न तद्भाः । उद्भमात पूर्व तु सदेवेति श्रुतिः । चकारान्मोक्षे तस्यापि सम्पत्तिः श्रूयते स्थलान्तरे । एतस्माज्ञा-यते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि चेति श्रुतिर्विस्फुलिङ्गसद्द्यी ॥ ३॥

वतेव प्राणानामप्युत्कान्त्यादिः सम्भाव्यत इति तद्भावाय प्राणानां नित्यत्वविचारः क्रियत इत्यर्थः । तमेवाद्यः । \* सृष्टेरित्यादि \* । श्रु-तिस्तु वाजिनामग्निप्रकरणस्था । अत्र प्राणा इति बहुवचनमिन्द्रिया-णां गमकम् । छान्दोग्यविरोधमाशङ्का परिहरन्ति । # नन्वित्या-दि \*। \*नेत्यादि च \*। तथाच न तस्याः श्रुतेर्विरोघो, नाप्यनित्य-त्वमित्यर्थः। चकारप्रयोजनमाद्यः। \* चकारादित्यादि \*। यथा सृ-ष्टेः प्राक् स्थित्या नित्यत्वं लक्ष्यते तथा मोक्षे तदीयप्राणादेर्बेद्वासम्पत्तिः श्र्यते शारीरब्राह्मणे । न तस्मात् प्राणा उत्कामन्त्यत्रैव समवनीयते ब्रह्मेव सन् ब्रह्माऽप्येतीति । अत्रैव समवनीयन्त इति । उत्क्रमहेत्नी-मविद्याकामकर्मणां निवृत्तत्वाद् ब्रह्मण्येव सम्पद्मन्ते इत्यर्थः। नचेयं जीवन्मुक्तव्यवस्थेति राङ्क्यम् । तत्रोत्क्रमराङ्काया एवाभावेन तद्भा-वानुवादवैयर्थ्यप्रसङ्गात् । अग्रे अहिनिर्ल्वयनीहष्टान्तदर्शनेन स्थु-लदेहत्यागस्यैव तत्र लाभाच्च। अतो नित्यत्वार्थे साऽपि संगृह्यत इत्यर्थः । श्रुत्यन्तरपीडामाशङ्क्य परिहर्रान्त । \* पतस्मादित्यादि \*। तथाच विस्फुलिङ्गवाक्ये यथा व्युश्वरणं, तथाऽत्र प्रावुभाव इति तत्साहरूपम् । स्वरूपोत्यत्तरपि विमागानन्तरभावित्यात् सा-द्युत्पत्तरपि न विरोधोऽतां न तस्या अपि पीडेत्यर्थः । विसर्गन स्यापि विभागकपत्वाद्यमेव न्यायः, स प्राणमस्जतेत्वत्रापि द्रष्ट-

# तत्पूर्वकत्वाद वाचः ॥ ४ ॥

मनः पूर्वरूपं वागुत्तररूपमिति । तस्य यजुरेव शिर इति । तथाच वेदानां स्वत उत्पत्त्यभावाद तत्पूर्वमनसः कथमुत्पत्तिः॥४॥

### सप्तगतेर्विशेषितत्वाच ॥ ५ ॥

तमुत्क्रामन्तं प्राणोऽनूत्क्रामित पाणमनूत्क्रामन्तं सर्वे प्राणा

त्यः। पतेन श्रुत्यविरोधप्रतिपादनरूपत्वाद्ध्यायसङ्गतिरपि स्मारि-ता क्षेया॥३॥

तत्पर्वकत्वाद्वाचः ॥ नतु सृष्ट्यादौ प्राणस्थितिश्रुतेरवान्तरप्र-प्रागवस्थितप्रजापतिप्राणसत्ताप्रातिपाद् नेनाऽप्युपपद्यमानत्वास ाया प्राणनित्यत्वसिक्किरिति शङ्कायामिदं सूत्रमाहेत्याशयेन ज्या-विन्ति। \* मन इत्यादि \*। पूर्वया श्रुत्या मनोवाचोः पूर्वीत्तरभा-अन्यया च मनोमयस्य वेदात्मकत्वे बोधिते मनोवाचोर्वृत्तिभेदा-व भेदो, न तु खरूपत इति सिखौ, निश्वसितश्रुत्या, वाचा विरू-नित्ययेति श्रत्या च वदानां निश्वसिरूपतया नित्यतया च स्वरूपत त्पत्त्यभावाद्वदगममात्रमेव । तथा सति तत्पूर्वक्रपस्य मनसः कय-त्पत्तिः सम्भवति । तस्माद्य तस्पाप्युत्पत्तिः किन्तुवृगममात्रमेवा-स्तयोर्नित्यत्वसिद्धिरित्यर्थः। नन्वेवं भगवन्मनोवाचोर्नित्यत्वे जैवा-कथं नित्यत्वसिद्धिरितिचेत्। उच्यते। तद्व्यष्टित्वात् सिद्धि-ति । अत एवाग्रे श्लोकाः सुत्राण्यतुव्याख्यानानि ज्याख्यानान्य वेतानि सर्वाणि निश्वसितानीत्युक्तम्। इदमेव चैकादशस्कन्धे एष जीवो विवरप्रसुतिरित्यादिश्होकत्रंथे स्फूटम् । तत एबा-थिरपि निवन्धे 'अस्मदाविमुखेनापि कीडार्थ सर्वतो हरिः । शम्य-रं वितनुते रूपेष्विव विनिध्य रत्युक्तम् ॥ ४ ॥

सप्तगतेर्विशेषितत्वाच्य ॥ एवं प्राणमनोषास्वतिदेशिकाया उ-तिः सिद्धाविष चक्षुरादिषु न सा स्फुटेत्यतस्तद्धं हेत्यन्तरं षद्-त्याशयेन व्याकुर्वान्त । \* तमित्यादि \* । एताप्त्यां वाक्याप्र्या-। अथाकपद्ग इत्यादिषु पूर्ववाक्येषुकानां चक्षुरादीनां सप्तानां मु- र्जिषः समिषः सप्तजिह्वाः । अष्टी प्रहा अष्टावितप्रहा इति । सप्त इति । सप्त वै शिर्षण्याः प्राणा द्वाववाश्चाविति । नव वै पुरुषे प्राणा नाभिर्दशमी । दश वै पशोः प्राणा आत्मैकादश इसेवमा-दिष्ठ नानासंख्या प्राणानां प्रतीता । तत्र श्रुतिविप्रतिषेधे किं यु-क्तमिति संशये सप्तैवेति प्राप्तम् । कुतः ? । गतेः । सप्तानामेव गतिः श्रूयते । सप्त इह लोका येषु चरन्ति प्राणा गुहाशया नि-हिताः सप्त सप्तेति । किश्च । विशेषितत्वा । जीवस्योत्क्रमणम-मये सप्तानामेव विशेषितत्वम् । अन्ये तु पुनरेतेषामेव वृत्तिभेदाद् भेदा इसेवं प्राप्ते ॥ ५ ॥

उच्यते---

# हस्तादयस्तु स्थितेऽतो नैवम् ॥ ६ ॥

पूर्वसम्बन्धे उत्सूत्रं पूर्वपक्षः । तुशब्दः पूर्वपक्षं व्यावर्तयति इस्तादयः सप्तभ्योऽधिकाः । इस्तौ चादातव्यं च, उपस्थश्चानन्दं ियतव्यं च, पादौ च गन्तव्यं चेति चश्चरादिगणनायामेतेऽपि चत्वार इन्द्रियत्वेन गणिताः । स्थिं सितं, श्रुतौ गणनया चश्चरादितुल्यत्वे सितं । अतो हेतोः सप्ति वित न, किन्त्वेकादश्च । अवान्तरगणना स्चनयाऽसम्भवाभित्राया

#### तम् ॥ ५॥ १॥

हस्ताद्यस्तु स्थितेऽतो नैवम् ॥ नतु सप्तगतिस्वस्य पूर्वोऽधि करणशेषत्वे दतस्याधिकरणस्य कथं सिद्धिरित्यत आहुः । \* पूर्वेत्याः दि \* उक्तप्रकारक एव पूर्वपक्षः, सूत्रं विद्वाय उपरिद्वात् कर्षायः स्ततः सिद्धिरित्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । \* तुशब्द इत्यादि \* । \* अर इति \* । चञ्चरादितुत्यत्वात् । नतु तर्हि सप्तादिगणनायाः कि मनो जनमत आहुः \* अवान्तरेत्यादि \* सप्तगणनाः, चश्चरस्यग्राणरस्म अधिकसंख्याऽन्तः करणभेदादिति । एकादशैवेन्द्रियाणीति स्थि-तम् ॥ ६ ॥

श्रवणमनोवाचामितरेन्द्रियाणां बहुपकारकत्वेत प्राधान्यसचनया । अप्टगणना ग्रहपद्कथनाद् बन्धकत्वसूचनया । नवगणना अनावृत-नवद्वारसूचनया । दशगणना केवलद्वारमात्रसूचनयेखेवं सम्भवा-भिप्राया । सम्भवन्ति ह्येकादशसंख्यायामेताः संख्या इत्यभिप्राया । चतुर्दशसंख्या त्वन्तः करणस्य चतुर्विधत्वात् तद्भिप्राया । तथाचै-तज्ज्ञापनं प्रयोजनिमत्यर्थः । तहींकाद्रशैवेति कथं निर्णय इत्यत आ-हु: । \* एकादरोत्यादि \* । गीतायां क्षेत्रकथने, 'ऋषिभिर्बेडधा गीतं छन्दोभिर्विविधैः पृथक् । ब्रह्मसूत्रपदेश्चैव हेतुमद्भिर्विनिश्चितिरि'त्यु-क्त्वा, महाभूतान्यहङ्कारो बुद्धिरव्यक्तमेव चेत्यहङ्कारादीन् भिन्न-तयोक्त्वा, इन्द्रियाणि दशैकं चेति कथनाद् ब्रह्मसूत्रपदेष्वेकादशै-वेन्द्रियाणीति निर्णीतिमित्यर्थः। नच पश्च कर्मेन्द्रियाणि, पश्च श्राने-न्द्रियाणीति दशोकाः। एकं चेति भिन्नतया कथनान् संख्यापूरणस्य चानिन्द्रियेणापि मनसा, यजमानपश्चमा इडां भक्षयन्तीतिवत् स-म्मवास मनस इन्द्रियत्वमिति वाच्यम् । अनिन्द्रियत्वसिद्धेः पूर्वे तथा संख्यापूरणस्यापादयितुमशक्यत्वात् । भेदेन कथनस्य तुभये-न्द्रियनायकतयोत्कर्षबोधनार्थत्वात् । अन्यथा पूर्वार्के बुद्धाविभिः सहैव कमापत्तेः।

यसु इन्द्रियेश्यः परा हार्था हार्थेश्यश्च परं मन इति, बुद्धि तु सार्थि विद्धि मनः प्रश्रहमेव च, इन्द्रियाणि हयानाहुर्विषयांस्तर्य गोचरानित्यादिश्वतौ इन्द्रियेश्यः परं मनः । इन्द्रियाणि मनो बुद्धिः, मनस्थेन्द्रियाणां च पेकाग्न्यं परमं तप इत्यादिस्मृतौ च भेदेन निर्देशान्मनो नेन्द्रियम् । काचित्कमेकादशवचनं तु मनस इन्द्रिय-प्रवर्त्तकत्वेनोपचारात् । नचेन्द्रियेश्यः परा इत्यादिषु गोवलीवईन्या- येक पृथ्यचनमिति वाच्यम् । इन्द्रियलक्षणस्य बुद्ध्यादावसम्भवात् । कि तल्लक्षणमितिचेत् । एकजातीयमात्रव्यापारकरणत्वमेव । अन्यथा शरीरादीनामपीन्द्रियत्वप्रसङ्गात् । अन्तःकरणस्य तु चाक्षुयादिकपनानाजातीयकानकर्म प्रति करणत्वेनाऽस्य लक्ष्मणस्यान

र्जिषः समिषः सप्तजिह्वाः । अष्टी ग्रहा अष्टावितग्रहा इति । सप्त इति । सप्त वै शिर्षण्याः प्राणा द्वाववाश्चाविति । नव वै पुरुषे प्राणा नाभिर्दशमी । दश वै पश्चोः प्राणा आत्मैकादश इसेवमा-दिषु नानासंख्या प्राणानां प्रतीता । तत्र श्रुतिविप्रतिषेधे किं यु-क्तमिति संशये सप्तैवेति प्राप्तम् । कुतः ? । गतेः । सप्तानामेव गतिः श्रूयते । सप्त इह लोका येषु चरन्ति प्राणा गुहाशया नि-हिताः सप्त सप्तेति । किश्च । विशेषितत्वा । जीवस्योत्क्रमणम-मये सप्तानामेव विशेषितत्वम् । अन्ये तु पुनरेतेषामेव वृत्तिभेदाद् भेदा इसेवं प्राप्ते ॥ ५ ॥

उच्यते---

# हस्तादयस्तु स्थितेऽतो नैवम् ॥ ६ ॥

पूर्वसम्बन्धे उत्सूत्रं पूर्वपक्षः । तुशब्दः पूर्वपक्षं व्यावर्तयति इस्तादयः सप्तभ्योऽधिकाः । इस्तौ चादातव्यं च, उपस्थक्षानन्द यितव्यं च, पादौ च गन्तव्यं चेति चश्चरादिगणनायामेतेऽपि चत्वार इन्द्रियत्वेन गणिताः । स्थितं सितं, श्रुतौ गणनया चश्चरादितुल्यत्वे सितं । अतो हेतोः सप्तै-वेति च, किन्त्वेकादश्च । अवान्तरगणना सूचनयाऽसम्भवाभिमाया

#### तम् ॥ ५॥ १॥

हस्ताद्यस्तु स्थितेऽतो नैवम् ॥ ननु सप्तगतिस्वस्य पूर्वोऽधि करणशेषत्वे वतस्याधिकरणस्य कशंसिद्धिरित्यत आहुः । \* पूर्वेत्याः दि \* उक्तप्रकारक पव पूर्वपक्षः, सूत्रं विहाय उपरिहात् कर्षेत्रः स्ततः सिद्धिरित्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । \* तुशब्द इत्यादि \* । \* अर इति \* । चञ्चरादितुत्यत्वाद् । नमु तर्हि सप्तादिगणनायाः कि प्रवा जनमत आहुः \* अवान्तरेत्यादि \* सप्तगणनाः, चञ्चरत्वग्याणरस्तन अधिकसंख्याऽन्तःकरणभेदादिति । एकादशैवेन्द्रियाणीति स्थि-तम् ॥ ६ ॥

श्रवणमनोवाचामितरेन्द्रियाणां बहुपकारकत्वेन प्राधान्यसचनया । अप्टगणना ग्रहपद्कथनाद् बन्धकत्वसुचनया । नवगणना अनावृत-नवद्वारसुचनया। दशगणना केवलद्वारमात्रसुचनयेखेवं सम्भवा-भिप्राया । सम्भवन्ति ह्येकादशसंख्यायामेताः संख्या इत्यभिप्राया । चतुर्दशसंख्या त्वन्तः करणस्य चतुर्विधत्वात् तदभिप्राया । तथाचै-तज्ञापनं प्रयोजनमित्यर्थः । तहींकादशैवेति कथं निर्णय इत्यत आ-हु: । \* एकादरोत्यादि \* । गीतायां क्षेत्रकथने, 'ऋषिभिर्बेहधा गीतं छन्दोभिर्विविधैः पृथक् । ब्रह्मसूत्रपदैश्चैव हेतुमद्भिर्विनिश्चितिरि'त्यु-क्त्वा, महाभूतान्यहङ्कारो बुद्धिरव्यक्तमेव चेत्यहङ्कारादीन् भिन्न-तयाक्तवा, इन्द्रियाणि दशैकं चेति कथनाद् ब्रह्मसूत्रपदेष्वेकादशै-वेन्द्रियाणीति निर्णीतिमित्यर्थः। नच पश्च कर्मेन्द्रियाणि, पश्च ज्ञाने-न्द्रियाणीति दशोकाः। एकं चेति भिन्नतया कथनान् संख्यापूरणस्य चानिन्द्रियेणापि मनसा, यजमानपश्चमा इडां भक्षयन्तीतिवत् स-ममवास मनस इन्द्रियत्वमिति वाच्यम् । अनिन्द्रियत्वसिद्धेः पूर्व तथा संख्यापूरणस्यापादयितुमशक्यत्वात् । भेदेन कथनस्य तुभये-न्द्रियनायकतयोत्कर्षबोधनार्थत्वात् । अन्यथा पूर्वार्के बुद्धाविभिः सहैव कमापत्तः।

यसु इन्द्रियेश्यः परा हाथी हाथैश्यश्च परं मन इति, बुद्धि तु
सार्थि विद्धि मनः प्रश्रहमेव च, इन्द्रियाणि हयानाहुर्विषयांस्तस्य
गोचरानित्यादिश्रुतौ इन्द्रियेश्यः परं मनः । इन्द्रियाणि मनो बुद्धिः,
मनसक्षेन्द्रियाणां च पेकाग्न्यं परमं तप इत्यादिस्मृतौ च भेदेन
निर्देशान्मनो नेन्द्रियम् । काचित्कमेकादशवचनं तु मनस इन्द्रियप्रवर्त्तकत्वेनोपचारात् । नचेन्द्रियेश्यः परा इत्यादिषु गोवलीवईन्याकेन पृथग्वचनमिति वाच्यम् । इन्द्रियलक्षणस्य बुद्धशादावसम्भवात् । कि तल्लक्षणमितिचेत् । एकजातीयमात्रव्यापारकरणत्वमेव । अन्यथा शरीरादीनामपीन्द्रियत्वप्रसङ्गात् । अन्तःकरणस्य तु
बाक्षुयादिकपनानाजातीयकानकर्म प्रति करणत्वेनाऽस्य लक्ष्मणस्य-

#### अणवश्च ॥ ७ ॥

सर्वे प्राणा अणुपरिमाणाः । गतिमत्त्वेन निसत्वे अणुत्वमेव । परिमाणप्रमाणाभावात पुनर्वचनम् ॥ ७ ॥

न्तः करणे अभावादिति भिश्चराह । तम्र । उक्तश्रुतिस्मृतीनां मनसो महन्वस्ववाधनेनाष्युपपत्तेः । गीतायाम्, इन्द्रियाणां मनसश्चास्मीति वाक्षेत्र, पश्चमस्कन्धे पुरञ्जनोपाख्याने च, एकाद्द्रोन्द्रियचम्ः पश्चस्ताविनोद्कृदिति वाक्येन च मनस्यपीन्द्रियत्वसत्ताया निश्चयात् । नच लक्षणामावः । देहस्थत्वे सित ज्ञानिक्रयान्यतरकरणत्वं वात् । व्यक्ष इन्द्रियत्वमिनिद्र्यत्वं चेत्युभयमप्यस्तु । नच भावाभाविद्रोधः । अनिन्द्रियत्वस्य अविद्यावद्यमीन्तरत्वेनाष्युपगन्तुं द्रान्त्रस्वात् । यमे देवत्विपतृत्वयोरिव मनसि कियाज्ञानमयत्वयोरिक्ष्यस्ता । यमे देवत्विपतृत्वयोरिव मनसि कियाज्ञानमयत्वयोरिक्षित्रस्थारस्युभयोर्त्विदेशे वाधकाभावात्। विशेषविचारस्तुं प्रस्थानरह्ना-क्षरे मया कृत इति नेह प्रपञ्चयते । तस्मादन्येषां वृत्तिभेदत्वेना-प्रस्तःकरण एव निवेशादेकाद्देशेवेन्द्रियाणीतिसिद्धम् ।

अन्येऽपि सर्वे एकाद्शपश्चमेवाद्वियन्ते।

माध्वास्तु । बुद्धि निवेश्य द्वादशप्राणपक्षमङ्गीकुर्वन्ति । श्रुति च काश्चिल्लिखन्ति । इन्द्रियाणि कतीति न विचारयन्ति । तत्रोदा-सीना चयम ॥ ६ ॥ २ ॥

अणयश्च ॥ संख्यां निर्दार्थ परिमाणं निर्दारयतीत्याद्ययेन स्याकुर्वन्ति । \* सर्व इत्यादि \* । सर्वेषां प्राणानां पूर्वोक्तरीत्या नि-स्यत्वे सिर्द्धे गतिमत्त्वेनाणुत्वमेवत्यर्थः । अयं च हेतुरतिदेशात् प्रा-सञ्चकारेण स्चितः । स्चनप्रयोजनमाद्यः । \* परिमाणेत्यादि \* । स्त्राक्षत्रद्यणे, त एते सर्व एव समाः सर्वेऽनन्ता इति यदानन्त्यश्च-वर्षे तन्तु काळत एव तथात्ववोधकम् । अनन्तमेव सळोकं जयती-ति क्लोक्या तथाऽवसायात् । अतो जीवे यथाऽऽराग्रमात्रत्वं तथा साम्याक्षत्रकात्व पुर्वेद्यनमित्यर्थः । एतेन शरीरपरिमाणत्वं सङ्को-विवास्त्रवादिक्षरिमाणत्वं व्यापक्रत्वं च निवास्तिम् । तेन श्रश्व-

### श्रेष्ठश्च ॥ ८ ॥

### मुख्यश्च प्राणो निसगतिमान अणुपरिमाणश्च । चकाराद-

र्मनोवाचां दूरगमनम् । त्वचः सर्वशरीरव्याप्तिश्च सामर्थ्यन वा गुणव्याच्यावेति बोधितम्। मोक्षे च तेपामपि सत्सम्पत्तिरिति च बोधितम्। नन्वेतेषां को वा गुणो यो बहिः प्रसरतीति वक्तस्यम्। यदि न वक्तुं राक्यते तहिं मिथ्यैवायमुद्यम इतिचेन्न । चक्कुर्मनोवा-चां तेजोमयदेवताधिष्ठितत्वात् तदंशत्वाच रूपमेवेति वदामः।तेजो-मयीवागिति श्रुतेश्च । त्वचस्तु स्पर्श एव । अथवा । यम् स्प्रश-न्ति न विदुर्मनोबुद्धीन्द्रियासव इति पष्ठस्कन्धे नारदक्रत उपदेशे मनःप्रभृतीनां ब्रह्मकर्मकस्परीज्ञानयोनिषेधमुखेन तेषु स्परीज्ञानयो-रङ्गीकारात् स्पर्श एव सर्वत्र यथोचितो भवतु । नच तस्य प्रसंक्षान पत्तिः राङ्क्या । अणुगुणत्वेनातीन्द्रियतया कार्यकानुमेयत्वात् । हः न्द्रियाणां प्राप्यप्रकाशकारित्वस्य नियतत्वादिति यत् पुनः सकळ-देहव्यापिकार्यानुपपत्तिप्रसङ्गाद्णुत्वं मध्यमपरिमाणबोधकत्वेन व्या-ख्यातम्। तद्प्येतेनैव निरस्तं क्षेयम्। ज्ञानवत्ता तु तदेखां प्राणा-नां विश्वानेन विश्वानमादायेति आवणाद् देवतात्वाच्च युक्तैवेति 🛪 कोऽपि राङ्कालेशः। भिश्चस्त्वत्राणुपरेन तन्मात्राणि व्याख्याय तेषां पृथगुत्पत्तिविचारमत्राङ्गीचकार। तम्न । मैत्रेयोपनिषदि, पञ्चत-न्मात्राणि भूतराब्देनोच्यन्ते।अथ महाभूतानि भूतराब्देनोच्यन्ते इत्यु-क्त्या श्रुती भूतपद उभयसङ्गहस्य बोधितत्वेन पूर्वपादीयवियदे। य रपंत्तिविचारादेव चारितार्थ्येन पृथग्विचारप्रयोजनाभावात् ॥७॥३॥

श्रेष्ठश्च ॥ इन्द्रियाणि विचार्यदानीं मुख्यप्राणं विकारयति ।
तत्र मुख्यप्राणिनत्यतायाः स्फुटमश्रवणात् प्रश्नोपनिषद्मशृतिषु, मा
मोहमापद्यया अहमेवैतत्पश्चधात्मानं प्रविभज्येतद्वाणमवष्टश्य वि-धारयामीत्यादिरूपे प्राणानां संवादे रारीरिश्यितिहेतुतया श्रेष्ठत्वेन निर्णीतत्वाक्ष सन्देहे श्रेष्ठचस्य नित्यतागमकत्वे मानाभावादनित्य इति प्राप्ते आहेत्यारायेन व्याकुर्वन्ति । \* मुख्य इत्यादि \* । मुख्यः तिदेशः । नासदासीदिसत्र, आनीदवातं स्वधया तदेकिमिति अननात्मकस्य पूर्वसत्ता मदर्शिता ॥ ८ ॥

# न वायुक्रिये पृथगुपदेशात ॥ ९ ॥

नतु मुख्यः प्राणो वायुरेव भविष्यति, इन्द्रियाणां क्रिया वा । एवं हि श्रूयते । यः प्राणः स वायुः । एष वायुः पञ्चविधः। प्राणोऽपानो व्यान उदानः समान इति । सामान्यकरणद्यत्तिः प्रा-णाद्या वायवः पञ्चेति । तत्रान्तरीया आचक्षते । तदुभयमपि न । कुतः ? पृथगुपदेशाद । एतस्माज्जायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि च, खं वायुज्योतिरापः पृथिवी विश्वस्य धारिणीति प्राणवाद्योः

प्राणोऽपि नित्यो गतिमानणुपरिमाणश्च । तत्र हेतुरतिदेशप्राप्तश्चका-रादेव पूर्ववत् स्च्यते । नन्वस्य सृष्टेः पूर्व सत्तायां कि मानमत आहुः । \* नासिदत्यादि \* । तथाचैवं सृष्टिप्राक्काले वातक्षपता-निषेधपूर्वकमानीदिति कथनाद्भगवतोऽननात्मको यो धर्मः स एव मुख्यः प्राण इति तेन क्षेण सत्तायां सिद्धायाम्, एतस्माज्जायते प्राण इत्यत्रापि जीववद् व्युच्चरणमेव, न तृत्पत्तिः । सदेवेति श्रु-तिस्तु ततोऽपि पूर्ववृत्तान्तपरेति श्रुतिविरोधलेशस्याप्यमावादयमपि जीवसमानयोगश्चेमत्वादंश एवेल्यर्थः ॥ ८॥

न वायुक्तिये पृथगुपदेशात् ॥ प्राणस्वरूप एव किञ्चिदाशङ्का परिहरतीत्याशयमस्याहुः । \* निवत्यादि \*। तत्रान्तरीयाः सांख्याः, सामान्येति तेषां सांख्यसप्ततौ कारिका । अर्थस्तु—पञ्च बुद्धीन्द्रि-याणि, पञ्च कर्मेन्द्रियाणि बाह्यानि । मनोबुद्धाहङ्कारास्त्रय आन्तराः। एवं त्रयोदश्विधं करणम् । तस्य त्रयादश्विधस्यापि करणस्य या साधारणी वृत्तिः प्राणाद्याः प्राणनादिक्षपा । भावे घञ्च । सेव पञ्च वस्यवः प्राणाद्य इति व्यवद्वियत इत्यर्थः । तथाचोभयोर्मध्ये यत्किञ्चित्वव्यं, न तु पृथग्विचारसस्य युक्त इत्याशङ्काशयः । परिहारं व्याव्यक्षते \* तदुभयमपि नेत्यादि \*। नन्वेतं वायोः स- पृथगुपदेशात । रित्तरित्तमतोरभेदेन ततोऽपि पृथगुपदेशा-च्च॥९॥

चक्षुरादिवत्तु तत्सहिशष्ट्यादिभ्यः ॥ १० ॥

स प्राणः स्वतन्त्रः, परतन्त्रो वेति विचारे स्वतन्त्र इति ता-वद प्राप्तम् । सुप्तेषु वागादिषु प्राण एको मृत्युनानाप्तः प्राणः संवर्गो वागादीन् संदङ्के प्राण इतरान् प्राणान् रक्षति मातेव पुत्रानिति ।

इमामाशङ्कां निराकरोति तुशब्दः। चक्षुरादिवद्यमपि पाणो-

काशाद्धेदोऽस्तु, इन्द्रियिक्तयातः कथं भेद इत्यत आहुः। \* वृत्ती-त्यादि \*। \* ततोऽपीति \* इन्द्रियतोऽपि । तथाच पदार्थान्तरमेव मुख्यः प्राणः । नच पदार्थान्तरत्वे, यः स वायुः, स एष वायुः पञ्च-विध इति श्रुत्योर्विरोधः शङ्काः।तस्य भूतात्मकवायुव्यतिरिक्तमगव-त्र्याणात्मकवायुपरत्वात्। नचात्र मानाभावः । वृहदारण्यक उद्गीथ-श्राह्मणे, अथ हेममासन्यं प्राणमूचुरित्यत्र तस्य प्राणादिप वैलक्षण्य-श्रावणात्। नचाध्यात्मापत्त्या न वेलक्षण्यमिति वाच्यम्। तस्यः नस्य प्राणेऽपि सत्त्वात्। अतोऽपहतपाप्मत्वरूपाद् वेलक्षण्यात् तत्त्वान्तरमेव। वायुसमानाकारत्वं च तस्य मैत्रेयोपनिषदि द्वितीयप्रपाठके, सोऽमन्यतेतासां प्रवोधनायाश्यन्तरं विविशामीति स वायुरिवात्मानं कृत्वाऽश्यन्तरं प्राविशत् स एको नाशकत् स पञ्चधात्मानं विभाव्यत्यादिप्रजापतिमुपक्रम्य पठ्यते। अतो न विरोध इत्यर्थः। अन्ये त्वदं सूत्रमग्रिमाधिकरणे योजयन्ति ॥ ९॥ ४॥

चक्षुरादिवत्तु तत्सहिराष्ट्यादिश्यः ॥ अधिकरणान्तरत्वं बोधियतुं संशयादिकमाहुः । \* स प्राण इत्यादि \* । \* संवृक्कः इति संगृह्णाति सङ्क्षसिति च । \* इमामिति \* । एतासु श्रुतिषु मृ-त्युना अनाप्तत्वस्य वागादिसंवर्गत्वस्य इतरप्राणरक्षकत्वस्य च श्राव-णात् प्राणः स्वतन्त्र इत्येताम् । सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति । \* चक्षुरादि- ऽस्वतन्त्रः । मुख्यतो भगवद्धीनः । व्यवहारे जीवाधीनः । कुतः ? । तत्सहिशिष्ट्यादिभ्यः । चक्षुरादिवत सह शासनात् । इन्द्रियजयवत् प्राणजयस्यापि दृष्टत्वात् । आदिशब्देन जड-त्वाद्यः ॥ १०॥

अकरणत्वाच न दोषस्तथाहि दर्शयति ॥ ११ ॥

ननु प्राणस्य जीवोपकरणत्वेन तदुपकारकव्यापारवक्त्वमपे-स्यते । तत्रैकादशैव दृत्तयस्तन्त्रान्तरेऽपि सिद्धाः । 'एकादशामी मनसोऽपि दृत्तय आकृतयः पश्च घियोऽभिमानः । मात्राणि कर्मा-णि पुरश्चतासां वदन्ति चैकादश वीर भूमी'रिति । तथा कश्चित प्राणस्य व्यापारोऽस्तीतिचेत ।

यदित्यादि \*। मुख्यत इति \* आसन्यत्वात्। \* कुत इति \* उक्त-श्रुतिभिः खतन्त्रता तु सिद्धा। अस्वान्त्रयं कस्मात् प्रमाणादुच्यत इत्यर्थः। \* इन्द्रियजविद्यादि \*। इवेताश्वतरे, त्रिरुन्नतं स्थाप्य समं शरीरं हृदीन्द्रियाणि मनसा सिन्नवेश्य। ब्रह्मोडुपेन प्रतरेत विद्वान् स्रोतांसि सर्वाणि मयावहानि। प्राणान् प्रपीड्येह स युक्त-वेष्टःक्षीणे प्राणे नासिकयोः श्वसीतेति इन्द्रियाणां हृदि सिन्नवेशनेन जयवत् प्राणान् प्रपीड्येति प्राणायामेन तज्जयस्यापि श्रुतावेव हृप्ट-त्वात्। जितेन्द्रियस्य युक्तस्य जितश्वासस्य योगिन इति पुराणेऽपि हृष्टत्वात्। \* जडत्वाद्य इति \*।आदिश्र स्वेन जीवोपकरणत्वं प्राण-संवादादिषु सह शासनं सर्वेव्याख्यातं संगृद्यते। तथाच प्रश्लोप-निषदि प्राणोत्पत्त्युत्कमस्थितीनां ब्रह्माधीनत्वश्लावणादासन्यत्वेऽपि ब्रह्मतन्त्रः। व्यवहारे पूर्वोक्तश्रुतिश्यो धागादिनियामकत्वेऽप्येतिश्यो जीवतन्त्र इत्यर्थः॥ १०॥

अकरणत्वाद्य न दोषप्तथाहि दर्शयति॥ उपकरणत्वं प्राण-स्य कथमित्याकाङ्कायां किश्चिदाशङ्का परिहरँस्तत् समर्थयतीत्याश-वेनः व्याकुर्वन्ति । \* नन्वित्यादि \* । \* तन्त्रान्तर इति \* । नैप दोषः । कुतः ? । अकरणत्वातः । करणस्यैव हि व्या-पाराऽपेक्षितः । अन्यस्य कार्यमात्रमेपेक्षितम् । तत्राह तथाहि का-यवत्त्वं युक्तं तच्छ्रुकृतिरेव दर्शयित । तिस्मन्तुत्क्रामस्रथेतर इसा-दिश्चितिभः । प्राणिनिमित्तेव शरीरस्थितिरिति । तस्माद् व्यापा-राभावेऽपि स्वक्षपिस्थातिमात्रेण तस्योपकारित्वम् ॥ ११ ॥

### पञ्चवृत्तेर्मनोवद् व्यपदिश्यते ॥ १२ ॥

योगशास्त्रे । श्लोकस्तु पश्चमस्कन्धे जडभरतवाक्येषु । अर्थस्त-आकृतयो विसर्गानन्दनादानगमनवचनाख्यकमजनका ब्राह्मप्रयत्नाः पश्च, धियः शब्दस्पर्शरसगन्धज्ञानानि पञ्च । एता दश स-मनसो वृत्तयः । अभिमानोऽहंममेति स्वीकारात्मकः साक्षान्मनसो वृत्तिः। एवमेकाद्श मनसो वृत्तयः। द्वारभूतानामि-न्द्रियाणां तु प्रतिनियता एकैकजातीयाः । मात्राणि शब्दादयो धियां भूमयो विषयाः । कर्माणि विसर्गादीनि आकृतीनां भूमयो विषयाः । पुरं शरीरं, तच स्वसम्बन्धिनामप्युपलक्षकम् । तद्, अहंममेत्यिनि-मानास्यमनोवृत्तेर्विषयः। एवमेकादश तासां वृत्तीनां भूमीर्वीर वद-न्तीति । तथाच यथैता जीवोपकरणभूतानां करणानां तत्तद्भोगरूप-कार्यार्थं व्यापारा आकृत्यादयः सन्ति तथा प्राणस्य जीवभोगसाध-कः कश्चिद व्यापारो नास्तीति कथं तस्य जीवोपकरणत्वमित्यर्थः। समाधिमत्राहः। \* नैप इत्यादि \*। \* एष इति \*। व्यापारामावः। \* तत्राहेति \*। तादशापेक्षाभेदे प्रमाणमाह । \* तथा हीत्यादि \* अकरणत्वे कार्यवत्त्वमात्रं युक्तं, न तु सन्यापारं, तच्छुरुतिरेव दर्श-यतीत्यर्थः । श्रुतिमाद्यः । \* तस्मिन्नित्यादि \* । प्रक्तोपनिषदि, त-स्मिन्जुत्कामत्यथैते सर्व प्वोत्कामन्ते तस्मिश्च प्रतिष्ठमाने सर्वि एव प्रतिष्ठन्ते तद्यथा मक्षिका मधुकरराजानमुत्कामन्तं सर्वो एवोत्क्रमन्ते तिस्मश्च प्रतिष्ठमाने सर्वा एव प्रतिष्ठन्त इति। \* उपकारित्वमिति \*। तथाचोपकारित्वादुपकरणमित्यर्थः ॥ ११ ॥

पञ्चवृत्तेर्मनोवद् व्यपदिश्यते ॥ पुनः किञ्चिदाशङ्का परिहर-

व्यापारव्यतिरेकेणोपकारित्वमसमञ्जसमितिचेत तत्राह । प-श्रवृत्तेः । अहमेनैतत पञ्चयात्मानं विभज्यैतद्वाणमवष्टभ्य विधार-यामीति । यथा मनसो द्वारभेदेनैवैकादश वृत्तयः स्वरूपत एव । एवमेव प्राणस्यापि पञ्चधात्मानं विभज्य कार्यकारणं व्यप-दिश्यते ॥ १२ ॥

### अणुश्च ॥ १३ ॥

अतिदेशेन पाप्तमप्यणुत्वं पञ्चवात्मानं विभज्येति वचनात् स-न्दिग्धं पुनर्विधीयते । आसन्योऽप्यणुः । चकारादः पूर्वोक्तसर्वस-समुद्ययः ॥ १३ ॥

तीत्याशयेन ज्याकुर्वन्ति । \* व्यापारेत्यादि \* । परिहारं विशदयन्ति । \* यथेत्यादि \* । तथाच व्यपदेशप्रामाण्येन यथा मनसि इन्द्रियद्वारा साक्षाच्च वृत्तिस्वीकारस्तथा प्राणेऽपि व्यपदेशप्रामाण्येन साक्षादेव वृत्तिस्वीकारः । अतः कार्यमात्रात् स्वरूप प्रवोपकारादुपकरणत्वमित्यर्थः । एतेन यत् परैः, प्रमाणविपर्ययविकल्पनिद्रास्मृतय इति योगसूत्रानुसारेण मनसः पश्चवृत्तित्वमङ्गीकृत्य पश्ववृत्तिकत्वांशेऽपि मनोवदिति दृष्टान्त इत्युक्तम्, तद्दिष परास्तम् ।
उक्तवाक्य एकाद्शत्वस्य कण्ठोक्तत्वात् । योगोक्तवृत्तीनां तृतीयस्कन्धे,संशयोऽथ विपर्यास इत्यत्र बुद्धिवृत्तित्वस्वीकाराच्च । श्वत्युकाः कामाद्यस्ववान्तरवृत्तित्वेनैकादशस्वेव प्रविशन्ति । योगसूत्रं
तु निरोध्यत्वेन ता वक्तीति, न त्वन्या निराचष्ट इति न कोर्ऽप
दोषः ॥ १२ ॥

अणुश्च ॥ \* पूर्वोक्तसर्वसमुख्य इति \*। उत्कान्त्यादिवृत्त्य-न्तर्ध्मसंत्रहः। तथाच स्वसामर्थ्याद् वृत्तयो वृत्तिसामर्थ्यात् सर्व-श्वराद्याप्तिः। बहिर्भूयस्त्वेन प्रत्ययस्तु त्रिवृत्करणोत्तरमद्भिः पोष-णादुपपन्नः। तस्मादणुरेवासन्यः प्राण इति सिद्धमः। यत्पुनः प्राण-मुपक्रम्य सम एभिक्तिभिर्लोकैः समोऽनेन सर्वेणेति विभुत्वमुद्रीथ-ब्राह्मणे श्रावितम्। यच्च माणे सर्वे प्रतिष्ठितमिति सर्वोधारत्वं प्र-

## ज्योतिराद्यधिष्ठानं तु तदामननात् ॥ १४ ॥

वागादीनां देवताधिष्ठानवतां प्रद्यत्तिः, स्वत एव वा । जीवा-धिष्ठानब्रह्मपेरणयोर्विद्यमानत्वादिति संज्ञायः । विशेषकार्याभावा-

इनोपनिषदि श्रावितं, सर्वे हीदं प्राणेनावृतमिति श्रुखन्तरे। तत्तु, उत्कान्त्यादिश्रुतिभिर्निश्चिते परिच्छिन्नत्वे सर्वेस्य प्राणिजातस्य प्राणा-यत्तिसितिकत्वेनोपपद्यते इति रामानुजाचार्याः। तेन व्यापककार्य-करणात् तिसिद्धिनिबन्धना गौणी तत्र फलति।

शङ्कराचार्यभास्कराचार्याभ्यां तु—आधिदैविकेन समष्टिव्य-ष्टिरूपेण हेरण्यगर्भेण प्राणेन स्त्रात्मना तद्विभुत्विमिति न विरोध इत्युक्तम् । अस्माकमपीद्मेव सम्मतं किञ्चिद्वेलक्षण्येनेत्यग्रिमाधि-करणे संत्त्याति ।

भिक्षुस्तु—अणुशब्देन तन्मात्रकार्य स्थूळमहाभूताणुं वैशेषि-कप्रतिपन्नत्रयणुकस्थानीयं योगभाष्यानुसारेणाङ्गीकृत्य ततः स्थूळम-हाभूतोत्पत्तिमङ्गीचकार। तद्पि व्यासानभिप्रेतमेव। अत्र तत्प्रस-ङ्गाद्शानात्। यदि हि तानणूनभिप्रेयात् तदा पूर्वपाद एव विपर्यय-सूत्रात् पूर्वमेव तानपि विचारयेत्। यदि च तत्र प्रामाणिकत्वमभि-प्रेयात्, श्रुतेरिति वा स्मृतेरिति वा हेतुं च वदेत्। योगभाष्ये तदु-किस्तु तत्स्त्वानुसारिणीति न तेषां श्रीतत्वं स्वाभिष्रेतत्वं वा आपा-द्यितुं शक्कोतीति वृथाडम्बर इति दिक्॥ १३॥ ५॥

ज्योतिराद्यधिष्ठानं तु तदामननात् ॥ संशयाद्यपन्यासमुखेन स्त्रयोजनं बोधयन्ति । \* वागादीनामित्यादि \* नच जडानां स्वतः प्रवृत्त्यदर्शनाद् देवताधिष्ठानमर्थाक्षिप्तमिति संशय एव न घटत इ-स्वत आहुः । \* जीवेत्यादि \* अत्र जीवाधिष्ठानं द्वितीयकोटी हेतुः । ब्रह्मप्रेरणं प्रथमकोटी । अन्तर्यामिब्राह्मणे देवताधिष्ठितानामेव यमन-स्योक्तत्वादिति । तुशब्दव्याख्यानमुखेन पूर्वपक्षमाहुः \* विशेषत्यादि \*। अन्तर्यामिब्राह्मणोक्तस्य यमनस्याण्डसृष्टिक्पविशेषकार्यार्थता-या, यः पृथिव्यां तिष्ठित्रत्यादिवाक्यसमिव्याहारेणावगमादत्र च तद्मावेन देवताप्रयोजनामावात् । भोगमात्रकार्यस्य तु प्रतिनियत- स्र देवताऽपेक्षेति पूर्वपक्षं निराकरोति तुशब्दः । वागादीनां ज्योति-रादि अन्यादिरिष्ठानमवश्यमङ्गीकर्तव्यम्। कुतः १। तदामनना-त् । तथा आम्नायते अग्निर्वाण् भूत्वा मुखं प्राविशदिसादि ।

अयमर्थ:—

योऽध्यात्मिकोऽयं पुरुषः सोऽसावेवाधिदैविकः । यस्तत्रोभयविच्छेदः स स्मृतो ह्याधिभौतिक इस्राध्यात्मिका-दीनां स्वरूपं वागादयश्चानुरूपा निसाः।तत्र यदि त्रैविध्यं न क-ल्प्येत तदैकस्मिन्नेव शरीरे उपक्षीणं शरीरान्तरे न भवेत् । कल्प्य-

तया जीवाधिष्ठानमात्रादेव सिद्धेर्न देवतापेक्षेति पूर्वपक्षमित्यर्थः। अधिष्ठानिर्मिति \*। नन्द्यादित्वात् कर्त्तरि ल्युः। नपुंसकं तु सा-मान्ये । तथाच शरीरेऽपि प्राणानां सर्वेषां स्वस्वकार्यार्थे ज्योतिरा-दिरिधष्ठाताऽवश्यमङ्गीकार्य इत्यर्थः । \* तदामननादिति \* तस्य देवतारूपस्याधिष्ठातुः श्रुतौ कथनात् । अग्निर्वाग्मृत्वेति श्रुतिस्तु ऐ-तरयोपनिषदि लोकानां लोकपालानां च सृष्टिमुपक्रम्याद्भगः पुरुषो-द्धरणमुक्त्वा तत आलोचनान्तरेण तस्य मुखनिर्भेदं मुखाद्वाङ्गीन-र्भेदं वाचोऽन्नेर्निभेदमुक्त्वा तथैव नासिकाक्षिकणत्वग्हदयनाभिशि-इनानां सेन्द्रियाणां सदेवानां निर्भेदं, ततस्तासां देवतानां प्रलयमहा-र्णवे पातम, अशनापिपासाक्ष्यां तासामावरणं, ताभिः खान्नभोगार्थ श्यानप्रार्थनं, ततो भगवता तासां श्वित्यर्थे पुरुषशरीरानयनं चोकत्वा ततो भगवता यथायतनं प्रविशतेत्युक्ते, अग्निर्घाग्भूत्वा मुखं प्राविश-द् वायुः प्राणो भूत्वा नासिके प्राविशादित्येवं तस्यास्तस्या देवता-यास्तर्चादिन्द्रियरूपेभवनेन तत्तद्रोलके प्रवेशं वक्ति, तस्मादित्यर्थः। नजु तासां देवतानां विराद्पुरुषशरीरीयतत्तद्गोलके प्रवेशः स्वस्वा-श्रभोगार्थो, न तु कार्यार्थः। अथेन्द्रियरूपेण भवनात् कार्यार्थस्तदापि विराडिन्द्रियाणामेव कार्यार्थों न सर्वेषामतोऽनया श्रुत्या कथं सर्वत्र देवताधिष्ठानसिद्धिरित्याकाङ्कायां तां न्युत्पादयन्ति । \* अयमर्थ इत्यादि \*। \* अयमर्थ इति \* अयं वस्यमाणः सौत्रतात्पर्यगोचरो-

माने तु अग्निर्देवतारूपोऽनेकरूपभवनसमर्थो वाग्रूपो भूत्वा सर्वत्र प्रविष्ट इति सङ्गच्छते । ते चाग्न्यादयश्चेतना भगवदंशाः स्तिरोहिता-नन्दाः सामर्थ्ययुक्ता इति कार्यवशादवगम्यते ।

आध्यात्मिकाधिदैविकयोरेकत्वाद् वदनादिकार्यार्थमाध्यात्म-का एव निक्षिताः । उद्गमने, एतस्माज्जायते प्राण इसादिषु

ऽर्थः । योऽध्यात्मिक इति द्वितीयस्कन्धीयः स्ठोकः । पुराणं च वेदोपवृंहणमतस्तद्नुसारेणाव्याकुलत्वाय श्रुतिर्विचार्यते । अर्थस्तुआत्मनीत्यध्यात्मं तत्र भव आध्यात्मिकः । पवमन्याविष । उभयोराध्यात्मिकाधिदैविकयोर्विच्छेदो द्वैधीभावो यस्मात् स उभयविच्छेदः । तथाच श्रुतौ मुखादिनिर्भेदोत्तरमेवेन्द्रियदेवतयोर्निर्भेदकथनादेतच्छलोकोकमाध्यात्मिकादिस्वरूपमाधिमौतिकोत्तरभाव्यवामिन्नेतम् । नंचाऽयं स्ठोको जीवात्मपरमात्मशरीरं चेति त्रयमभिन्नेत्य
तत्नोक्त इति कथमत्रेतस्य योजनिमित शङ्कनीयम् ।
तत्न यथा जीवपरमात्मानावण् नित्यौ तथाऽत्र वागादयोऽप्यणुरूपा

तत्त यथा जावपरमात्मानावण् नित्या तथाऽत्र वागाद्याऽप्यणुक्षपा वित्याः। तत्र यदि तैविध्यं न कल्प्येत तदैकस्मिन् सरारीरे उपक्षीणं वागादिकं रारीरान्तरे न सम्बद्धं भवेत्। कल्प्यमाने तु त्रैविध्ये अग्निर्देवतारूपः परमात्मवदनेकरूपभवनसमर्थो वाग्नूपो भूत्वा सर्वे- षु रारीरेषु प्रविष्ट इति सङ्गच्छते। अतोऽर्थापत्यात्रापि तद्यांजनम्। जीवरारीरान्तरवर्त्तिविष्यतया सामानाधिकरण्याच । नचाग्याविषु तादरासामर्थ्याभावादिकं राङ्क्रनीयम्। ते चाग्न्याद्यश्चेतनाः। लोकपालकत्वालोचनेनोद्गमितत्वात्। भगवदंशाः कारणत्वेन मन्यावत प्रवोपकानतत्वात्। तिरोहितानन्दाः, अन्नभोजनप्रार्थनाकारित्वात् । सामर्थ्ययुक्ताः, वागादिरूपेण भवनादिर्थवंप्रकारकाः प्रवेशक्तपकार्यवशादवगम्यन्ते । नन्वेवं सदा देवतासाहित्यं चेद् एतस्माज्ञायत इत्यत्र देवोद्गमः क्रुतो नोक्त इत्यत आहुः। अ आध्यात्मिकत्यादि ॥। तथाच साक्षादनुकार्वाप भङ्गचन्तरेणोक्त एवे- स्वर्थः। नन्वेवं दृष्टार्थापत्ती वागादिष्वेव तादरां सामर्थ्यं कल्प्यम्। आध्यात्मिकादिस्मृतिवाक्ययोजनेनाधिष्ठातृकल्पने किं मानमत आ-

वागादीनां नियमेन तत्तज्जीवसान्निध्यं, स्वतश्चानिर्गमनं मृत्युद्धपश्र मेण तत्र स्रयः पुनरुद्धमनं समष्टिव्यष्टिभावश्च नोपपद्येत ।

आधिभौतिककृतश्चायं भेद इसग्रे व्यक्तीकरिष्यते । एवमेव ब्रह्मणोऽपि । अनेन जीवेनात्मनानुप्रविक्येसपि निःसन्दिग्धं द्रष्ट-

🕵:। \* वागादीनांमित्यादि \*। अन्यथा यद्येवं न करुप्येत तदा आ-चेभागब्राह्मणोक्तं ग्रहातिग्रहभावेन प्राणवागादीनां जीवसान्निध्यं तमुत्कामन्तं प्राणोनूत्कामतीत्यादिवाक्यावगतं स्वतोऽस्माज्जीवदेहा-इनिर्गमनं, व्रतमीमांसायां तानि मृत्युः श्रमो भूत्वोपयेम इत्यादिनो-क्तमृत्युक्षपश्रमेणावगम्यमानः शरीरे लयः पुनरुद्गमनं, भुज्युब्राह्म-णे वायुरेव व्यष्टिर्वायुः समष्टिरित्यनेन बोधितो य आसन्यस्य सम-ष्ट्रिव्यष्टिभावश्चकारात् तत्र तत्रोक्तं चेतनतुल्यत्वम् एतत् सर्व नोप-पद्येत। तथाच श्रुतार्थापत्तिरेव मानमित्यर्थः । समष्टिव्यष्टिपद्योरर्थ-स्त, अश्रु ब्याप्ती, सम्यग् एकेन रूपेण अनुगता अधिव्योतिर्यस्यासी समिष्टि:। विविधा नानारूपेण अष्टिन्यांतिर्यस्यासौ व्यष्टिरिति। य-द्यपि तत्र समष्टिव्यष्टिभावः प्राणस्यैवोक्तस्तथाप्यणुत्वादिसामान्यातः प्राणान्तरेऽपि तुल्य इति न कोऽपि सन्देहः। पतस्य श्रौतस्य समष्टि-व्यष्टिभावस्य पौराणिकाध्यात्मिकादिभावातुगृहीतत्वेनात्रोक्तं त्रैवि-ध्यं सृष्टिद्शायां सार्वत्रिकं सर्वत्रैवापयुज्यत इत्येतिश्वबन्धे सर्वनि-र्णये, आनन्त्येऽपि हि कार्याणामित्यादिकारिकाभिस्तदृज्याख्यया च प्रपञ्चितमिति ततोऽवगन्तव्यम्। एतस्य व्यासाशयगोचरत्वं स्फरी-क्कवन्ति । \* आधिभौतिकेत्यादि \* । चोऽवधारणे । भेदो विभागः । अग्रे वैशेष्यसूत्रे व्यक्तीकरिष्यते । तत्र मनआदीनां तत्त्वान्तरत्वस्था-पनात् तेषामेवैतरेयेऽद्भचः पुरुषसमुद्धारं प्रकृत्य तस्य मुखादिगोल-कनिर्भेदोत्तरं मुखादिभ्यो वागादीन्द्रियाणामिन्द्रियेभ्योऽजन्यादिदेवा-नां निर्भेदस्य तदुत्तरं देवानामन्त्रभोजनार्थं यथास्थानं तत्तदगोलके प्रवेशस्य च श्रावितत्वात् तत्स्मारणेन स्फुटीकरिष्यत अयमर्थः, संज्ञामृत्तिंस्त्रेऽप्यस्तीति बोधियतुं तद्विषयवाक्यमुपन्यस्य-न्त प्वमाध्यात्मिकाधिदैविकभावं ब्रह्मण्यप्यतिदिशन्ति । \* प्वमेव ब्रह्मणोऽपीति \*।यथैतेषामाधिमौतिके प्रवेशोत्तरमाध्यात्मिकाधिदै-

## व्यम् यदक्कानात् सर्वविष्ठववादिव्यामोहः ॥ १४ ॥ प्राणवता शब्दात् ॥ १५ ॥

यद्धिष्ठानमन्यादि तत् किं स्वत एव, अन्यसहितं वेति सन्देहः । किं तावत् प्राप्तम् । स्वत एवेति । पूर्वोक्तन्यायेन ताव-तैव सिद्धेरनवस्थानाच्च देवतात्वव्याद्यातश्चेसेवं प्राप्ते उच्यते । प्राणवता अधिष्ठितं वागादि । कुतः ? । शब्दात् । सोऽयमिः परेण मृत्युनाऽतिक्रान्तो दीप्यत इसादि । अयमर्थः । द्वया ह

विकत्वम, एवमेव ब्रह्मणोऽपि तिसृषु देवतासु, अनेन जीवेनात्मनानुप्रविश्येति प्रवेशकथनादत्रापि श्रुतौ निःसन्दिग्धं द्रष्टव्यम् । तदनुप्रविश्य सच्च त्यश्चाभवदिति श्रुत्यन्तरे प्रवेशोत्तरमेव द्वैधीमावश्रावणात् । उक्तश्रीभागवतस्त्रोकस्याप्याश्रयक्षपं परं ब्रह्मैव प्रकृत्य
पिठतत्वाच्च । यस्य भगवत्सामर्थ्यकृतस्याध्यात्मिकाधिदैविकभावस्याक्षानात् सर्वविष्ठवजनकमायावादक्षप्रव्यामोहः । एवं ब्रह्मसामश्येंऽवधारित उच्चनीचभावस्य जडचेतनभावस्य बन्धमोक्षव्यवस्थायाः शुद्धबद्धाद्वैतस्य च सुखेन सम्भवादित्यर्थः ॥ १४ ॥ ६ ॥

प्राणवता शब्दात् ॥ अत्रापि पूर्ववत्सूत्रप्रयोजनं बोधियतुं सं-शयादिकमाद्वः । \* यदित्यादि \*। \* स्वत एव, अन्यसहितं वेति \* स्वत एव वागादीनिधितिष्ठति, मुख्यप्राणेन सहितं वा सद् अधिति-ष्ठतीति सन्देह इत्यर्थः । पूर्वपक्षे युक्तिमाद्वः । \* पूर्वोक्तेत्यादि \*। ज्योतिराद्यधिकरणेऽग्न्यादीनामेवाधिष्ठःतृत्वसाधनात् तद्धिष्ठानमा-त्रादेव वागादीनामिन्द्रियाणां व्यापारस्य सर्वजीवसान्निध्यादेःसिद्धाः इतरसाहित्यप्रयोजनाभावात् तदङ्गीकरणो च तस्याप्यधिष्ठात्रन्तरा-पेक्षासम्भावनेनाऽत्रेऽप्यपेक्षानुपरमेणाप्रामाणिकानवस्थानाच्च । कि-श्चाधिष्ठेयत्वे तेषां देवतात्वव्याघातश्च । अधिष्ठातृत्वस्थव देवता-त्वादित्यर्थः । सिद्धान्तं विवृण्वन्ति \* प्राणवतेत्यादि \* । मुख्यप्राण-सहितेनाग्न्यादिनाऽधिष्ठितं वागादीत्यर्थः । नन्वनेन शब्देन कथं प्राणसाहित्यसिद्धित्त्याकाङ्कायां तिद्वव्यन्तित । \* अयमर्थ इत्या- प्राजापसा इसवाधिष्ठातृत्वमग्रीनामुक्तम् । देवा इसविशेषेणेन्द्रि-याधिष्ठात्र्योऽन्याश्च । तेषां प्रतिबन्धकाऽसुरातिक्रमेण स्वर्गलोके गणनेच्छा बभूव । तत्र यज्ञेनैव स्वर्ग इति । तत्र जनको ह वदेह इति ब्राह्मणे केनाक्रमेण यजमानः स्वर्ग लोकमाक्रमत इत्युद्गात्र-त्विजा वायुना प्राणेनेति उद्गात्रैवाक्रमणिमिति निद्मम् । तत्रान्यो-न्योद्गातृत्ववरणे तथोद्गाने यो वाचि भोगस्तं देवेभ्य इसाम्नातम्।

दि \*। इदं चाक्यमुद्गीथब्राह्मणस्थम् । तत्र हि द्रया हपाजापत्या देवाश्चासुराश्चेत्युपक्रम्यासुराणां प्राबब्यं देवानां नैर्बब्यं तेषाम, एषु भलोंकेष वसतां स्पद्धी चोका। सा त चेतनधर्म इत्युभयेऽपि चे-तनाः । तत्र, के देवा इत्यपेक्षायां, ते ह वाचमुच्छित्यादिभिर-ब्रिमवाक्यैर्वागाद्यभिष्ठातार इति ज्ञायते । तेनात्राधिष्ठातृत्वमग्न्या-दीनामुक्तम् । यद्यपि तत्र वाग्वाणचक्षःश्रोत्रमनसामेव देवता उक्ता-स्तथापि अत्र, देवा इत्यविशेषण कथनादुपलक्षणविधया इन्द्रिया-धिष्ठाज्योऽन्या अपि बोध्याः । तेषां च देवानां प्रतिवन्धकासुरातिक-मेण स्वर्गलोके गमनेच्छा बभूव। तत्रेच्छायां सत्यां, स्वर्गकामो य-जेतेत्यादिश्रुतेर्यक्षेनैव स्वर्ग इति विचार्य यज्ञं चकुरिति बोधनाय, ते ह देवा ऊच्छः, हन्ताऽसुरान् यज्ञ उद्गीयेनात्ययामेत्यक्तम् । तत्र कथमद्रीथेनैवातिकम इत्यपेक्षायां जनको ह वदेह इति वश्यमाणे ब्राह्मणे यदिदमन्तरिक्षमनारम्बणिमवाथ केनाक्रमेण यजमानः स्वर्ग लोकमाकमत इत्यारवलेन प्रश्ने कृते याज्ञवल्क्येन उद्गात्ररिवजा वा-युना प्राणेनेति कथनादुद्वात्रैवाक्रमणिमाति सिद्धम्। तत्र प्रकृते अन्योन्यस्य वागादेख्द्रातृत्वेन वरणे तथोद्गाने, ते ह वाचमूचुः त्वं न उद्गायेति तथेति तेभ्यो वागुद्गायद् यो वाचि भोगस्तं देवेभ्य आगायद् यत्कल्याणं चद्ति तदातमन इत्यनेन यथेदानीं ज्योतिष्टोम उद्गात्रा त्रिषु स्तोतेषु यजमानार्थमुद्गानं कियते. नवसु स्वार्थे तद्वत् तत्रापि द्विविधम् उद्गानम्,तत्र यो वाङ्निमित्तको मोगः सुखविदो-षसं देवेभ्य आगायद् आसमन्ताद् गानेन प्रापियतुमारेभे । यत् पुनः कल्याणं समीचीनं शास्त्राजुसारि वदति तदात्मने स्वार्थमागानेन प्रा-

तदनुश्रमक्षपपाप्मना वेदानन्तरमप्रतिकृषं वदतीति निकृषितम्। सोऽपि दोषो देवानां प्राप्नोति । तच्छ्रुतिविप्रतिषिद्धम् । न ह वै
देवान् पापं गच्छतीति । तदनु प्राण एवोद्गाता सिद्धः । तेनान्येषामीप पापसम्बन्धो निवारितः । ततः परेण, तस्य चेति सुन्रेण मृत्युपतिक्रान्तो दीप्यत इति । अतो दीप्यमानस्यैवाधिष्ठातुस्वाद प्राणवतैवाधिष्ठानीमति सिद्धम् ॥ १५॥

पियतुमारेभे इत्याम्नातम्।तदा तेऽसुरा विदुरनेन वै न उद्गात्रात्ये-ष्यन्तीति तममिद्भुत्य पाप्मनाऽविध्यन् । तत् ते असुरा ज्ञात्वा तथा वेधं कृतवन्तस्तत्रं स पाप्मा को वेत्याकाङ्कायां, स यः स पाप्मेति स वेधकरणभूतो योऽग्रे वतमीमांसायामुच्यमानः श्रमरूपः स एव पाप्मेति सामान्यत उक्त्वा तद् नुश्रमरूपपाप्मना वेधानन्तरं तत्परि-चायनाय यदेवेदमप्रतिरूपं वदति स एव पाप्मेति निरूपितम् । तथा च वेदाध्ययनभगवद्गुणगानादिष्वेव श्रमो न पुनर्हीकिकदु-र्घार्चादिकथन इति तत्परिचायकं निरूपितम् । सोऽप्येवं परिचायि-सो द्वितीयो दोषोऽपि देवानां प्राप्तोति । क्रमेण सर्वेषामेवादगातृत्वा-त्। तद दोषरूपं पापं श्रुतिविश्रतिषिद्धं, न ह वै देवान पापं गच्छती-ति श्रुत्यन्तरे पापासंसर्गश्रावणात् । तद्नु इंन्द्रियाधिष्ठातृणां पाप-संसर्गोत्तरम्, अथ हेममासन्यं प्राणमृचुरित्यादिना मुख्यः प्राण एवोद्गाता सिद्धः। तं यदा पाष्मनाऽविध्यंत्तदा यथाऽऽइमानं प्राप्य लोष्टो विध्वस्तो भवति तथा सर्वेऽज्यसुरा नष्टा इति । तेन प्राणकता-ऽसुरनाशनेनान्येषामपि पापसम्बन्धो निवारित इति द्वितीयदोषना-शाच्छरुतिविप्रतिषेघोऽपि निरस्तः। ततः सा वा एषा देवता एतासां देवतानां पाप्मानं मृत्युमपहत्याथैनां मृत्युमत्यहवत्, स वै वाचमेव प्रथमामत्यहवत्, सा यदा मृत्युमत्यमुच्यत सोऽग्निरभवत्, सोऽय-मग्निः परेण मृत्युमतिकान्तो दीप्यत इत्यादिना मुख्यवाणाश्रयव-शादेवानां वागाद्यधिष्ठातृणां मृत्युक्तपश्रमात्मकपाप्मनिष्ट्रत्या प्रति-बन्धकासुरातिक्रमण दीप्यमानत्वादिकमुक्तमः । अतः स्वस्वकार्यक्ष-मत्वेन वीष्यमानसैवाधिष्ठातृत्वात् प्राणवतैवाग्न्यादिना वागाय-

#### तस्य च नित्यत्वात् ॥ १६ ॥

अग्न्यादेः प्राणसम्बन्धो निस इति सर्वदाधिष्ठातृत्वम् । प्रा-णस्य तत्सम्बन्धस्य चेति चकारार्थः । प्राणसहायेनैव यथोचितव-णींद्गम इति छोके स्वामिभृसभावेन जीवे भोगः फलिष्यिति ॥१६॥

धिष्ठानं न केवलेनेति सिद्धम् । तथाचाधिष्ठातृणामेव पापाभावो, न त्वधिष्ठेयानामस्मदादीन्द्रियाणामपीत्यतो, न किञ्चिच्चोद्यमित्य-थैः। इयं श्रुतिः परैरन्यथा व्याख्यायते। तत्करूपनाबाद्बुरुयाद्सङ्गतं व्याख्यानीमिति बोध्यम्॥ १५॥

तस्य च नित्यत्वात्॥ सर्वदा प्रागासम्बन्धे हेतुं वदतीत्या-शयं स्फुटीकुर्वन्ति । \* अग्न्यादेरित्यादि \* । प्राणस्य नित्यत्वं, श्रेष्ठ-श्चेत्यंधिकरणे निर्णीतम् । सम्बन्धनित्यत्वं तु छान्दोग्ये प्राणानामहं-श्रेयसि विवादे ऽन्येषां प्राणानां मुख्यप्राणं विना स्थातुमशक्त्या निणीं-यते । तस्मादग्न्यादेरासन्यस्य तत्सम्बन्धस्य च नित्यत्वात् प्रति-कल्पमनयैव रीत्याऽधिष्ठातृत्वमित्यर्थः । इदानीमपि प्रतिशरीरं प्राण-सहायेनैव कार्यक्षमत्विमत्यत्र गमकमाहः। \* प्राणेत्यादि \* । एव-मिन्द्रियान्तरेऽपि समानन्यायाद् बोध्यम् । नन्वत्र प्राणवच्छद्धेन प्रा-णजीवो ब्याख्यायते । उचितं च तत् । जीवभोगप्रकारबोधनार्थ-मेव तत्परिकरविचारस्य प्रकृतत्वात् । अत्र च तस्याधिष्ठातृत्वे अव्या-रुयाते तस्य भोगासिद्धौ विचारवैयर्थ्यापात इत्याशङ्कायामाहुः । \* लोक इत्यादि \*। श्रुत्यन्तरं, स यथा महाराजो जानपदान् गृहीत्वे-ति दृष्टान्तेन मुख्यप्राणांशभूतास्मत्प्राणानामपि जीवपरिकरत्वेन खामिभृत्यन्यायसिद्धेसेन न्यायेन जीवे भोगो मुख्यामात्यरूपप्राणा-विष्ठानाद्पि फल्लिष्यतीति न विचारवैयर्ध्यम् । तथाच करणत्वांश एव तस्य तासां चाधिष्ठातृत्वं, भोक्तृत्वेन तु जीवस्यैवाधिष्ठातृत्व-मित्यर्थः ॥

अथात्र प्रसङ्गाज्ज्ञानिकयां वदामः। तत्र गीतायाम् 'अधि-ष्ठानं तथा कर्त्तां करणं च पृथग्विधम् । विविधाश्च पृथक् चेष्ठा दैवं

चैवात्र पञ्चमम् । शरीरवाङ्मनोभिर्यंत् कर्म प्रारमते नरः । न्याय्यं वा विपरीतं वा पश्चैते तत्र हेतव' इति भगवता जीविक्रयमाणकार्य प्रति पश्चहेतव उक्ताः। तत्राधिष्ठानं शरीरम्। कर्त्ता जीवः, करणं बाह्यमान्तरं च नानाविधं, चेष्टा प्राणादिवायुक्तमीणि, शरीराणि च, दैवं कालः, कर्म, भगवदिच्छा, अन्तर्यामी, मुख्यप्राणसहाया इन्द्रिया-धिष्ठातारश्च। एवं सति ज्ञानजनकमनः संयोगादिहेतुभूतिकयायाम-प्येतान्येव यथासम्भवं कारणानि । तत्रायं क्रमः । पूर्वे मगवदिच्छया ईश्वरांशेनान्तर्यामिणा कालकर्मसाचिव्यादन्तःकरणं प्रेर्यते । तचतु-र्विधम् । तत्राहङ्कारदेवता रुद्रः, तस्य च हृदिन्द्रियाण्यसुर्व्योमेर्ति वाक्यादेकादशस्थानानीति रुद्राधिष्ठितोऽहङ्कारो दैहिकेषु तेष्विभमति जनयति । बुद्धिदेवता ब्रह्मा, तेनाधिष्ठिता बुद्धिर्श्वानेन्द्रियाण्यजुगृह्णा-ति । चित्तं तु सुषुप्तौ अभेदेनात्मानं गृह्णात्यन्यदा तु छीनम् । मनस्तु चन्द्राधिष्ठितम्भयविधेन्द्रियनायकं तत्तिदिन्द्रियप्रेरणाय तेन तेन तत्तहेवताधिष्ठितेनेन्द्रियेण संस्ज्यते । तदा तानि खस्वकार्ये कुर्व-न्तीति साधारणी प्रक्रिया । श्रानेन्द्रियाणि तु मनःप्रेरितानि स्वस्व-विषयैः संसुज्य स्वसंसुष्टे मनिस पूर्व निर्विकल्पकमुत्पादयन्ति । तदा इन्द्रियदेशे मनसो वृत्तिभवति । सा यदा बुद्धा वृत्तिद्वाराऽनु-गृह्यते तदा सविकल्पकं भवति । तच्च प्रमेयानन्त्यादनन्तविधम् । तत्रापि कारणान्तरसमवधाने संशयविपर्यासप्रमाणस्मृतिभेदाज्ञाग्र-ति भवन्ति । यथा सम्भवं स्वप्नेऽपि । सविकल्पकजन्यहानोपादान-बुद्धी त विशेषः।'इन्द्रियैर्विषयाकृष्टैराक्षिप्तं ध्यायतां मनः।चेतनां हरते बुद्धेस्तम्बस्तोयमिव हदादि'ति चतुर्थस्कन्धे द्वाविशे वाक्याद्विषयैरि-न्द्रियाकर्षस्ततस्तेर्मनसस्तच्च कामादिहतमिति तत्र कामोत्पत्तावपा-दानबुद्धिः। तादशे मनसि द्वेषोत्पत्तौ तु हानबुद्धिः। नचात्र ध्याय-तामिति पदात् स्मृतानामेव विषयाणामिन्द्रियाकषेकत्वं न प्रत्यक्षा-णामिति वाच्यम् । कामिनीकुचकुम्भदर्शनादी चक्षुषः, शीतादिका-लेषूष्णादिना त्वचो, रागादियुक्तगीतेन श्रवणस्य, चन्दनादिगन्धेन ब्राणस्य, मिश्रतस्यापि दध्यादेः पुनरास्वादनेन रसनस्य, तैश्च मनस आकर्षस्यानुभवसिद्धत्वात् । तेषामेव विषयाणां किश्चित्प्रत्यक्षान्तरा-ये तेषामेव स्मृतत्वस्य सम्भवाच्च । मनसश्च रूपद्वयं बाह्यमान्तरं चेति तृतीयस्कन्धे तत्त्वस्तुती, पराद्वतान्तर्मनस इत्यस्य सुबोधिन्यां

स्थितम् । तत्रान्तरं येन विषयेणेन्द्रियद्वाराऽऽकृष्यते तद्विषयिणी हा-नोपादानवुद्धिभवति, येन तु नाक्रण्यते तद्विषयिण्युपेक्षावुद्धिरिति युगपन्नानावुद्धिसत्त्वम् । नच तत्र वेगाद्यौगपद्याभिमान एवेति वा-च्यम् । ऐकाम्यद्शायां पुस्तकद्शने युगपन्नानाऽक्षरापेक्षाज्ञानस्थले वेगाङ्गीकारस्यानुभवविरुद्धत्वात् । अतो कपद्वयमेव युक्तमिति। यदा मनसोऽनाकर्षस्तदोपेक्षाबुद्धिः । अत एव तस्या न स्थिरत्वम् । अभ्यासाद्यभावात्। अन्यासां तु स्थिरत्विमिति । बुद्धाऽननुत्रहे तु निर्विकल्यकमव । इन्द्रियाणि तु प्राप्य प्रकाशकारीणि । तत्र चक्षु-तिन्तियं स्विकरणैर्वा. स्वाधिष्ठात्रादित्यसामर्थ्योद्वा, स्वगुणेन रूपेण धा, स्पर्शेण वा विषयदेशं प्राप्नोति । तथैव तदारूढं मनोऽपि । तदा विषयदेशावच्छेदेन घटो भूमी, व्योम्नि तारा इत्यादिज्ञानमुत्पद्यते। तत्र किरणपक्षे नयनिकरणा विषयपर्यन्तं गच्छन्ति । इन्द्रियान्तरे त किरणाभावादिन्द्रियेण सह विषयं मनः प्राप्तोति । तदा क्रमेण. स-हैव वा निर्विकल्पकं सविकल्पकं च तत्तदिन्द्रियसंसृष्टे मनसि उन त्पद्यते । ज्ञानद्वयेऽपि विषये विषयेन्द्रियस्पर्शादिकं व्यापारः । नच नयनानां किरणाङ्गीकारे चक्षुषां व्यापकत्वापत्त्या अणवश्चेति सत्रवि-रोधः शङ्जीयः।अचीं रूपाणां किरणानां सूर्यमण्डलाङ्गेदस्य, आदित्यो चा एष इत्यनुवाके श्रावणात् तैरिखलमेरूत्तरदेशाद् व्याप्नुवानस्यादि-त्यमण्डलस्य दशसहस्रयोजनपरिमाणस्मरणेन तेषां तत्परिमाणावा-धकत्ववत् सूर्योध्यात्मिकचञ्जूषः किरणानामपि तथात्वेन सुत्रा-ऽविरोधात्। तथा प्राण इत्यत्र प्राणेषु जीवातिदेशस्य सिद्धान्तेङ्गीका-रात सर्वशरीरे जीवस्येव सामर्थ्याद्वा, गुणाद्वा, व्याप्त्यङ्गीकारस्य व-क्तव्यत्वात्। गुणाद्वाऽऽलोकवदिति सूत्रे आलोकस्य गुणत्वाङीका-रात तैजसस्य चक्षुप आलोकरूपगुणव्याप्यङ्गीकारेऽप्यदोषः । एव-मपि स्त्राविरोधचाक्षुषद्भपकार्यसिद्ध्योः सम्भवात् । अत एव त्वचः सकलशरीरव्यापित्वमपि देवतासामर्थ्यस्पर्श्वगुणाञ्यां युज्यते । अ-न्यथा तु सूत्रविरोधसार्वत्रिकस्पर्शानुभववाधयोरन्यतरदापद्येतैव । तस्मान्नयनिकरणगमनादिद्वारिकैव प्रत्यक्षप्रक्रिया साधीयसी। या पुनरालांकेन मायाकार्यतमोजननप्रतिबन्धे कृते ज्योतीरूपसूर्यदेवत-उ या तदात्मकचक्षुषि सन्मुखाव्यवहितदेशस्यपृथुबुझोदाराकारविशि-ष्टक्षे प्रापिते सत्त्वप्रधानबुद्धरन्तरेव तदाकारतासम्पत्ती अणुक्रंप

जीवं प्रतिश्वानाश्रिताध्यात्मिकघटाभिब्यक्तेरेव चाक्षुषम् । दूरस्थग-न्धशब्दयोस्त वायुना घाणश्रोत्रसमीपप्रापणे १न्तःसत्त्वात्मकबुद्धे-स्तदाकारतासम्पत्तौ ज्ञानाश्चिताध्यात्मिकगन्धशब्दाभिव्यक्तिरेव द्या-णजं श्रावणं च प्रत्यक्षमिति। आध्यात्मिकाधिभौतिकयोरभेदान्न बाह्यवरात्रहणनिबन्धनो दोष इति केषाञ्चित् प्रत्यक्षप्रक्रिया। तत्रा-लोकेन तमोजननप्रतिबन्धकथनमयुक्तम् । यदा हि भानोरुद्यो नृ-चक्षुपां तमा निहन्यादित्येकादशस्कन्धोयभगवद्धाक्ये नमोनिहन्तु-त्वकथनात् । एवं ज्योतीरूपस्यदेवतायाः प्रवचक्षणि विषयनि-ष्टरूपप्रापकत्वकथनमाप तथा।बहुषु पश्यत्सु ताँस्तान् प्रतिरूपे प्रापि-ते विषयस्य नीरूपताप्रसङ्घेन पाश्चात्यानां तद्दर्शनप्रसङ्घात् । तद्द-र्शनार्थं तस्मिन् विषये पुना रूपान्तरोत्पादनाऽऽनयनादिरूपाऽप्रामा-णिककरुपनप्रसङ्गाच्च । सन्ध्यायामस्तं गते सूर्ये रूपप्रापकदेवता-या गतत्वात्तरानीं घटाद्यदर्शनापत्तेश्च । न च निशिनेतिचेन्न सम्ब-न्धस्य यावदेहभावित्वादिति तार्त्तीयीके सूत्रे, अय या एता हृदयस्य नाड्य इति नाडीरुपऋम्य,अमुष्मादादित्यात् प्रतायन्ते ता आसु नाडि-षु सप्ता आभ्यो नाडीभ्यः प्रतायन्ते तेऽमुष्मिन्नादित्ये सप्ता इति दह-रविद्यास्थश्रुत्या रात्रावण्यादित्यरिक्मसम्बन्धस्योक्तत्वात् तदानी सन्ध्यायां च नाडीसृप्तरिदमभिर्विषयकप्रपापणान्न घटाद्यदर्शनप्रस-कु इति वाच्यम् । नाडीसृतरङ्मीनां हृदयाग्रप्रद्योतनजीवोत्क्रमण-मात्रकार्यार्थताया एव श्रावणेन तद्रश्मीनां रूपप्रापकताया वक्तम-शक्यत्वात् । तदानीमपि रूपप्रापकत्वाङ्गीकारे तदानीं तत्सत्त्वाद-स्तमिते आदित्ये, किंज्योतिरयं पुरुष इत्यादिज्योतिर्बोद्धणविरोध-स्य प्रत्यक्षविरोधस्य च दुष्परिहरत्वात् । अतो नेतृत्वं द्रव्यशब्दयो-रिति वदादित्यादिरदमीनां रूपप्रापकत्वस्याराद्धगोचरत्वात् सूर्य-रूपदेवताया रूपप्रापकत्वाङ्गीकारः सर्वथा न युक्तः । किञ्च। चञ्चिषि रूपप्रातिश्च प्रतिबिम्बमवनरूपैव । सा तु मायया । ऋतेऽर्थ यत् प्र-तीयेतेति वाक्यात्। तस्या विक्षेपकत्वाच्च । एवञ्च बुद्धाकारसः मर्पकत्वमपि प्रतिविम्बस्यैव । आध्यात्मिकरूपमपि मायामयम् । मनोमयत्वात् । तस्य च न सत्यता । अर्थिकियाकारित्वमात्रं परम्। आधिदैविकं तु शब्दैकनिष्ठं भगवदात्मकं तत्सत्यमेव । आधिभौति-कं तु प्रपञ्चात्मकम्।तस्य तु कार्यक्रपत्वेऽपि कारणक्रपेणैव सत्यत्वं, न

तु स्वेन रूपेण विकाराणां वाचाऽऽरब्धत्वात्, सद्सद्ग्रन्थिरूपत्वाच्चा तदेव च छौकिकब्यवहारविषय इत्येवं चाक्षुषे योध्यम् । स्पार्शने तु त्वगेव खगुणेन स्पर्शेन सर्वे शरीरं ब्याग्नोति। न तु ततोऽत्रे गच्छ-ति। ब्राणरसनश्रवणानि तु खखगोलके स्थित्वा सर्वस्मिन् शरीरे यथोचितं कार्ये खगुणद्वारा वा खदेवतासामर्थ्यादेव वा कुर्वन्ति । कर्मेन्द्रियेषु तु वाचः स्पर्शो बहिर्गच्छति । अत एव न कञ्चिन्मर्मणि स्पृशेदित्यादीनि वाक्यानि। माहागुलीयन्वशब्दे विद्युच्छव्दे च तत् स्पर्शेन हृदयकम्पभित्तिपातादिकं युज्यते। पायूपस्थहस्तपादास्तु बाणादिवदेव खखगोलके स्थित्वा सर्वस्मिन शरीरे यथोचितं का-र्ये कुर्वन्ति । अत एव हस्ताभ्यां चलनं, पद्भगां तालादिवादनं, शि-श्रेन मुत्रादिविसर्ग इत्यादिकं, द्विगोलकानामुभयत्रापि स्थितिश्च सङ्गच्छते। इदं च सर्वे ज्ञानं कर्म च अन्तः करणादध्यासाज्जीया-त्मा स्वस्मिन्नमिमन्यत इत्यतो छौकिकानां नैयायिकादीनां ज्ञानेच्छा-दिष्वात्मधर्मत्वप्रवाद इति । अन्तःकरणाध्यासस्तु हृद्यदेशे जीव-स्यान्तः करणानां च स्थितत्वात् तेषु तत्प्रतिविम्वे तस्य प्रतिविम्ब-स्योन्द्रियेषु प्रतिबिम्बान्तरे इन्द्रियाध्यासस्तस्य देहे प्रतिबिम्बे देहा-ध्यासश्च भवति । प्रतिबिम्बश्च तत्प्रकाशस्य तेषु क्रमेण भवति सूर्य-स्येव, न तु मुख्यस्येव सन्निधिमात्रेणेति निर्णीतम्, यथा जलस्थ आभास इत्यत्र तृतीयसप्तविंशाध्याये । एवञ्च पूर्वकृतस्य प्रारब्धक-मेणः पकस्य जात्रति फलभोगे कियमाण आहारश्रमादिभिर्यदा निद्रा भवति तदा खापः स्वप्तवृत्तिः । तत्रायं हृद्यदेशान्निःसृत्य हिताभिधानासु गुक्कनीलहरितंलोहितपीतरसभृतासु केशसहस्रभा-गवदण्वीषु नाडिषु द्वासप्ततिसहस्रसंख्यासु तस्यां तस्यां कचि-दीश्वरेच्छादिवशेनान्तर्बर्हिः करणान्यादाय परिवर्त्तते । तदा चैतन्य-सङ्कोचनेन बहिरिन्द्रियेषु मनसि च प्रकाशासंक्रमात् प्रतिबिम्बो न भवति । बुद्ध्यहङ्कारयोरेव तु भवति । तदा बुद्धिसहितोऽहङ्कारा-ध्यासेन स्वाप्तं सुखदुःखादि सुङ्के। तत्र प्रकाशो भगवतो, विषय-अ मायिकः। भोगे बुद्धिः करणं, भोगभ्याहङ्कारे । यदा युनर्नि-द्रायां तमस उद्रेक ईश्वरेच्छाविवशात तदाऽयं तैः सर्वेः सह पुरी-ति प्रविद्याति । पुण्डरीकाकारो मांसपिण्डो दृदयं, तद्वेष्टिता ना-ड्यः पुरीतच्छव्देनोच्यन्ते । तदा सुषुप्तिः । कदाचिद्भगवदिच्छया त-

स्य हृद्यस्यान्तर्थे आकाशशब्दवाच्यः परमातमा तत्र सम्पद्य शेते। हिविधायामपि सुषुप्तौ कर्मासंसर्गाद् दुःखाभावः। हितीयस्यां परमानन्द इति विशेषः। ततः पुनर्भगवादच्छादिवशेन परमात्मनः सम्काशात् सर्वेषां प्राणादीनामात्मान्तानां व्युच्चरणम्। ततो जागरणे स्वस्थानस्थितिः पूर्वोक्तरीत्या तत्तद्युभवादिश्चेति।

नैयायिकास्तु—आत्मा मनसा संयुज्यते मन इन्द्रियेण इन्द्रि-यमर्थेनेति क्रमेणाऽऽत्मन्येव झानमुत्पद्यत इत्यात्मधर्मत्वं जन्यझान-स्याद्यः । तत्तु श्रुतिविरोधादेवापास्तम् । विभोर्निरवयवस्यात्मनः सं-योगं प्रति कर्त्तृत्वायोगाच्च । नचान्यतरकर्मज एव संयोगस्तन्ना-स्त्विति वाच्यम् । मनस एव कर्त्तृत्वापातात् । तस्यैव क्रियाश्रयत्वा-त् । जीवे गुणाधीनत्वे कर्त्तृत्वायोगादिति ।

मायावादिनस्तु-ब्रह्मात्मकमेकमेव ज्ञानं स्वीकृत्य बुद्धौ तस्य प्रतिविम्बे तस्यैव व्यावहारिकज्ञानत्वं चाङ्गीकृत्य चिदुपरागावरण-भङ्गाभेदाभिव्यक्तिपक्षान् जीवस्य किञ्चिज्ज्ञत्वायादुः। तद्व्यसङ्ग-तम्। प्रतिबिम्बस्य वक्तुमशक्यत्वात्। ब्रह्मणो नीरूपत्वात् । बुद्धे-श्चास्व च्छत्वात् । दर्पणवत् किश्चिद्देशावच्छित्रस्व च्छत्वमङ्गीकृत्या-काशस्येव ब्रह्मणः प्रतिबिम्बाङ्गीकारेऽपि ब्रह्मणः सञ्चिदानन्द्रकप-त्वेन सदानन्दयोरपि प्रतिबिम्बापातात् । नचेष्टापितः । श्लानवत् तयोरपि भानापत्तः। सर्वदा सर्वेषामन्तः शरीरस्थसर्वशानापत्तेश्च। प्रतिविम्बाधारत्वयोग्यायां बुद्धौ श्वानस्यैवान्तराणां नाड्यादीनां स-न्निहितत्वेन तत्प्रतिविम्बेऽपि वाधकाभावात् । किञ्चाविद्यायां ब्रह्म-प्रतिविम्बभूतानां जीवानां व्यापकतया खतः सर्वपदार्थसंसृष्टत्वाद बाधकामावेनाविद्यायामपि सर्वप्रतिबिम्बसम्भवेन तत्तत्संसर्गे द्विग्-णीकृत्य जाते सर्वतादातम्यापन्नस्य ब्रह्मण इव तेषामपि सर्वसंस्षष्ट-त्वात् साक्षित्वाश वृत्ति विनेव स्वरूपचैतन्येन सर्वावभासकतायाः शक्यवचनत्वेन ब्रह्मवत् सर्वेषां सर्वञ्चता स्यात् । नचान्तः करणभेदेन प्रमातृभेदात् तदनापत्तिः। व्यापकत्वेन सर्वेषां सर्वान्तःकरणसंसृष्ट-तया प्रमातृभेदस्याप्यकिञ्चित्करत्वात्।संसर्गतील्ये एकस्पैवान्तःकर-णवैशिष्ट्यं, नापरस्येत्यत्र हेत्वभावात् । अद्दर्धादीनां हेत्ताकल्पन-स्याप्यनेनैव न्यायन निरसितुं शक्यत्वात् । नतु दूषणप्रासानमास्तु व्यापकानेकजीववादः, किन्तु व्यापकैकजीववादोऽस्तु । तथाच तस्य

सर्वज्ञतायामिष्टापितिरितिचेत् । सत्यमिष्टापितः स्याद् यद्येकत्रेव स-र्वेङ्गता स्यात् । नचैवम् । अविद्योषेणैकस्यैव सर्वदारीराधिष्ठाने सर्वत्रा-विद्योपहितसाक्षिण एकत्वात् सर्वत्रोपाधौ सर्वप्रतिविम्बेषु सृप्रत्वा-च्च ब्रह्मण इव जीवस्यापि सर्वेषु प्रतिबिम्बेषु सर्वेज्ञतायाँ वाधका-भावात्। नच ब्रह्माप्येकत्रैव सर्वेज्ञं न सर्वत्रेति वाच्यम्। ब्रह्मविष्णु-शिवादिशरीरावच्छेदेन सर्वज्ञताप्रतिपादकशास्त्रविरोधापातात्। नर्चाविद्योपाधौ सर्वप्रतिविम्बेऽप्यन्तःकरणभेदेन प्रमातृभेदात् तिन्न-कटस्यस्येव ज्ञानं प्रमातुर्भविष्यतीति न सर्वत्र सार्वज्ञापित्तिरिति वाच्यम । प्रमात्रभेदे करणभेदस्येव साक्ष्यभेदे प्रमातृभेदस्याप्यप्र-योजकत्वात् । सर्वत्र साक्षिण एव भासकत्वात् । नच तस्याविद्योपं-हितरूपेण न साक्षित्वं, किन्तु अन्तःकरणोपहितरूपेण । तथाच रूप-भेदेन साक्षिभेदान्न सार्वज्ञापित्तरिति वाच्यम् । अप्रयोजकत्वात् । तथा सत्यपि इद्यनाडीप्रभृतीनामान्तराणामन्तः करणे प्रतिविभिव-तानां ज्ञानं तस्य निर्वाधिमत्यान्तरसर्वज्ञताया दुर्वारत्वात् । ननु स-वेंबां प्रतिबिस्वो नास्माभिरङ्गीकियत इतिचेन्मैवम् । यदयं न स्वीक्रियते कस्तत्र हेतुः । न तावदसिन्निधिः । अविद्याया व्यापक-त्वात् । नापि बिम्बालोकसंयोगाभावः । सूर्योदेविद्यमानत्वातः । अन्तः करणस्रलेऽप्यन्तः करणस्यान्तरसिन्नहितत्वात् । अन्तर्गृहगत-द्वर्णप्रतिविम्बितसूर्यप्रकाशेनाऽऽन्तरवस्तुनां प्रतिम्बिबद्शेनादिहापि जीवचैतन्यप्रकाशितान्तः करणसंसृष्टेष्वान्तरविम्बेष्वालोकान्तरसंयो-गानपेक्षणात् । जीवचैतन्येनाऽऽन्तरप्रकाशाऽनङ्गीकारे साक्षात्संस्-ष्टान्तः करणतद्धर्मादीनामप्यनवभासप्रसङ्गात् । मते च तदवभासे तद्भदेव तत्संसृष्टानामप्यवभासादहङ्कारादिवद् हृदयनाडीप्रभृतीन्य-ष्यनुसन्धीयेरन् । संस्काराधायकस्यावभासस्य तुल्यत्वात् । अथै-कप्रतिबिम्बारुद्धे दर्पणादावन्यस्य प्रतिबिम्बादर्शनाद् व्यापकजीवा-वरुद्धे भविद्यादावितरेषां प्रतिबिम्बो न भविष्यतीत्यवरोध एव प्रति-बिम्बामावे हेतुरिति विभाव्यते । तद्प्यसङ्गतम् । एकप्रतिविम्बावरु-क्रे प्रतिविम्बस्तदा न भवति यदा विम्वान्तरं पूर्वविम्बव्यवधेयं भ-विति।इह तुब्रह्मणो व्यापकत्वेन परिच्छिन्नानां सर्वेषां ब्रह्मान्तर्वर्त्तित्वे-न तद्व्यवधेयत्वाभावाम् जीवेन तत्प्रतिबिम्बावरोध इति दुर्वार एव सर्वेषां प्रतिबिम्ब इति। ननु भवत सर्वेषां प्रतिबिम्बस्तथापि न जीवस्य

सर्वज्ञतापित्तर्भवित्री।जीवसाक्षिवादस्यानङ्गीकारात्।तथा सति कू-टस्थचैतन्यं वा, जीवाभिन्नं सर्वप्रत्यन्भृतं शुद्धं ब्रह्मैव वा परमेश्वर-स्यैव रूपान्तरं वा साक्षी भविष्यति, तस्य तु सर्वन्नत्वेऽप्यदांषः ॥ जीवस्तु यथा सर्वगतं गोत्वसामान्यं स्वभावादश्वादिसङ्गित्वाभावे-ऽपि सास्नादिमद्व्यक्ती संस्ज्यते, तथा विषयादी सन्नपि जीवः ख-भावादन्तःकरण एव संसुज्यते । यदा चान्तःकरणपरिणामो वृत्ति-रूपो नयनद्वारेण निर्गत्य चक्षरिमवज्झदिति दीर्घप्रभाकारेण परि-णम्य विषयं प्राप्नोति तदा समुपारुह्य जीवस्तं विषयं गोचरयति । केवलाऽन्यादाह्यस्य तृणादेरयःपिण्डसमारूढाग्निदाह्यत्ववत् केवल-जीवचैतन्याप्रकाश्यस्यापि घटादेरन्तःकरणवृत्त्युपारूढतत्प्रकाश्यत्वं युक्तमिति चिदुपरागार्थत्वेन वृत्तिनिर्गममपेक्ष्य वृत्तिसंसृष्ट्यविषय-मात्रावभासकत्वात् तस्य किश्चिज्ज्ञत्वमुपपरस्यत इतिचेन्मैवम् । एवं स्वभाववादेन समाधानेऽपि जीवस्य प्रकाशप्रतिबिम्बत्वादविक्कस्रत्वे च ज्ञानरूपत्वात स्वमे स्वयंज्योतिष्ट्रप्रतिपादनाम प्रकाशरूपत्वेन स्वप्न इव परोक्षवृत्ताविव च पूर्वपूर्वानादिसंस्कारवशादेवेन्द्रियं विनेव वृत्युपपत्तेर्ज्ञानेन्द्रियाणि वृथैव स्यः। किश्च । अयःपिण्डसमा-रोहेण दाहकस्याऽग्नेः साक्षात्संसृष्टदाहकत्वदर्शनाद् वृत्युपारोहेण प्रकाशस्य जीवस्य साक्षादन्तःकरणसंसृष्टप्रकाशकत्वं सुतरां सुवच-मिल्यन्तः करणे प्रतिबिन्बितानां प्रकाशोऽस्य स्यादेवेलाधिकं तत्रानुप्रा-विशत्। वस्तुतस्त्वेवमपि गोत्वस्य सकलगोव्यक्तिष्विवैकस्पैव जी-वस्य सर्वान्तःकरणसंसर्गस्य वक्तव्यत्वात् तथा सति तक्तदन्तःकर-णवृत्तिनिर्गमेण तत्तिव्रिषयप्राप्ती तत्तद्वृत्युपाद्गढस्य जीवस्यापि तत्त-द्विपयोपरागसम्भवात् सर्ववृत्तिसंसृष्टविषयाणां गोचरीकरणे बाध-कामावेन किञ्जिज्ज्ञत्वस्यानुपपन्नत्वमेव । अतो विषयविषयिभावो वा, विषयसन्निहितजीवचैतन्यतादात्म्यापन्नवृत्तिविषयसंयोगद्वार-को जीवविषययोः परम्परासम्बन्धो वा, अन्तःकरणवृत्युपादानस्य जीवस्य वृत्तिविषयसंयोगजनितः कार्याकार्यसंयोगातः कारणाकार-णसंयोगात्मा साक्षात्संयोगो वा, अन्तःकरणोपहितस्य विषयावमा-सकचैतन्यस्य विषयतादात्म्यापन्नं ब्रह्मचैतन्याभेदाभिव्यक्तिद्वारा विषयतादातम्यसम्पादनं वा, अन्यद्वा यत्किञ्चन चिदुपरागत्वेनामि-धित्सितं तस्य सर्वस्य वृत्तिसंसर्गजनितत्वेन वृत्तिजनकानां च अक न्तः करणानां सर्वशरीरव्यापकजीवसंसृष्टत्वेन सर्वेस्तैः सर्वज्ञतापित्र-निवार्येव । तत्राप्यतुपदोक्ते विषयतादात्म्यसम्पादनपक्षे मैत्रस्य चैत्र-दर्शने, अहं चैत्र इत्याद्याकारकज्ञानापित्तरिधकाऽऽयातीति फल्गून्ये-वैतानि कल्पनानि ।

अथ जीवः सर्वगतोऽप्यविद्याद्यत्वात स्वयमप्रकाशमानतया विषयाननवमासयन् विषयविशेषे दृत्युपरागादावरणितरोधानेन त-त्रैवाभिव्यक्तसमेव विषयं प्रकाशयतीत्यावरणभङ्गपक्षः किश्चिज्ञ-त्वार्थमालम्ब्यते । तदाप्यावरणस्य दृत्युपरागितरोभाव्यत्वाज्ञाते दृत्युपरागे तेनावरणभङ्गे सर्वान्तःकरणसंसृष्टो जीवसत्तद्विषयेष्व-भिव्यक्तसं तं विषयं प्रकाशयेदेवेति न किश्चिज्ञत्वापेपितः । पत्रश्च वैतन्यमात्रावरकाज्ञानस्य खद्यातप्रकाशेन महान्धकारस्येव क्षानंने-कदेशाञ्चाननाशो वा, कटवत् संवेष्टनं वा, भीतभटवदपसरणं वा, वैतन्यमात्रावरकस्याप्यज्ञानस्य तत्तदाकारवृत्तिसंसृष्टावस्यविषयचै-तन्यानावरकत्वस्वाभाव्यं वा, मूलाज्ञानावस्थाभेदरूपाज्ञानान्तरनाशो वा, अन्यो वा यः कश्चनावरणभङ्गो निरुच्यतां स सर्वोऽपि दृत्युप-रागजन्य प्रवेति जाते वृत्त्युपरागे पूर्वोक्तरीत्या सकलान्तःकरणसं-सृष्टस्य जीवस्य सर्वज्ञतेवायातीति नैतेऽपि रोचिष्णवः पक्षाः।

नन्येकस्मिन्नपि जीवे जन्मान्तरमापन्ने पूर्वजन्मानुसन्धाना-दर्शनाच्छरिरमेदस्य सुखाद्यननुसन्धानप्रयोजकत्वं क्छप्तमिति स् प्रव किञ्चिज्ञताया अपि प्रयोजको भवतु। तथाच व्यापकस्यापि जी-वस्य शरीरान्तरे शरीरान्तरायान्तःकरणश्रन्यादिभिन्नांनं न भवि-ष्यतीति न सर्वेषां सार्वज्ञापत्तिरितिचेन्न। शरीरमेदस्याननुसन्धान-प्रयोजकताया योगिकायव्यूहे जातिस्मरे भृतादौ च व्यभिचारेण तस्य किञ्चिज्ञातायामप्यतन्त्रत्वात्। प्रतेनैव भोगायतनभेदस्य वि-श्चिष्ठोपाधिभेदस्य चाननुसन्धानप्रयोजकत्वं परास्तं बोध्यम्। 'उ-द्यदायुधदोदंण्डाः पतितस्वशिरोऽक्षिभिः। पश्यन्तः पातयन्ति स्म कषन्धा अप्यरीत् युधीर्ति भारते भूतार्थवादाच्च। नच योगिप्रभृ-तिषु प्रभावविशेषणानुसन्धानेऽपि पूर्वोक्तोपाधीनामुत्सर्गतस्थात्वा-न्नान्तुसन्धानप्रयोजकत्वद्दानिरिति वाच्यम्। बहुषु व्यभिचारदर्श-नात्। एकत्र तथा दर्शने ह्यौत्सर्गिकाननुसन्धानतन्त्रत्वाद् विद्यातः प्रभावविशेषसमवधानवशात् कल्पयितुं शक्यते, न तु बहुषु तथा दर्शने। अतो मनुष्यविशेषेषु भूतेषु मनुष्यादुत्कृष्ट्योनिषु सर्वेषु च पूर्वजन्मीनज्ञानस्य तत्र तत्रोक्तेः शास्त्रस्य प्रामाण्याच्च, न पूर्वोक्तोः पाधीनामननुसन्धानतन्त्रत्वं साधीयः। नाप्यन्तःकरणभेदस्य तथा-त्वम । इष्टिसप्रिवादे पूर्वपूर्वस्यान्तः करणास्य नष्टत्वेनाग्रिमाग्रिमस्य तस्य भिन्नत्वात् पूर्वेद्दृष्टानुसन्धानाभावप्रसङ्घात् । साक्ष्यैक्येन तत्स-मर्थने तु अन्तःकरणभेदस्याप्रयोजकत्वात् तत्तदन्तःकरणैरस्य सर्वज्ञ-ताया प्वापत्तिः । अन्तः करणवैजात्येन समर्थनं तु मज्जत्केनालम्बन-करुपत्वात् कर्यमेव । पादेन स्पृशामि करणाश्यां श्रुणोमि, चक्षण पश्यामीति बाह्यकरणभंदेऽप्येकस्य ज्ञानवत् तेन तेनान्तःकरणेन त-प्तजानामीत्यादिज्ञानस्यान्तःकरणवैजात्येऽपि सुवचत्वात् । सृष्ट्रहष्टि-बादमालम्ब्यान्तः करणेक्याङ्गीकारेण समर्थने अपि बहिः करणवैजा-त्यस्येवान्तःकरणवैजात्यस्याप्यप्रयोजकत्वादुक्तदूषणं निर्वाधमेव।नच फलबलान्नान्तः करणभेदस्याध्ययोजकत्वमिति वाच्यम् । फलबलस्य साधनभेदकल्पनामात्रप्रयोजकत्वेनान्तःकरणभेदकल्पने अप्रयोजक-त्वात्। फलबलेन जीवभेदकल्पनेऽपि दोषाभावात् । अतो व्यापक एकः प्रतिविम्बो जीव इति पक्षे कथमपि न सर्वज्ञतापित्तपरिहारः ।

नतु तह्यस्तु नानाणुजीववादः। तथा सत्यन्तः करणे प्रतिबिम्बितचैतन्यरूपस्य जीवस्य परिच्छिन्नत्वेन सर्वसंसर्गाभावान्न सर्वन्नतापित्तर्भवित्री। विषयप्रकाशस्तु विषयसंस्रुष्टवृत्तिद्वारा तडागसिललस्य कुल्याद्वारा केदारसिल्लेक्यवज्ञीवस्य विषयावच्छिन्नद्वह्यचैतन्यकाभावात्मिकायामभेदाभिव्यक्तौ भविष्यतीति किश्चिज्जत्वमुपपतस्यत इतिचेत्। नेदं युक्तं भाति। सिल्लल एको द्रष्टा भवतीति श्वत्या सुषुन्नावेव जीवब्रह्मणोरेकीभावश्रावणात् तिद्वतरत्र तदुपगमे
श्रुतिविरोधाज्ञाग्रदादौ व्यावर्त्तकापाधेविव्यमानत्वाक्च दर्पणसत्त्वे
बिम्बयोरिव जीवब्रह्मणोरमेदस्याशक्यवचनत्वात्। किञ्च। जीवब्रणोरिदानोमभेदेऽन्योन्यधर्मविनिमयाद् ब्रह्मणोऽल्पन्नताऽन्यस्य सर्वज्ञता
चापत्त्यत इति नोक्तदूषणोद्धारसम्भवः। यदि च बिम्बभूतं विषयाधिष्ठानचैतन्यमेव साक्षादाध्यासिकसम्बन्धलाभाद् विषयप्रकाशकमित्याध्यासिकसम्बन्धोपलक्षितचैतन्यात्मना जीवैकीभावो, न तु
बिम्बत्वविशिष्ठक्षपेणेति भेदस्यापि सङ्गावान्नोक्तदूषणापित्तरिति बिभाव्यते, तदापि विषयतादात्स्यापन्नव्रह्मस्वैकीभावो जात प्रवेति अहं

धट इत्याकारकज्ञानापत्तिः । अध्यासेनान्तःकरणतादात्म्यापत्त्याऽह-मिति ज्ञानवत् । अन्तःकरणधर्माणां सुखादीनां स्वस्मिन्नभिमानवद् विषयधर्माणामप्यभिमानप्रसङ्गः। अयं घट इत्यादिशानाभावश्च स्या-त । यदि च विषयावच्छिन्नं ब्रह्मचैतन्यं विषयसंख्रुणया वृत्तेरप्र-भागे विषयप्रकाशकं प्रतिविम्बमपैयति । तस्य प्रतिविम्बस्य जीवेनै-कीभावो भेदाऽभिव्यक्तिस्तस्यां सत्यां विषयप्रमितिरिति विभाव्यते। तदा तु सुतरामसङ्गतम् । वस्त्वन्तरावरुद्धे दर्पणादौ प्रतिबिम्बाद्श-मातृ विषयसंस्षेष्टेऽत्रभागे प्रतिबिम्बायोगाद्विषयप्रकाशस्यैवाभावप्रस-को:। किञ्च। प्रतिबिम्बार्पकं चैतन्यं यदि विषयाद् बहिस्तदा तस्य वृत्तिसंसुक्ष्त्वात् प्रतिबिम्बायांगः।यदि च विषयान्तस्तदापि विषये-ण ब्यवधानात् तथा । यदि विषयादृरवर्त्ति तदा विषयावच्छिन्न-स्वस्यवायोगः । किञ्च । अन्तःकरणोपाधिपरिच्छित्रप्रतिविस्वस्याण-स्वाद्ध्वंद्र्शने वृत्तिद्वारा तस्य निर्गमात् प्राणानामपि निर्गमापत्तिः। तमुत्कामन्तं प्राणोऽनूत्कामतीति श्रुतेः। किश्चैवं कल्पनेकरारणत्व गोलकद्वारा तैजसस्य वेगवतो वृत्तिरूपपरिणामस्य निर्गमादेव प्रमातु-वृत्तिविषयचैतन्याभेदासिद्ध्या विषयप्रकाशसम्भवे गोलकातिरिक्ते-न्टियकल्पनापि वृथा स्थात् । तस्मादनादरणीया एवैते पक्षाः । एतेन प्रमाणचैतन्यस विषयावच्छिन्नचैतन्याभेदो ज्ञानस्य प्रत्यक्षत्वप्रयो-जक इत्यपि निरत्तम् । किश्च । यत्र भ्रमद्घटो गृह्यते तत्र वृत्यपर-अकस्य भ्रमणविषयनिष्ठत्वाभावेन ततश्चिदुपरागायोगात् तद्रग्रह-णापत्तिः । नच तत्रानिवेचनीयं तज्जन्यत इति सुखेन तद्वहणसम्भव इति वाच्यम् । वृत्त्या घटाकारिकया आवरणाभिभवेन भ्रमणांशे विक्षेपस्याशक्यवचनत्वात् । किश्च । वृत्त्या विषयचैतन्याभेदाभि-व्यक्ताविप विषयप्रकाशके ब्रह्मचैतन्ये तद्भावान्नयनप्रदेशे तद्ननु-भवेनेन्द्रियेऽपि तद्भावाद् वृत्तिमात्रजनकस्येन्द्रियसम्प्रयोगस्य वि-षयकारणत्वाक्लप्तेश्च सम्प्रयोगेणापि विषये तदाधानायोगादन्तःकर-.णाविच्छिन्नेऽप्यहं भ्रमामीत्यननुभवात् स भ्रमः सर्वेत्रालब्धसत्ताको घटेऽपि न स्यात्। काष्यसन् घटदेशेऽनुभूयते, तस्मात् तदेशावच्छे-देन जायमाने मनोधर्मरूपे ज्ञानेऽस्ति । तच्चेत् प्रमातृविषयचैतन्या-. भिन्नं स्यात् तदा स भ्रमः सर्वानुभवगोचरः स्यात् । यस्मान्नेवं त-स्मात् तज्ञानं कार्येक्पं भिन्नमेवति निश्चयः । नच शुक्तिरजतादि-

खले इदमाकारवृत्ती सत्यामपि रजताध्यासदर्शनादंशत पदावर-णनाश इत्यंशान्तरेण भ्रमविक्षेपोऽपि मविष्यतीति न तदननुभवानु-पपत्तिरिति वाच्यम् । विषये तत्सत्त्वेऽन्येषामपि तद्गुभवापत्तेः। अन्येषां घटद्रष्टूणां प्रमाणवृत्त्या तद्शावरणनाशाद्स्यापि तद्शुभ-वापत्तश्च विषयाश्चितावरणपश्चस्यैव दुष्टत्वात् । पुरुषाश्चितपक्षे तुक्तरात्या प्रमातरि प्रमाणे प्रमेये च वक्तुमशक्यत्वेन घटकुटीप्रभा-तवदनतुभवस्य सर्वाऽनुभवगोचरत्वस्य वाऽऽपाताच्छुक्तिरजतस्या-Sप्येतत्तुरुयत्वात् । एवं मृलाज्ञानावस्थारूपाञ्चानानां नानात्वमङ्गीकृत्य घटावरकाज्ञानस्य घटाकारकवृत्या निवृत्तावपि नैश्चल्यावरकस्यानि-वृत्या भ्रमविश्वेपादरणेऽपि पूर्वोक्तरीत्या पुरुषनिष्ठतैव तस्य वाचयेति चैतन्याभद्स्य पूर्ववदेवासिद्धेः । घृते ज्ञानात्मकत्वमाद्धकल्पनया त-स्योत्पत्तिनाशशालित्वमात्रेण निर्वाहे विषयावरणतन्नानात्वकलपन-योग्रीरुत्वादप्राणिकत्वाच्च । एतेनैव घटावरकाज्ञानगतावरणशक्ति-मात्रनिवृत्तिर्ने तु विश्लेपशक्तिनिवृत्तिरपीति पश्लो निरस्तो बोध्यः। नैश्चल्यावरणमन्तरेण भ्रमणविश्चेपासम्भवादावरणशक्तिनिवर्त्तकत-या अप्रयोजकत्वाच्च । जलप्रतिबिम्बितवृक्षाधोऽप्रत्वस्रमे त प्रतिबि-म्बपदार्थस्यातिरिक्तत्वेन मूलसमीपवर्तिनि जले मूलस्य ततो वि-प्रकृष्टेऽप्रस्य प्रतिबिम्बात् प्रतिबिम्बत्वेनैवावगाहाद् भ्रमत्वस्यव दुर्व-चत्वेन तत्रावरणादिकल्पनाया प्वायोगाचेति दिक्।

अतो जन्यक्षानस्येन्द्रियान्वयव्यतिरेकानुसन्धानदर्शनास्कृतिश्राहकेषु कोशादिषु, प्रेक्षोपलिधिश्चिरसंविदिति चिदादिभिः सह
युद्धरैकाथ्यंन वृत्तेर्क्षानात्मकत्विनिश्चये तत्र क्षानोपचारपक्षस्यायुक्तत्वाच्च जन्यक्षानमतिरिक्तमेव। तदुत्पत्तिप्रनाडी च पूर्वोक्तरीतिकैवेति निश्चयः। भगवत्साक्षात्कारे तु नैषा प्रनाडो। तस्य प्रमप्यलादेवः
भवनात्। नायमात्मेति श्रुतावितरसाधनिरासेनोपलक्षणविध्याः
निरस्तत्वात्। उत्तरार्द्धे वरणस्य लामसाधनत्वकथने स्वस्यैव तनुविवरणसाधनत्वोक्तेश्च। वरणं वाऽनुप्रहः। सः च धर्मान्तरमेव,
न तु फलदित्सा। यस्यानुप्रहमिच्छामीति वाक्यात्। सः च भक्तिबीजभूतः। अतो भक्त्या मामभिजानाति, भक्त्या त्वनन्यया शक्यो,
भक्त्याऽहमेकया श्राह्य इत्यादिषु न विरोधः। अवतारदशायां तु मां
सर्वे पश्यन्त्वित्याकारिकया सामान्येच्छ्यापि दर्शनम्। तत्रापि

# तिदिन्द्रियाणि तद्वव्यपदेशादन्यत श्रेष्ठात् ॥ १७ ॥

इदमत्र विचार्यते । इन्द्रियाणां प्राणाधीनसर्वव्यापारत्वात् तन्नामव्यपदेशाच्च प्राणद्यत्तिरूपाणिनिद्रयाणि, तत्त्वान्तराणि वेति संशयः । तत्त्वान्तराण्येवेति सिद्धान्तः । तानीन्द्रियाणि तत्त्वा-न्तराणि । कुतः ? । तद्व्यपदेशात् । इन्द्रियशब्देन व्यपदेशात् । एतस्माज्जायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि चेति भिन्नशब्दवाच्यानां

नानाविधाभिः। यथा, मरलानामशनिरित्यादौ। एवञ्च, भक्ता सा-मान्येच्छ्या वित द्वेधा दर्शनम् । उभयथाऽपि प्रमेयवलमेव कारण-मिति न विरोधः। खसाधनसामण्यादिभिर्दर्शनज्ञानं त्वभिमानमा-त्रात् । अत एव अविज्ञातं विज्ञानतां विज्ञातमविज्ञानतामित्यादिश्रु-तिः सङ्गच्छते । मनसैवानुद्रष्टव्य इत्यादावपि प्रमेयवलानुगृहीतमेव तद्मिप्रेतमिति श्रुत्यन्तराऽविरोधायानुसन्धेयमिति शुभम् । प्रकृत-मनुसरामः॥ १६॥ ७॥

तदिन्द्रियाणि तद्व्यपदेशाद्वयत्र श्रेष्ठात् ॥ सूत्रप्रयोजनमाहुः ।

\* इद्मित्यादिना \* सिद्धान्त इत्यन्तेन \* । पूर्वाधिकरणे इन्द्रिन्याणां प्राणाधीनसर्वव्यापारकरणत्वं सिद्धम् । श्रुतौ च मुख्यं प्राण-मिन्द्रियाणि चोपक्रम्य, इंतास्यैच सर्वे क्षपं भवामें ति त एतस्यैच सर्वे क्षपम्भवंत्तस्मादेत एतेनाख्यायन्ते प्राणा इति तन्नामव्यपदेन्शाच प्राणावृत्तिक्षणणिन्द्रियाणि ? उत क्षपमवनप्राक्तालेऽपि स्वन्वात् तत्त्वान्तराणि वेति संशयः । तत्र पूर्वे तत्त्वान्तरेऽपि पश्चादेनत्र्वृपमवनश्चावणेन जन्मान्तरवत् पूर्वेक्षपत्यागालाभात् पूर्वोक्तयुक्तिन्थां चेद्रानीं प्राणवृत्तिकपाण्येवेति प्राप्ते, तत्त्वान्तराण्येवेति सिद्धान्त इत्यर्थः । तद् व्युत्पादनाय सूत्रं व्याकुर्वेन्ति । \* तानीत्यादि \* । सूत्रे तदिति छत्तविभक्तिकं पदं, तानीत्यनेन व्याख्यातम् । अन्ये तु त इति पठन्ति । \* इन्द्रियशद्धेनेत्यादि \* । तथाच यथा श्रुतौ इन्द्रियाणीति व्यपदेशस्त्रथेदानीमपि लोके शास्त्रे च व्यपदेशः । अतो नात्रजन्मान्तरन्यायः सम्भवति । किन्तु भृत्यानां स्वामिस्वभावानु-सरणमिव प्राणस्वभासवनु।रणमेव तद्वपभवनम् । नच प्राणश्चन

किचिदेकशब्दवाच्यत्वेऽपि नैकन्वम् । आसन्येऽपि ताई भेदः स्यादिसत आह । अन्यत्र श्रेष्ठात् । तस्य ते यौगिकाः शब्दा इति ॥ १७ ॥

### भेदश्रुतेः ॥ १८ ॥

यत्रापि पाणशब्दपयोगस्तत्रापि भेदेन श्रूयते । तमुत्कामन्तं प्राणोऽनुत्क्रामति प्राणमनुत्क्रामन्तं सर्वे प्राणा अनूत्क्रामन्तीति॥१८॥

#### वैलक्षण्याच ॥ १९॥

वैलक्षण्यं च प्राणस्य चेन्द्रियाणाञ्च। स्रुप्तेषु वागादिषु प्राणो जागति । स्वामिसेवकवच्चानेकं वैलक्षण्यम् ॥ १९ ॥

संज्ञामूर्तिक्लिपिस्तु त्रिवृत्कुर्वत उपदेशात ॥ २०॥

भूतभौतिकसृष्टिः परमेश्वरादेवेति निर्णीय नामरूपन्याकरण-मपि परमेश्वरादेवेति निश्चयार्थमधिकरणारम्भः । लोके नामरूप-

द्धयपदेशिवरोधः । द्रोणकर्णादिषु कुरशद्धव्यपदेशवद् गौण्यापि तत्सम्मवात् । अतो भिन्नशद्धवाच्यानां कचिदेकशद्धवाच्यत्वेऽपि नैकत्विमिति सिद्धमित्यर्थः । अत्राशङ्कते । \* आसन्येऽपीत्यादि \*। समाद्धते \*तस्य ते इति \*।आसन्यस्य प्राणापानसामानव्यानोदान-शद्धाः पाचकपाठकांदिशद्धवद्यौगिका अतो न भेदका इत्यर्थः।

उक्तोपोद्वलनाय सूत्रद्वयमित्याशयेनाहुः॥ १७॥

भेदश्वतेः ॥ वैलक्षण्याच्च ॥ एतत्सूत्रद्वयं तु निगद्दश्याख्या-तेनैव भाष्येण व्याख्यातम् । प्राणस्य जागरणं तु प्राणाग्नय एवैत-स्मिन् पुरुषेःजाग्रतीति प्रश्नोपनिषदिं श्रावितम् । स्वामिसेवकवत् स्थितिस्तु, प्राणवेतत्यधिकरण एव सिद्धेत्यनवद्यम् ॥ १८ ॥ १९ ॥

संज्ञामूर्त्तिक्लप्तिस्तु त्रिवृत्कुर्वत उपदेशात् ॥ अधिकरणप्र-योजनमाहुः। \* भूतमौतिकेत्यादि \*। नन्वत्र कुतः संशयो येनाय-मारम्भ इत्यत आहुः \* लोक इत्यादि \*। तथाच नामादिज्याकर- करणं कुलालादिजीवेषु प्रसिद्धमिति । अलौकिके १पि स्थावरज-क्रमे मयूरादिसंज्ञां मुर्ति च जीवादेव हिरण्यगर्भादेभेविष्यतीति बह्नचादिदेवानां जीवरूपाणामेव वागादिरूपेणानुप्रवेशात तत्सा-हचर्येण नामरूपयोरिप जीव एव कर्ता भविष्यतीत्याशङ्कां निरा-करोति तुशब्दः ।

संज्ञामूर्योः क्लृप्तिनीमक्ष्पयोनिर्माणम् । त्रिटत्कुर्वतः। यित्व-दृत् करोति तस्मात् । सेयं देवतैक्षत हंताऽहमिमास्तिस्रो देवता अ-

णस्य उभयत्रापि शक्यवचनत्वात् संशय इत्यर्थः । तुशस्यव्या-स्यानमुखेन पृवेपश्चमाहुः। \* वह्नचादीत्यादि \*। नामव्याकरणं वा-क्सार्चं. रूपव्याकरणं क्रियासाध्यम्, उभयमप्यनुप्रवेशहेतुकमिति छान्दोग्ये सिद्धम् । पेतरेये च वाग्रूपेणाग्नेरनुप्रवेश उक्तस्येव तेन तेन रूपेणान्येषां च । तत्र यद्यपीन्द्रो नोक्तस्तथापि समानन्यायात् सोऽपि वलरूपेण प्रविष्टो बोध्यः । एवं सति तेषां जीवानां तन-त्कार्यार्थमेवानुप्रवेशात् तत्साहचर्येण नामक्तपव्याकरणयोरपि स स जीव एव कर्त्ता । अधैकवचनव्याकोपान्नेदं रोचते, तदा जीवसम-ष्टिरूपो हिरण्यगर्भ एव तत्कर्ताऽस्तु । ईक्षणप्रकारान्तःप्रविष्टा जी-वेनेति तृतीया तु, चारेण परबलं प्रविद्याकलयामीतिवदुपपत्स्यते। अतः परमेश्वरः प्रयोजको भगतु । कर्त्ता तु तयोजीव एव प्रवेष्ट्र-त्वादिलाराङ्कां निराचष्टे तुराब्द इत्यर्थः । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्या-क्रवन्ति । \* संक्षेत्यादि \* । सत्यं जीवेऽपि लोकन्यायेन सामर्थ-वशामामरूपव्याकर्तृत्वं वक्तुं शक्यते, तथापि श्रुतौ त्रिबृत्कर-णेन सहैव पूर्व नामरूपव्याकरणमुपदिष्टं, तदा न जीवस्य शरी-रसम्बन्ध इति तदानीं जीवस्य तत्कर्तृत्वं न वक्तुं शक्यते । शरीर-सम्बन्धोत्तरमेव तस्य बाह्यकियाकर्तृत्वस्य इष्टत्वात् । त्रिवृत्करणस-मये हिरण्यगर्भस्याप्यनुत्पन्नत्वात् । यत्पुनः पुराणेषु 'नाम रूपं च भूतानां इत्यानां च प्रपञ्चनम् । वेदराब्देश्य एवादौ देवादीनां च-कार सं इति, 'सजामि तन्नियुक्तोऽहं हरी हरति तद्वशः।

नेन जीवेनात्मनाऽनुपाविश्य नामक्ष्ये व्याकरवाणीति । तासां ति-द्वतं त्रिद्यतमेक्षेकं करवाणीति त्रिद्यत्कर्ता परमेश्वरः । स एव ना-मक्ष्ययोरिष कर्ता । कुतः ? । उपदेशात । उप समीपे एकवाक्ये उभयकरणस्य प्रतिज्ञानात । जीवस्य तु त्रिद्यत्करणानन्तरं शरीर-सम्बन्धे कर्तृत्वात । तस्मान्नामक्ष्यप्रपञ्चस्य भगवानेव कर्तेति सि-द्धम् ॥ २० ॥

मांसादिभौमं यथाशब्दिमतरयोश्च ॥ २१ ॥

इदिमदानीं विचार्यते । अन्नमशितं त्रेधा विधीयते । तस्य यः स्थाविष्ठो धातुस्तद पुरीषं भवति, यो मध्यमस्तन्मांसं, योऽणिष्ठ-स्तन्मनः । आपः पीतास्त्रेधा विधीयन्ते । तासां यः स्थाविष्ठो धा-तुस्तन्मृत्रं, यो मध्ममस्तल्लोहितं, योऽणिष्ठः स प्राणः ।तेजोऽशितं

विश्वं पुरुषक्षपेण परिपाति त्रिशांकिशृगि'ति पष्ट्यते । तद्पि पाश्वास्यमेव वृत्तम् । यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्वं यो वै वेदांश्च
प्रिष्ठणोति तस्मा इति श्रौतिलिङ्गात् । वेद्पाठनात् पूर्वमेव ब्रह्मनामक्षपयोः करणात् । अत्रापि तेजोऽबन्नदेवतानां प्रागेव करणाच्च । नच ब्रह्मणः प्रवेशाभावः शङ्क्यः । द्वा सुपर्णादिश्चतिसिद्धत्वात् । नच प्रवेशो ज्ञानेच्छाकृतिकपमायावृत्त्यौपाधिक इति शङ्क्यम् ।
शब्दादेवानुपपत्तिपरिहारेणौपाधिकत्वे मानाभावात् । अतः, सर्वाणि कपाणि विचिन्त्य धीरो नामानि कृत्वाभिवद् यदास्त इति श्रुत्यनत्राद् भगवानेव पूर्वे नामक्षपकत्तां । जीवानान्तु पश्चादेव भगवदाविष्टानां तथात्वम् । नचादिसृष्टौ भगवतैव तत्करणे तदानीं जीवप्रवेशवैयर्थम् । तस्य भोक्तृत्वात् तद्र्थमेवैतत्करणेन तस्यावश्यकत्वादिति । तस्माद् भगवानेव नामक्षपप्रपञ्चस्य कर्त्तेति सिद्धमिस्वर्थः ॥ २० ॥ ९ ॥

मांसादिभौमं यथाशब्दमितरयोश्च ॥ अधिकरणप्रयोजनमा-इ:। \* इदमित्यादि \*। \* इदमिति \* वस्यमाणं वाक्यम्। संशयं त्रेधा विधीयवे । तस्य यः स्थितिष्ठो धातुस्तदस्थि भवति, यो मध्यमः सा मज्जा, योऽणिष्ठः सा वाक् । अन्नमयं हि सौम्य मन
आपोमयः प्राणस्तेजोमयी वागिति । तत्र संशयः । वाक्पाणमनांसि किं भौतिकानि ? आहोस्वित स्वतन्त्राणीति ? एतस्माज्जायते
प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि चेति श्रुतिविप्रतिषेधात संशयः । त्रिटस्करणमसङ्गेनोदितामाशङ्कां निरोति । तत्र पूर्वपक्षमाह ॥ मांसादि
भौमं, पुरीषमांसादि तेजोऽबन्नमकृतिकम् । कुतः ? ॥ यथाशब्दम् ॥ अन्नमशितमिसादिश्चितितो निःसान्द्रग्यं प्रातेपादनात् । किमतो यद्येवं तदाह ॥ इत्रयोश्च ॥ वाचि तुल्यत्वान्न सन्देहः । इतरयोर्भनःप्राणयोरिप भौतिकत्वं यथाशब्दम् । उद्गमश्चितस्तु स्तुतित्वेनानुवादपरा भविष्यति । उपपादकश्चितवाधात् । तस्माद् भौतिकान्येव मनःप्रसृतीनीसेवं प्राप्ते ॥ २१ ॥

तद्बीजं चाहुः । \* तत्रेत्यादि \* । निन्निन्द्रयविचार एवेदं विचारणीयम, इहास्य कुतो विचार इत्यत आहुः । \* त्रिवृद्धियादि \* ।
उक्तश्रुतिविप्रतिषेधजनितामाशङ्कां त्रिवृत्करणप्रसङ्गेनेदानीं निराचष्ट
इत्यर्थः । \* तत्रेति \* । सूत्र । ननु सूत्रे तद्वोधकपदाभावात् कथमस्यैतद्विषयत्विमत्याकाङ्कायां मांसादीत्यादिपदेन तत्संग्रहादेतस्य
विषयत्वावगम इत्याशयेन व्याकुर्वन्ति । \* मांसादीत्यादि \* । भूमिः
स्थितौ स्थानमात्र इति कोशाद् भौमपदं स्वोत्पत्तिस्थानजन्यत्वपरम । तथाचात्रोक्तं तथेत्यर्थः । \* वाचीत्यादि \* । अत्र तेजोमया वाक्, पेतरेये, अग्निवांग् भूत्वेति श्रुतिद्वयेऽपि वाचि तेजोमयत्वस्य
तुल्यत्वात्र सन्देहः । इत्तरयोर्मनः प्राणयोस्तु पेतरेये, वायुः प्राणो
भूत्वेति चन्द्रमा मनो भृत्वेत्यन्यथा श्रावणेऽपि मौतिकत्वं छान्दोग्योदितं शब्दमनितकम्यैव मन्तव्यम् । नचोद्रमश्रुतिविरोधान्न भौतिकत्विमिति शङ्काम् । सा तु मुण्डके अक्षरात् परं स्तोतुं प्रवृत्ता, न
तु वागादीनां खक्षं वक्तुम् । अतस्तुतित्वेनैतदनुवादपरा भविष्यति । पतद्नुवादेनात्र ब्रह्मणः प्रयोजकत्ववोधनेऽप्युपपत्तेः । नच श्रु-

उच्यते-

### वैशेष्यात्तु तद्वादस्तद्वादः ॥ २२ ॥

अन्नादिभिर्विशेष्यते । मनः प्रभृति सम्यक् कार्यक्षमं भवति । तथा दर्शनादुपादानाच्च । अतो वैशेष्यादेव हेतोरन्नमयत्वादिवादः ।

नतु कथमेतदवगम्यते । वैशेष्याद् गौणो वाद इत्युच्यते । अथात्मनोऽन्नाद्यमागायदिसत्र प्राण एव सर्वस्यान्नस्यात्ता निर्दि-ष्टः । स कथं तत्परिणामकार्यं स्यातः । वागादयश्च तत्रान्नार्थमनु-

तित्वाविशेषे कथं तस्या पवान्यथा नयनमिति शङ्क्यम् । उपपादक-स्य त्रेधा विधानस्य या श्रुतिस्तस्या बाधात् । ऐतरेयोक्तानाद्रेऽपी-दमेव बीजम् । शेषं स्फुटम् ॥ २१ ॥

वैशेष्यात्त तद्वादसादादः॥ सिद्धान्तसूत्रं व्याकुर्वन्ति। \* अन्नादिभिरित्यादि \*। यास्गन्नमश्राति तास्गेवेशित्रमेनो भवतीति दर्शनं तथा दर्शनं, पश्चदशाहानि माऽशीरित्यारभ्य, साऽन्नेनोपस-माहिता प्राज्वालीदित्यन्तेन पोषणादेव कार्यक्षमत्वोपपादनम्पपाद-नम्. ताभ्यां तथेति, वाक्षाणस्थल उपपादनाभावेऽपि समानन्या-यात तेजोमयत्वापोमयत्ववादो बोध्यः । अतो विशेषणं विशेषस्तस्य भावो वैशेष्यं तस्मादेव तथेत्यर्थः। अनुपपादितस्थले शङ्कते। \* न-न्वित्यादि \*। समाद्धते । \* अथेत्यादि \*। श्रुतिस्त्द्रीयब्राह्मण-**र्णा ।** अथात्मनेऽन्नाद्यमागायद्यत्किचान्नमद्यतेऽनेनैव तद्द्यते इह प्र-तितिष्ठतीति । अर्थस्तु यथा वागादिभिरात्मार्थमागानं कृतं तथा मुख्यः प्राणोऽपि त्रिषु पवमानेषु देवार्थ गानं कृत्वा, अथानन्तरम् अवंशिष्टेषु नवसु स्तोत्रेष्वात्मने आत्मार्थम्। अन्नाद्यम्,अन्नं च तदाद्यं च आगायत् । तस्यदं निद्शेनम् । यत्किञ्चान्नं लोके प्राणिभिरद्यते त-दम्म अनेनैव प्राणेनाद्यते तस्मातः स्वार्थमेवैतदागानमिति । नन . कथमेतित्रिश्चेयं यत् प्राणेनैवाद्यते इति । प्राणवद्वागादीनामप्यन्नकु-तोपकारदर्शनादित्यत आह । इह प्रतितिष्ठतीति। अन्नम् इह प्राण एव प्रतिष्ठितम् । अतः प्राणद्वारक एव तेषामुपकार इति। अन्नमत्र

प्रविष्टाः । सृष्टौ प्रथमतो भिन्नतया निर्देशाद । अतो न भौतिका-नि मनःप्रभृतीनि, किन्तु तत्त्वान्तराणीति सिद्धम् । तद्वाद इति वीष्सा अध्यायसमाप्तिमुचिका ॥ २२ ॥

> इति श्रीवेदव्यासमतवर्तिश्रीवछभाचार्यविरचिते ब्रह्मसूत्राणुभाष्ये द्वितीयाऽध्यायस्य चतुर्थः पादः ॥ २ ॥ ४ ॥

न पृथिवी, किन्त्वद्नीयमात्रम् । तथाच योऽद्नीयमात्रस्यात्ता स क-थम् अद्नीयानामपां परिणामकार्ये स्यात् । किञ्चैतरेये वागाद्-योऽन्नार्थे मुखादिस्थानेषु प्रविष्टा उक्ताः सृष्टौ प्रथमतो भिन्नतया च निर्दिष्टाः । अतः कथमद्नीयपरिणामभूताः स्युः । तस्मात् तत्त्वा-न्तराणीत्येव निश्चय इत्यर्थः।

अन्ये तु संक्षामूर्त्तिसूत्रमारभ्य त्रिसूत्रमेकमधिकरणमङ्गीकृत्यः प्रथमसूत्रे नामरूपकरणं परमेश्वरादेवेति व्याख्याय, मांसादि-सूत्रं यथाश्रुतमेव पुरीषादित्रयस्य भौमत्वं मूत्रादित्रयस्याऽऽप्यत्वम-स्थ्यादित्रयस्य तैजसत्वमङ्गीकुर्वन्तः सिद्धान्तकोटावेव निक्षिपन्ति॥

अथ प्रसङ्गाद् द्वितीयस्कन्धसुवोधिन्युक्तदिशा सृष्टिप्रिक्तिया निगद्यते। तत्र, सदेव सोम्येदमप्र आसीदेकमेवाद्वितीयं, तदेश्वत बहु
स्यां प्रजायेयेतीत्यादिजातीयकेषु वाक्येषु सृष्टिप्राक्काले केवलस्य ब्रह्मण एवोक्तकपाया इच्छायाः सृष्टिकारणत्वेन बोधनाद् ब्रह्मैव स्वेच्छया पूर्व नाना भवति। तत उच्चनीचनानानेकभावेन भवति। नचाप्रपदेन कालस्योक्तत्वादेवकारो नान्ययोगव्यवच्छेदक इति वाच्यम्। विकल्पासहत्वात्। तथाहि। किमत्र कालसत्ता विधीयत
उतानूद्यते, अथवा कालविशिष्टब्रह्मसत्तेव बोध्यते।

तत्र नाद्यः । वाक्यभेदप्रसङ्गात् । नेतरः । एतेषां सृष्ट्यादिवृत्ताग्तबोधकत्वेनैतदपेक्षयाऽन्येषां पुरोवादत्वस्याशक्यवचनत्याऽत्रानुवादत्वस्याशक्यवचनत्वात् । न तृतीयः । अप्रमाणिकगौरवप्रसङ्गात । अन्यथा एकमेवेत्यऽवधारणान्तरिवरोधापातात ।

नचावधारणान्तरस्य मुख्यान्यसत्ता निवारकत्वान्न वि-

रोध इति वाच्यम् । तथा सति समाध्यधिकराहित्यस्य तत एव सिद्धेन्य्रेनद्वितीयसत्ताया उपगतत्वाचाऽद्वितीयपदव्याको-पस्य दर्निवारत्वापत्तेः । नच आत्मा वा इदमेक एवाग्र आसीन्नान्य-त् किञ्चन मिषदित्यत्रेवात्र मिषद्द्वितीयनिषेध एवास्त्वित वाच्यम्। तदापि येनाश्रुतं श्रुतं भवतीत्यादिमतिज्ञाया मृत्पिण्डादिद्यान्तानाः मीक्षणविषयस्योत्तमपुरुषस्य, सोऽनुवीक्ष्य नान्यदातमनोऽपद्यदित्य-नुवीक्षणस्य च विरोधापत्तेर्दुर्निवारत्वात् । अतस्तत्र कालोक्तिः स्-प्रज्ञतरव्यवहारे सर्वाधारतया प्रतीयमानस्य कालस्योपरञ्जनेन जि-ष्यस्य पूर्वकालवृत्तान्तवोधनार्थैव । अन्यथा शिष्यस्य सृष्टिकाल-वर्त्तित्वात् कालसत्तामवधारयतः पूर्ववृत्तान्तवोधाभावेऽनुशासन-वैयर्थ्वप्रसङ्गात् । नतु कालस्य ब्रह्मणः पृथक्सत्ता बोधनार्था। उक्तदोषप्रसङ्गात्। तस्मात् सृष्टेः पूर्वे केवलं ब्रह्मैवेति निश्चयः। तत् सर्वभवनसमर्थमतो धर्मरूपेण भवद इच्छारूपेणापि भवति । नच निमित्तान्तराभावे सर्वदा भवतीति राङ्क्रनीयम्। आपादतहेतु-भूतस्य कालस्याभावात्। जाते पुनः काले तस्यैव नियामकत्वाक सर्वदा अविष्यति । कालश्च श्रुताविच्छादिविशेषणत्वेनोक्त इतीच्छा-दिभिः सहै गविभविति सहैव च तिरोभवतीति भगवद्ध गाँखेका-लिकाऽबाधविषयत्वात् कालवत् सर्वेऽपि नित्याः। नच सहेव सी-म्येदमम् इत्यत्र व्युत्पादितं कालोक्तेबीधनार्थत्विमह महीतं शक्य-म् । तित्रयामकस्याऽद्वितीयादिषदस्येहाभावात् । नापि, सर्वे निमेषाः जित्ररे विद्यतः प्रवादधीति श्रुत्या तस्य पाश्चात्यत्वं राङ्क्यमः । का-लावयवानामेव तत्रोक्तत्वात् । तैर्विशिष्टस्त कालो भगवश्रेष्टाक्रपो "योऽयं काललस्य तेऽव्यक्तवन्धोश्चेष्टामाहुश्चेष्टते येन विश्वम् । नि-मेपादिवेत्सरान्तो महीयानि"ति वाक्यात् । अतोऽवयवविभागरहि-तस्य तस्य कार्यापेक्षया रूपत्वात् तेनैव सहेच्छादीनामपि जातत्वा-त सर्वात खांशान सरैकरूपानेव भगवान स्थापयतीति ते सर्वेऽप्य-धिकृता एवास्तिकवादिभिरङ्गीक्रियन्ते । एवमिच्छारूपः सन् भेद-रूपया तथा सिचदानन्दानिप धर्मत्वेन भिनत्ति । ते च धर्मरूपेण स्वयं भिद्यमानाः खाश्रयमपि धर्मित्वेन भिन्दन्ति । तदा स भग-वान सर्वतःपाणिपादान्तो भवति. साकारतां चापद्यते। एवं स-चिदानन्दरूपेण भिन्नोऽपि तयेच्छया मिलितोऽऽभिन्न इवाखण्डो भ-

वति । तद्पेक्षया कार्येक्रपस्याल्पत्वातः । तानि त्रीण्यपिं रूपाणि पूर्णशब्देनोच्यन्ते। पूर्णमदः पूर्णमिदं पूर्णात् पूर्णमुदच्यते, पूर्णस्य पूर्णमादाय पूर्णमेवावशिष्यत इति । अर्थस्तु-अदः परोऽक्षं शानैक-धनम् अक्षरं ब्रह्म पूर्णे निरन्तरमाकाशवद् व्यापि । इदं परिहरूय-मानं सद्र्पं क्षरं ब्रह्म पूर्ण पूर्ववत् । पूर्णात् पूर्णमतति व्याप्नोति । ताहरां तदुभयव्यापकं पूर्णमुत् पूर्णानन्दं ब्रह्मअच्यते, अञ्चु गतिपू-जनयोः, अच इत्येक इति धातुपाठादचधातुः पूजार्थकः, पूज्यते, पूर्वोक्ताभ्यां सच्चिद्रपाभ्यां क्षराक्षराभ्यां सेव्यते । एवं क्षानादेः फळमाह । पूर्णस्यानुपदोक्तस्य पूर्णं ज्ञानादिधर्ममादाय तत्प्रसादेन प्राप्य पूर्णमेवावशिष्यते तत्सायुज्येन तद्भिन्नो भवतीति । पूर्णत्वा-देव सद्भूपस्य प्रत्येकपर्यवसायित्वम् । एवं धर्मक्रपेण शक्तिक्रपेण धर्मिरूपेण च नानाभूय पश्चात कार्यरूपेण नाना भवतीति बहु स्यामित्यस्य कार्यम्। एवश्च बृहदारण्यकोक्तं व्युचरणं तैसिरीया-द्युक्ताकाशादिसम्भूतिश्च तत एव । प्रजायेयेत्यस्य तु जननगत उ-श्वनीचभावः कार्यम् । अन्यथा बहुभवनस्य पूर्वाकारादेव प्राप्तत्वात् तेनैव जननबाहुल्यस्यार्थबलादेव प्राप्तः को वा प्रकर्षपदार्थः स्यात् । पुरुषविधन्नाह्मणे ब्रह्मश्रुत्रादिकपत्वविवृतिरपि विरुध्येत । उच्चनी-चभावस्याकस्मिकत्वं च स्यात्। अत उच्चनीचभाव एव प्रश-द्धार्थः । स च धर्मभेदेन भवतीति भूम्न आनन्दरूपस्य सर्वोत्कृष्ट-त्वं, ततो नीचभावश्चिद्रूपस्याक्षरस्य, ततोऽपि सद्रूपस्य क्षरस्य । अत एव अक्षरात् परतः पर इति। द्वाविमौ पुरुषा लोको, यस्मात् क्षरमतीतोऽहमित्यादिश्रुतिस्मृतयो ब्रह्मणः परत्वं प्रतिपादयन्ति । एवं त्रिरूपः सन् शक्तित्रयरूपेणाविभवति । तत्र सदंशस्य क्रियारूपा शक्तिः । चिदंशस्य व्यामोहिका माया । आनन्दरूपस्य जगत्कारण-भूता माया। एतत्त्रितयरूपा शक्तिः सच्चिदानन्दरूपस्य भावत्व-तलादिवाच्या । अत एव सदंशभूतेष्वष्टाविंशतितस्वेषु तस्वमिति ब्यपदेशः । एवं यदा आनन्द उत्कृष्टो जातस्तदेतरौ तं सेवमानौ जाती। ततश्च तयोर्धर्मी ज्ञानिकये भगवच्छक्तिकपे जाते। तदा स आनन्दो क्षानिक्रयाद्यक्तिमान् जातः। इत्येकस्वरूप उच्चनीचभावः । अथापरसदंशस्तु कियाशकेर्गतत्वादंशेनाव्यक्ततामापद्यते।प्रकृतिक-षो भवति । पश्चान्मूलभूतिकयांशाभिः कियाभिर्यथायथं श्रौतेन पौ-

राणेन वा प्रकारेणाभिव्यज्यते। चिदंशस्तु ज्ञानधर्मस्यानस्दे गतत्वा-दंशेन पुरुषो जीवसमष्टिरूपो मुख्यजीवो मचति । तदा चिदं-शस्य शक्तिर्माया तं व्यामोहयति । तदा तया व्यामोहितो व्याकु-लः सन् सदानन्दकतसृष्टी य आसन्यद्भपः स्त्रात्मा दशविधः प्राणस्तमवलम्ब्य तिष्ठति । ततो जीव इत्युच्यते प्राणधारणप्रयत्नव-त्वात् । बोधरूपोऽण्ययम् । आनन्दस्य धर्मस्य पृथग्भूतत्वारस्वरूपारम-कस्य च तिरोहितत्वादानन्दार्थं तया व्यामोहितस्तत्सम्बन्धादा-नन्दो भविष्यतीति बुद्धचा तया सम्बद्धचते । अन्यांशस्तु प्राञ्चस-पोऽन्तर्यामिसमष्टिरूपो भवति । अतः परं सतः प्रपञ्च उच्यते । तत्र कमो नानाविधः । मुण्डके, एतस्माज्जायते प्राण इति प्राणमनइन्द्रि-थाणामुत्पत्त्यनन्तरं खादिभूतोत्पत्तिः। प्रद्रने, प्राणः प्राणाच्छव्दा भूता-निइन्द्रियं मनोऽन्नमिति। बृहदारण्यके प्राणा लोका देवा भूतानीति। पेतरेये, लोका लोकपाला इत्यादि। महोपनिषदि तु दशेन्द्रियाणि मन-स्तेजोऽहङ्कारः प्राणा बुद्धिस्तन्मात्रा महाभूतानीति।तत्र तेजो महान् प्राणाः प्राणसमुदायः । तैत्तिरीयादौ चाकाशादिकमेण सूक्ष्माणि म-हान्ति च भृतानि समुत्पादयति । पश्चतन्मात्रा भृतराब्देनोच्य-न्ते । अथ पश्च महाभूतानि भूतशब्देनोच्यन्ते इति मैत्रायणीयश्चता-बुभयोरिप भृतपदेन संग्रहात्। एवमन्येऽपि प्रकारा निबन्धे दर्शि-ताः। अतो भूतानामेवैकविधः क्रमो, न प्राणेन्द्रियादीनाम्। आत्म-नां तु ब्युचरणं पश्चात् । कदाचिद्देहविशिष्टा एवेन्द्रियाधिष्ठाता रः, कदाचिदिन्द्रियानन्तरिमत्येवं कारणसृष्टिप्रिक्रया दिशता । विशिष्य तु द्वितीयस्कन्धसुबोधिनीतस्तत्प्रकाशान्मत्कृताच्चाव-गन्तब्या ॥ २२ ॥ १० ॥

इति श्रीमद्वल्लभाऽऽचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तहृद्यध्वान्तस्य श्रीपीताम्बरात्मजस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ भाष्यप्रकाशो द्वितीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः ॥ २ ॥ ४ ॥ समाप्तश्चाऽयं द्वितीयोऽध्यायः ॥ २ ॥



#### अथ तृतीयोऽध्यायः।

तदन्तरप्रतिपत्तौ रंहति सम्परिष्वक्तः प्रश्न-निरूपणाभ्याम् ॥ १ ॥

सर्वोपिनिषदां सिद्धो हाविरोधे समन्वयः । कथं वोधकता तासां सा तृतीये विचार्यते ॥ एकं वाक्यं प्रकरणं शाखाः सर्वाः सहैव वा । एकां विद्यामनेकां वा जनयन्तीति चिन्सते ॥

तदन्तरप्रतिपत्तौ रहित सम्परिष्वक्तः प्रश्निक्षपणाध्याम् । अथ तृतीयाध्यायं व्याचिख्यासवः सङ्गति वक्तुं पूर्वाध्यायार्थे स्मा-रयन्तः प्रकृताध्यायार्थमाद्यः । \* सर्वेत्यादि \*। तं त्वौपनिषदमित्या-दिश्रुतेब्रह्मण्युपनिषद् एव मुख्यं प्रमाणमिति प्रथमाध्याये सर्वोपनि-षदां ब्रह्मणि सम्यगन्वय आपाततः प्रतीतार्थनिराकरणेन तदेकता-नतारूपो यः प्रतिपादितः, स द्वितीयाध्याये विरुद्धसमृतीनां निरा-करणेन श्रुतिवाक्यानां चेतरेतरविरोधनिरासेन चिन्तिते अविरोधे सिद्धो, मुख्यतया उपनिषद् एव ब्रह्मबोधिकाः, नेतरिद्त्येवं इद्वे जातः । अतः परं तृतीयाध्याये तासामुपनिषदां बोधकता निर्विचि-त्सशाब्दक्षानेन ब्रह्मप्रमितिजनकता कथं केन प्रकारेणेत्याकाङ्कोदेति । ऋषिभिः स्वस्वबुद्ध्योपनिषदर्थस्य नानाप्रकारेण विचारितत्वात् । अतस्तन्निवृत्त्यर्थे स तासां बोधकताप्रकारस्तृतीयेऽध्याये निकण्यत इत्यर्थः । तथाच द्वितीयस्य प्रथमार्थशोधकत्वाद्यथोपोद्घातत्वं त-द्वत् तृतीयस्य प्रथमविषयभूतोपनिषन्निष्ठबोधकताप्रकारशोधकत-यातच्छेषत्वात् तथात्वं सङ्गतिः।द्वितीयतृतीययोस्तूपजीव्योपजीवक-भाव एव सङ्गतिरिति बोधितम् । नन्वयं साधनाध्यायत्वेन प्रसिद्ध इति साधनविचारोऽत्रार्थत्वेन युक्तो, न तु बोधकताप्रकारविचार इति शङ्कायां स्वोक्ते गमकमाडुः \* एकमित्यादि \* । गुरुमुखादु-

ससाधने हि पुरुषे जन्मना कर्मणा शुचौ । केवले वा यथा योगे प्रथमं तद् विचार्यते ॥ विचारपूर्वकं तस्य ब्रह्मभावाप्तियोग्यता । अधिकारे ततः सिद्धे विषयावधृतिस्ततः ॥

पनिषद्भिः श्रुतं ब्रह्माध्यायद्वयोक्तरीत्या मत्वा निदिध्यासितव्यम्। तदुपायभूताश्चोपासनाः सर्वशाखासु क्रचिद्वाक्येन प्रकरणनवा वो-ध्यन्त इत्येकं वाक्यं प्रकरणं तत्प्रकारबोधनेन विद्यां जनयति । तां विद्यां ताइग्वाक्यादिमत्यः सर्वाः शाखाः सहैव सम्भूयैवैकां विद्यां जनयन्ति, असम्भूय पार्थक्येनानेकां वा जनयन्तीति सर्ववेदान्तप्रत्य-याधिकरणे चिन्त्यते।पादे चयथाधिकारमनेकामेकां वा जनयन्तीति फलति । अतो यदि बोधकताप्रकारो न विचार्यः स्यात तदोपास-नामात्रं चिन्तयेन्न तु विद्यैकत्वानेकत्वं, प्रयोजनाभावात् । अतस्त-चिन्तनाद बोधकताप्रकारिवचार प्वार्थ इति ज्ञायत इत्यर्थः। नन् यद्यपनिषन्निष्ठवोधकताप्रकारचिन्तनमेतदध्यायार्थसदा संसारगति-प्रमेदः सन्ध्यसृष्ट्यादिवोधकानामधिकरणानां कथं सङ्गतिरित्याका-ङ्कायां पादानामर्थास्त्रिभिराहुः \*ससाधन इत्यादि \*ब्रह्मविदाप्रोति प-रमिति परमाप्तिसाधनतया यज्ज्ञानमुक्तं तद्परोक्षमेव विवक्षितम्।त-स्मिन इष्ट्रेपरावरे, आत्मन्येवात्मानं पश्येत्, सर्वे हि पश्यः पश्यतीत्या दिषु हशेः प्रयोगात् । तच्च न शब्दश्रवणमात्रादिति मननादिवि-धिभिरवसीयते। यत्र पुनः शब्दः श्रवणमात्रात् तत्रापि शुद्धिरवश्य-मस्तीति फलवलादेव ज्ञायते। ततः पूर्वे शुद्धिर्मृग्या । हि अतो हेतोः जन्मना कर्मणा शुचौ विचाररूपसाधनसहिते पुरुषे विद्यां जन-यन्ति, वा, अथवा, केवले जन्मकर्मावदातत्वाभावेऽपि वरणमात्रविषये। तत्र दृष्टान्तो, यथा योगे । अता, निर्विषयं नित्यं मनः कार्ये मुमुञ्जूणे-तिश्रुतेर्जन्मादिशुद्धिराहित्येऽपि केवले वरणविपये मनःशोधनपरे च पुरुषे जनयन्ति। यदि शैलसमं पापं विस्तीर्णं योजनान् बहून्, भिद्यते ज्ञानयोगेनेति योगवोधकध्यानबिन्दुश्रुतेयोगेनैव दहदंहो ना-न्यत तत्र कदाचनेति श्रीमागवतवाक्येन तत्र साधनान्तरानपेक्षणा-

## अन्तरङ्गविचारेण गुणानामुपसंहतिः । बहिरङ्गविचारेण कर्मणामिति सा द्विधा ॥

स । एवं वरणेऽपि पापकर्षण इति । अपूतः पूतो भवति मां स्मृ-त्वेति तापनीयश्रुतेः 'कोटिजन्मार्जिते पापे कृषिः क्रेशे च वर्त्तते। भक्तानां णश्च निर्वाणे तेन कृष्णः प्रकीर्त्तितं इति ब्रह्मवैवर्क्तवाक्याच्च भक्तानां पापनिवृत्तेः ग्रुद्धेश्च भगवतैव सम्भवात्।एवंत्रिविधेष्वधिका-रिषु भगवदिच्छया सम्भवत्सु मुख्यमध्यमयोर्वरणयोगाभ्यामेव सि-दिरिति तन्न विचार्यते, किन्तु प्रथमं प्रथमे पादे,तत् \*जघन्याधिका-रिणां शुचित्वं विचार्यते ताहरोषु दययैव व्यासचरणानामेतदुद्यमा-तु । तथाचोपोद्घातः सहकारिसम्पत्तिरूपसदर्थः । ततो द्वितीये पादे जीवावस्थादिविचारपूर्वकं तस्य जीवस्य ब्रह्मभावप्राप्तियोग्यता स्वरूपतो योग्यत्वम् । ततस्तद्विचारेण अधिकारे मुक्त्वाधिकारे जी-वस्य सिद्धे विषयावधृतिर्विषयस्य ब्रह्मस्वरूपस्य यादशं ब्रह्मस्वरूपं तस्य अवधृतिर्निश्चयो विचार्यते । ततस्तृतीये पादे अन्तरङ्गविचा-रेण सुश्मदेहनिष्ठतया मुक्तिपर्यन्तमनुवर्त्तमानत्वेन, तं यथायथो-पासते तथा भवतीति, यथा क्रतुरस्मिन् लोके पुरुषो भवति तथेतः प्रेत्य भवतीति श्रुतेरवश्यफलसाधकतया चान्तरङ्गं यत् साधनकर्म-श्चानभक्तिमार्गीयमुपासनं तद्विचारेण गुणानां तत्तद्वपासनोपयकानां भगवदगुणानाम् उपसंहतिः । तत्ति द्विधोपासने तत्तित्रियमनम् । पताइशे उपासने पताइशा गुणा पवं चिन्तनीया इति । ततस्तुरीये पादे बहिरङ्गविचारेण स्थूलदेहिनष्ठतया इतरसाधारणतया च बहिरङाणि यानि साधनानि आश्रमादि रूपाणि तद्विचारेण कर्मणां पूर्वोत्तरकाण्डोकानां यज्ञतपःशमदमादिश्रवणादिभगवद्धमेत्रभृती-नामुपसंहतिः। नित्यान्येव कार्याणि, तान्यपि ब्रह्मण्याध्याय, सङ्गं स्यक्त्वा कार्याणीत्यवं नियमनम् । एवं प्रकारेण सा उपसंहति हि-धा विचार्यत इति क्रियापदमत्रापि सम्बध्यते । तथाच जघन्याधि-कारिणां पूर्वपादोक्तरीत्या स्वरूपयोग्यतायाः सहकारियोग्यतायाश्च पूर्व सिद्धौ द्वितीयपादोक्तरीत्या विषयावधारणे यथाधिकारं तत्त- तस्माद्धिकारिणो जन्मनिर्द्धारः । तदनु तस्य व्रह्मभावयो-ग्यता । ततो गुणोपसंहारः । ततोऽङ्गविचार इति ।

तत्र पथमे पादे जीवस्य ब्रह्मज्ञानौपियकं जन्म विचार्यते । तत्र पूर्वजन्मिन निष्कामयज्ञकर्तुर्ज्ञानरहितस्य मरणे ज्ञानाभावेन य-ज्ञाभिन्यक्तयभावाद् भूतसंस्कारक एव यज्ञो जात इति, निष्काम-

द्गुणकतत्तत्त्वरूपोपासनायां यज्ञादिसाहित्येन क्रियमाणायां तत्त-द्गुणकं ब्रह्म खरूपं वोध यन्ति । उत्तममध्यमयोस्तु द्वितीयपादोक्त-ब्रह्मभावाप्तियोग्यतायाः सत्त्वात् पूर्वपादोक्तयोग्यताविरहेऽपि यथा-धिकारं वरणयोगयोः सहकारेणावध्रतब्रह्मस्वरूपयोस्तदुचितगुणक-खरूपोपासनायां तदुचितबहिरङ्गसाधनसाहित्येन तत्तन्मार्गरीत्या क्रियमाणायां यथाधिकारं बहिर्वाज्नतर्वा तदगुणकं ब्रह्मस्वरूपं बो-धयन्तीति प्रकारविशेषवोधनेने।पोद्घातः स सङ्गतिरित्यर्थः । एवं पादानामर्थानुक्त्वा प्रकारान्तरार्थशङ्कानिरासाय निगमयन्ति । तस्मादित्यादि \*। यस्मादेवं साधनसम्पत्तावपनिषदां विद्याजनकः ता । अन्यथा सत्सम्प्रदायेऽपि परोक्षज्ञानजनकतयैव । तस्माद्धेतो-रिवकारिणो जन्मनिर्द्धारः प्रथमार्थो, न तु वैराग्यार्थे संसारगतिप्र-दर्शनमात्रम् । एवं द्वितीयेऽप्यवस्थाप्रदर्शनं ब्रह्मभावयोग्यत्वार्थे, न तु वैराग्यमात्रार्थम् । गुणाद्यपसंहारप्रभृति तृपासनादिद्वारा विद्यार्थ स्फ्रटमेवेति उपनिषदां बोधकताप्रकारविचार एव तृतीयाध्याये प्रतिपाद्यंतऽतो न तेषामसङ्गतिरित्यर्थः । एवञ्च पादेषु प्रथमार्थस्य सर्वाग्रिमोपजीव्यत्वम् । द्वितीयार्थसः तद्गिमोपजीव्यत्वम् । तृती-यत्रीययोस्त्वेककार्यत्विमिति विशेषः सिद्धाति । एवं सर्वे निगम-यित्वा प्रथमपादं व्याख्यातुं तद्रथमनुवदन्ति । \* तत्रेत्यादि \*। तेष्वर्थेषु जीवस्य ब्रह्मज्ञानीपयिकं जन्म विचार्यते । गीतायाम्, 'अ-ग्निज्योंतिरहः शुक्कः षण्मासा उत्तरायणम् । तत्र प्रयाता गच्छन्ति ब्रह्म ब्रह्मविदो जना'इति भगवता ब्रह्मविद एवार्चिरादिमार्गेण ब्रह्म-गतेरुक्तत्वात् तद्मुसारेण व्युत्पाद्यत इत्यर्थः । तच्च छान्दोग्ये प-श्चामिविद्यायां सिद्धमिति प्रथमं तत्तात्पर्यमाहुः । \* तत्र पूर्वेत्या-दि \*। सा च सप्तमे प्रपाठके गौतमप्रवाहणसंवादे, यथा पञ्चम्या-

त्वाच तद्धिकारिदेवाधीनान्येव भूतानीति ते देवास्तत्र तत्र हुत्वा तस्य शरीरं सम्पादयन्तीति पश्चम्यामाहुतावापः पुरुपवचसो भव-न्तीति श्रुतिः ।

माहुतावापः पुरुपवचसो भवन्तोति प्रश्नप्रतिवचनभूतैरसौ वा व लो-को गौतमाग्निरित्यादिभिष्का।असी वा व लोको गौतमाग्निस्तस्यादि-त्य एव समिद्रइमयो घूमो ऽहरर्चिश्चन्द्रमा अङ्गारा नक्षत्राणि वि-स्फुलिङ्गास्तरिमन्नग्री देवाः श्रंद्धां जुह्वति तस्या आहुतः सोमो राजा सम्भवतोति । द्वितीयं वाक्ये पर्जन्यवाय्वभ्रविद्युद्शनिहाद्नयो विस्फ़्रालङ्गान्ताः, सोमो राजा होम्यो, वर्षे फलम् । तृतीये पृथिवीसं-बत्सराकाशरात्रिदिगवान्तरदिशो विस्फुलिङ्गान्ता, वर्षे होम्यमस्र फलम । चतुर्थे पुरुपवाक् प्राणजिह्वाचक्षुःश्रोत्राणि विस्फुलिङ्गान्ताः असं होम्यं, रेतः फलम् । पश्चमे योषोपस्थोपमन्त्रणयानितदन्तः क्र-त्यभिनन्दाः विस्फुलिङ्गान्ताः, रेतो होम्यं, गर्भः फलम् । तद्रे, इति तु पश्चम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्तीति उल्वावृतो गर्भी दश वा मासानन्तः शयित्वा यावद्वाऽथ जायते स जातो यावदायुपं जीवति तं प्रेतं दिष्टमितोऽग्नय एव हरन्ति यत एवेतो यतः स-म्भूतो भवतीत्यन्तम्। अर्थस्तु, हे गौतम असी वा व द्युलोक एव अग्निः । यथेहाग्निहोत्राधिकरणमाहवनीयः । तस्याग्नेर्युलोकाख्यस्य आदित्य एव समित्। तेन हीद्धो चुलोको दीप्यतेऽतः सिमन्धनात् समित्। रदमयो धूमस्तदुत्थितत्वात् । समिद्धे अग्नौ हि धूम उत्ति-ष्ठित । अहरचिः प्रकाशसामान्यादादित्यकार्यत्वाच्च । चन्द्रमा अ-ङ्काराः। अहःप्रशमेऽभिव्यक्तेः । अर्विषः प्रशमे हाङ्गारा अभिव्य-ज्यन्त इति । नक्षत्राणि विस्फुलिङ्गाः विप्रकीर्णत्वसामान्याच्चन्द्र-मसोऽवयवा इव । तस्मिन्नेतस्मिन् यथोक्तलक्षणेऽसौ देवा पालाः कर्मसचिवाः श्रद्धां जुह्नति । श्रद्धा वा आप इति श्रुत्यन्तरा-द्, आपः पुरुषवचसो भवन्तीर्ति प्रश्नवाक्याद्ग्रे तथैव निगमनाच्च अद्धाराब्देनाप उच्यन्ते। ता जुह्वति । तस्या आहुतेः सामो राजा सम्भवति । श्रद्धाशब्दवाच्यानां द्युलोकाग्नौ द्वतानामपां परिणामः सोमो राजा सम्भवति । एवं हुतास्ता आपो द्युलोकस्यं चन्द्रमनुप्रवि-

इयापूर्यमाणपक्षे पश्चद्राकलाभिः पोषणात् तमारमन्ते । एवमग्रेऽपि वृष्टचुपकरणमेघाभिमानिदेवताविशेषः पर्जन्यः । तस्मिन्नग्नौ द्वतः सोमो राजा वर्षरूपेण परिणमते । तच्च वर्षे पृथिव्यग्नौ हुतमन्त-रूपेण परिणमते । अन्नं च पुरुषाग्नी इतं रेतोरूपेण परिणम-ते। रंतश्च योवाग्नी दुतं गर्भरूपेण परिणमते। तदाह, इति तु पञ्च-म्यामाहतावापः पुरुषवचसो भवन्तीति । वैराग्यार्थमाह । स उ-ख्वावृतां गर्भ इत्यादि । तं प्रेतं दिएमितोऽग्नय एव हरन्तीति । तं प्-र्वोक्तं प्रेतं मृतं दिष्टं निर्दिप्टमितो मरणखानाद्, अग्नये एवाग्न्यर्थ-मेव हरन्ति पुत्रा ऋत्विजा वा नयन्ति । यतोऽग्नेः सकाशादेव इतः आगतः श्रद्धादिकमंण, यतश्च पश्चभ्यो भूतेभ्यः सम्भूत उत्पन्नो भ-वतीत्येवं सामान्यतो वोध्यः। अतः परं तात्पर्यम् उच्यते। गीतायां यज्ञः सान्विकादिभेदेन त्रिविध उक्तः। तत्र 'अफलाकाङ्किभियंश्रो विधिद्दष्टो य इज्यते । यष्टव्यमेवेति मनः समाधाय स सान्विक इत्येतल्लक्षणकां निष्कामयज्ञं यः पूर्वजन्मनि कृतवान्, उपनिषदर्थनि-श्चयाभावत ज्ञानरैहितश्चासीत् तस्य पूर्वजन्मनि निष्कामयज्ञकर्तु-र्ज्ञानरहितस्य मरणे ज्ञानाभावेन यज्ञाभिव्यक्त्यभावात्र मोक्षः, कामना-भावाच्च न खर्लोको मुख्यतया फलम् । तथा सति साङ्गाद्वीदिक-कर्मणः फुलावश्यम्भावनियमात फुले जननीये तत्र कि फुलमित्याका-ङ्कायां, यक्षे दानं तपश्चेव पावनानि मनीषिणामिति गीतावाक्यात् ताइशयक्षस्य पावनमेव फलमिति भूतसंस्कारक एव यन्नो जात इत्येको हेतः । निष्कामत्वादिति द्वितीयः । स त्वित्थं क्षेयः । वैयासं दर्शने देवता विग्रहवती । अतः पुरुषप्रयत्नेनाभिव्यक्ता यागाः स्वस्य करणत्वानमध्ये देवताप्रीति जनयन्ति । अतो द्रव्येण प्रीता देवता व्यापारः । अद्दष्टादिकं तु न व्यापारः । दृष्टस्य सम्भवे तत्करूपन-स्यान्याय्यत्वात् । याश्चिका हि देवतोद्देशेन द्वव्यत्यागं कुर्वन्तः स्व-गोदिकं साधवन्तो दश्यन्ते । देवता च मन्त्रार्थवादादिश्यो विम्रहा-दिपश्चकवता। तत्र सहस्राक्षो गोत्रमिद् वज्रबाह्ररिति विग्रहः। अग्निरिदं हविरजुषेति हविःस्वीकारः । अद्वीदिन्द्रप्रस्थितेमाहवीषी-तिं हवि मीजनम् । तृप्त एवैनमिन्द्रः प्रजया पशुभिस्तर्पयतीति तृप्ति-प्रसादौ । एवं विष्रहादिपश्चकवत्वात् सेवितराजादिवद् देवताष्य-न्यदीयं हविधियानेन गृहीत्वा किञ्चिद्भपकर्तुमुचिता भवति । लोके तत्र जीवेन्द्रियाणां होमाभावेनाशुद्धिमाशङ्का तेषामिप होमं वक्तुमिद्मधिकरणमारभते । नच पञ्चाहुतयो धूममार्ग एव । तत्र

तथोपळच्ये:। देवान् भावयताऽनेन ते देवा भावयन्तु व इति गीतायां प्रजापातिवाक्यातुवादात् । अग्नये जुष्टं निर्वपामि, यस्यै देवतायै ह-विर्निष्तं स्यादित्यादौ तादर्थार्थकचतुर्थीनिर्देशात । देवतोद्देशेन द्ववासागस्य यागत्वाच्च । अतः सैव हविर्गृहीत्वा प्रीतिद्वारा व्या-पारीभवितुमहेति । सा च चेतना नित्या यथानुरूपं फलं नियमयितुं शक्ता तत्र यागकर्त्तुर्निष्कामत्वे तया किं वा उपकर्त्तव्यमित्यपेक्षा-यां कर्मसचिवत्वेन यज्ञाधिकारिणां देवानामेवेन्द्रियाऽधिष्ठातृत्वा ह्योकपाळत्वाच भूतानां तदधीनत्वमित्यपरो हेतुः । ताभ्यां हेतुभ्यां देवास्तत्र तत्र द्वत्वा संस्कृतैभूतैस्तच्छरीरं ब्रह्मविद्याप्राप्तियोग्यं नि-फामत्वात् सम्पाद्यन्तीति तत्कृतमुपकारं पञ्चम्यामाहुतावापः पु-रुषवचसोः भवन्तीति श्रुतिर्वदति । शेषं तु वैराग्यार्थं वदति । अ-न्यथा प्रथमप्रइनचतुष्टयप्रतिवचनैरेव वैराग्यसि छेरत्रैताव छोमकथन-स्य निष्प्रयोजनत्वं स्यादतोऽर्चिरादिमार्गेऽधिकारिविशेषबोधन एव तात्पर्यमित्यर्थः । एवं श्रुतितात्पर्यमुक्त्वा अधिकरणप्रयोजनमाहुः । \* तत्र जीवेत्यादि \*। तादशयज्ञकर्त्तरि जीवादिशोधिकया आत्म-विद्याया आसन्योपासनायाश्चामावे देवैहोंमेन सम्पादितमपि तच्छ-रीरं ज्ञानाजुपयोगाद् व्यर्थमिति होमोऽत्र शोधक इति तेषां होमाभा-वेनाशुद्धिमाशङ्का तेषामपि होमं वक्तुं जीवस्येतो लोकान्तरगमना-वसरे संस्कृतभूतस्क्ष्मेन्द्रियसाहित्यसाधनायेदमधिकरणमारभत इ-त्यर्थः । ननु नेद्मधिकरणप्रयोजनम् । वैराग्यार्थे संसारगतिप्रभेद-दुर्शनस्येव श्रुतौ मुख्यतया प्रतीयमानत्वेन, उपसंहारे तस्माज्जुगु-. प्सेतेति संसारजुगुप्साश्रावणेन च ज्ञाने तादशहोमकृतशुद्ध्यपेक्षायां मानाभावात् । वाजसनेयके, ते वा एते आहुती हुते उत्कामतस्ते-ऽन्तरिक्षमाविशतस्ते तत आवर्त्तेतेत इमामाविश्य तर्पयित्वा पुरुषमा-विशतस्ततः स्त्रियमाविश्येत्यादिना पुनरावृत्तेरुक्तत्वात् तस्याश्च धू-मादिमार्ग एव दर्शनेनात्र तदुपयोगाभावाद् धूममार्ग एव ता आहुत य इति न तद्रथमिद्मधिकरणमित्याशङ्कनयामाहुः। \* नचत्यादि \*।

गमनागमनयोवर्डुविशेषश्रवणात्। तद् य इत्थं विदुर्ये चेमे श्रद्धातप इत्युपासते तेऽर्चिषमभिसम्भवन्तीति तज्ज्ञानवतोऽपि यत्राचिःपा-प्रिस्तत्र तथा देवहुतानां कथं सा न स्यात् । ज्ञानार्थमेव च तथोत्प-

स्याद्वैराग्यमात्रार्थता, यदि धूममार्ग एव पञ्चाहुतयः स्युः। न त्वेवम्। कुतः। तत्र गमनागमनयांर्बहुविशेषश्रवणात् । प्रश्नवतिलोमकमेण वक्तुमारब्धायां विद्यायां यथा पश्चम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्तीत्यस्योत्तरत्वेन पूर्व पञ्चाग्न्यादिशपञ्चनं, तदनन्तरं यदतोऽधि-प्रजाः प्रयन्तीत्यस्योत्तरत्वेनार्चिरादिमार्गकथनं, यथा पुनरावर्त्तन्त इ-त्यस्योत्तरत्वेन भ्रमादिमार्गकथनम् । देवपितृयानयोः पथोव्यावृत्त्यु-त्तरत्वेन तयोः प्रपञ्चनम्। यथाऽसौ लोको न सम्पूर्यत इत्यस्योत्तर-त्वेन, जायस्व म्रियस्वेति तृतीयस्थानकथनम् । तत्र, अर्चिरादिमा-गींकगमनापेक्षया धूमादिमागींके गमन आगमने च भूयसस्तारत-म्यस्य श्रवणात् । यदि हि धूममार्ग एव ताः स्युक्तदा ताइरादुःख-जनको भूयान् विशेषो न श्रूयेत । तस्य पञ्चाहुतीर्विनापि वाजसने-यके पूर्वे जीवदशाक्तयबाहुतिभ्यां तर्पणकथनोक्त्या बोधितत्वात् । तथाच पश्चाग्निक्रमेण शरीरिनष्पादन चन्मुश्रुष्वनपेक्षितं स्यात्त-दास्मिन प्रकरणेऽर्चिरादिमार्गे न ब्र्यात् । प्रश्नक्रमेणोत्तरकथने शिष्यवोधसौकर्यात्। अथ खत्योत्तरदानसौकर्यार्थं व्युत्क्रमः। तथा सत्यृद्ध्वंगतिप्रश्लोत्तरं प्रत्यप्यागतेव पश्चाग्निविद्याया उपजीव्यता । सा च होमद्वारिकैव । अत एव तद्व्यवहितोत्तरमर्चिरादिमार्गेणो-द्ध्वंगतिब्युत्पादनम्।तस्मात् केषाश्चिज्ज्ञानाधिकारिणामप्येतद्योक्ष-तमित्यधिकरणस्य तादर्थ्यमपि युक्तमेवेत्यर्थः । नन्वर्चिरादिमार्गी द्येतद्विद्याज्ञानवतामेव, न तु तथा निष्पादितशरीराणाम् । <mark>तद्य इत्थ</mark>ं विदुरिति विद्यावतामेव कथनाद्तस्तावतैवोपजीव्यत्वं, न तु होम-द्वारकमित्यत आहुः। \* तद्य इत्यादि \*। तथाच साधकोपपत्तेः प्रागुक्तत्वाद् बाधकस्याभावाच कैमुतिकेनैव तदा तत्प्रांतिरस्तु, तदे-तोरुक्तत्वादित्यर्थः। एवञ्च, तद्य इत्यं विदुरिति श्रुतावपि, य इत्थम् एवं प्रकारेण प्राप्तदेहास्त विदः ब्रह्म जानन्ति । ये चेमेऽरण्ये श्रद्धा-

त्तेः । पुनराद्यत्तिः परं तुल्या । अथवा निष्काम एव धूममार्गः । योगी प्राप्य निवर्तत इति स्मरणात । भोगार्थमेव धूमादिलोकाः । निष्पत्तिस्तु पञ्चाग्नावेव । अन्ने प्रविष्टानामन्येपामपि रेतोद्वारा योनित उत्पत्तिरिति कपूमचरणवर्णनम् ।

एवं त्रयीवर्यमनुप्रपन्ना गतागतं कामकामा लभनत इति का-मनायां भिन्न एव प्रकारः । पृथगुपदेशातः । तस्माद्योग्यशरीरनि-

तप इत्युपासतेऽत्रापि विदुरिति पदं देहलीदीपवदन्वेतीति गीताचा-क्यस्वारस्याद् बोध्यम् । नन्वचिंरादिमार्गस्य होमोपजीवकत्वमाहु-तिस्वमावविरुद्धम् । आहुतीनामावृत्तिस्वभावत्वादित्यत आहुः । \* पुनरित्यादि \* । अर्चिरादिमार्गेऽपि पुरुपभावपर्यन्तमावृत्तिस्तुल्या । ञ् अत आहुतिस्वभावविरोधाभावादाचिरादिमार्गस्याऽप्युपजीवकत्वंयु-क्तमित्यर्थः । नजु ते वा एते आहुती इति श्रुतौ आहुति भ्य एव यज्व-शरीरान्तरनिष्पत्तिश्रावणाद् धूममार्गेऽपि पञ्चाहुत्यङ्गीकारेन किञ्चि-द् वाधकमित्याकाङ्कायां तस्मिन् पक्षेऽपि ज्ञानयोग्यदेहसम्पादकत्वं होमस्य साधयन्ति \* अथवेत्यादि \*। उक्तगीतावाक्यान्निष्कामय-इकर्त्तर्येव धूमादिमार्गः। ब्रह्मगतिप्रतिबन्धकप्रारब्धभोगार्थमेव धू-मादिलोकाः। तद्य इह रमणीयचरणा इत्यादिनोक्ता उत्तमदेहनि-ष्पत्तिस्तु पश्चाग्नावेव । तथा सति निष्कामतया इष्टापूर्त्ताद्यपासने धूममार्गेणेहागतस्य, न हि कल्याणकृत् कश्चिदित्यादिना गीतायामु-कान्न्यायात् पुनरार्चिरादिमार्गेण ब्रह्मगतिः। साऽपि, एतद्धि दुर्छु-भतरमिति वाक्यादुत्तमाधिकार एवेति धूममार्गे एवाहुतीनामङ्गी-कारेऽपि निष्पत्युहा ज्ञानयोग्यदेहनिष्पत्तिः। नच कपूयचरणावस्था-निरूपणविरोधः । स्वीयदुष्कर्मादिना अन्ने प्रविष्टानामन्येपां दुष्क-र्मिणां जीवानामपि मैथुनादुत्पत्तिबोधनार्थे प्रासङ्गिकं तद्वर्णनम् । अतो धूममार्गेऽपि विलम्बाधिक्येन प्रकारभेदाद् योग्यदेहनिष्पादक-त्वमतस्त्रेवाद्दुत्यङ्गीकारपक्षेऽपि प्रकृतिसिद्धिरित्यर्थः। ननु वृहदार-ण्यके यज्ञादिना लोकजेतॄणां घूममार्गकथनात् सकाम एव घूममा-गोंऽस्त्वित आहुः \* एवन्त्रयीत्यादि \*। \* पृथगुपदेशादिति \* वृह-

ष्पत्तये स्वयमेव गच्छिति भूतसिहतः । श्रद्धाहोमानन्तरं सोमभावे वा सम्बन्ध इति संशयः । भिन्नपक्षे योनौ वेति । तत्र श्रोतेऽर्थे श्रोतन्यायेनैव निर्णयस्योचितत्वादाहुतावपां गौणत्वापत्तेः।संस्कृत-भूतानामपामुपस्थापकत्वाभावाच्छरीरिवयोगे देवानां च ताविद्विल्ठ-म्वे कारणाभावाच्च श्रद्धाद्धपा आप एव हृयन्ते । अतो न तैः परिष्वक्तो गच्छतीसेवं प्राप्ते उच्यते ॥ तदन्तरप्रतिपत्तौ रंहित स-

दारण्यके भिन्नप्रकारेण, एवमेवातुपरिवर्त्तन्ते इति गीतोक्तप्रकारेण निगमनात्। तथाच प्रकारभेदात्तस्य नैतद्बाधकत्वमित्यर्थः । एवं श्रुत्पर्थनिर्णयेनाधिकरणस्य तादर्थ्यं साधियत्वाऽधिकरणप्रयोजक-संशयाकारमाहुः। \* तस्मादित्यादि \*। यस्मादित्व ज्ञानार्थे योग्य-देहापेक्षा तस्मात्तदर्थमेवं संशय इत्यर्थः। \* सम्बन्य इति \*। भू तसम्बन्धः । अङ्ग्रष्टमात्रं पुरुषं निश्चकर्षेति परिमाणबोधकस्मृतिस्तः मुत्कामन्तमित्युत्क्रमप्रकरणे भूतोत्क्रमाश्रवणं च संशयवीजं यथा-यथम् । तत्र द्वितीयकोटौ पश्चद्वयम् । \* श्रद्धाहोमानन्तरं सोमभावे वा, \* भिन्नपक्षे योनीवेति \* पञ्चाहुति अयो धूमादिमार्गेण गच्छतः सोमभावेऽपां द्ववीभावमापद्यात् तदा वा। ततो भिन्ने सकामपन्ने प-श्चाहुत्यभावात् सकामान् यष्ट्रहोकाहोकान्तरं मन एव कर्मसहितं नयति । शारीरब्राह्मणे काममर्यं पुरुषमुपक्रम्य, तदेव स तत्सहक-र्मणैति छिङ्गमनो यत्र निषक्तमस्य, प्राप्यान्तं कर्मणस्तस्य यत्किञ्चेह करोत्ययम्, तस्माछोकात् पुनरेत्यस्मै छोकाय कर्मण इति श्रुतेर्मनः कर्ममयं नृणामिन्द्रियैः पञ्चाभिर्युतम्, लोकालोकं प्रयात्यन्य आत्मा तद्तुवर्त्तत इत्येकाद्शस्कन्धवाक्याच्च । तस्मिन् पक्षे भूमिरूपायां योनौ वेत्यर्थः । पूर्वपक्षमादुः । \* तत्र श्रौत इत्यादि \* । प्रत्यक्षाद्यग-म्ये जीवायुत्क्रमणरूपे श्रीतेऽर्थे श्रुत्युक्तेन कर्मसाहित्यन्यायेनैव नि-र्णयस्य युक्तत्वात् । भूतसाहित्ये तु तैरेव शरीरनिष्पत्त्या अवाहुतेस्त-त्संस्कारकत्वेन अपामाहुतौ गुणकर्मत्वापत्तेः। अदृष्टसः दृष्टसामग्री विना अश्चित्करतया संस्कृतभूतानामुपस्थापकस्याभावात् । यदि भू-ताऽभावे लिङ्गशारीरं वियुज्येत तदा मनसोऽज्यभावादुत्क्रमणं विरु-

म्परिष्वक्तः प्रक्रानिरूपणाभ्याम् ॥ तस्य जीवस्य यज्ञादिकर्तुरन्त-रप्रतिपत्तौ, अन्तरे मध्ये मुख्यप्रतिपत्तेमोक्षिलक्षणाया अर्वाग यो-ग्यशरीरानिष्पत्त्यर्थम् । न हि वस्तुतो यज्ञानामिदं फलं भवति । अतो मुख्ये विलम्वाद प्रतिपत्तिरेषा । तस्य मुख्यफलस्य वा अ-

द्धेत. स तु नास्ति । शरीरवियोगे कारणस्य कर्माभावस्याभावात् । अपसहकारीणि भूतानि यावदुपतिष्ठन्ते देवानां तावद्विलम्वे कार-गाभावाच शीव्रमेवापो योग्यशरीरनिष्णस्यर्थे ह्यन्ते। तथाच सो-मभावानन्तरं वा योनौ वा भूतसम्बन्धो, न तु रंहणावसर इत्यर्थः। सूत्रमुपन्यस्य सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति । \* तस्येत्यादि \*। तच्छव्दस्य जीवपरामिशैत्वे हेतुः प्रदनिरूपणविवरणे विषयवाक्यस्यपुरुषपदः विचारे ब्युत्पाद्यः । अन्तरपदं च मध्यवाचकम् । अन्तरमवकाशाव-धिपरिधानान्तर्दिभेदतादर्थ्यं,छिद्रात्मीयविनाबहिरवसरमध्येऽन्तरा-त्मनि चेति कोशात्। प्रतिपत्ताविति सप्तमी च तादर्थे । चर्मणि द्वीपिनं हन्तीत्यादिवत् । शरीरनिष्पत्तेः कुतो न मुख्यफलत्वामित्यत आहः। \* न हीत्यादि \*। तमेतं वेदानुवचनेनेत्यत्र विविदिपन्तीति पद्रय ज्ञानपर्यन्तत्वसमर्थनाज्ज्ञानकर्मसमुज्चयपक्षस्य वक्तव्यत्वाच्च तथा। यज्ञानां हि मुख्यफलं भगवत्यादुर्भावः सहस्रसमे प्रसिद्धः। ततो ह जज्ञे भुवनस्य गोपाः, हिरण्मयः शकुनिर्व्रह्मनामेति श्रुतेः। पृथुप्रभृतीनां यज्ञे भगवत्प्रादुर्भावस्य पुराणेष्वपि कथनाच न शरीर-निष्पत्तेर्मुख्यफलत्वमतस्तथेत्यर्थः। ननु तच्छद्धस्य जीवपरत्वे स-म्परिष्वक्तपदस्यानन्वयप्रसङ्ग इति तद्वारणाय सुत्ने, विचार्यत इति पदमध्याहार्यम् । तदन्तरप्रतिपत्तौ विचार आरश्यत इति स च गु-रुभृत इत्यतो व्याख्यानान्तरमाहुः \* तस्य मुख्यफलस्य वेत्यादि \* तथाच यथा अपः प्रणयति श्रद्धा वा आप इति विधाय, पृथिवी-ध्यानपूर्वकमपःप्रणयनं कार्यमिति वक्तुं, मनसा प्रणयतीयं वे मनो-ऽनयैवेनाः प्रणयतीत्यत्र पूर्वमनुक्तामपि पृथिवीं बुद्धिस्थामेव इयमन-येतिपदाभ्यां श्रुतिः परामृशति । नच श्रद्धैवैताभ्यां परामृश्यत इति वाच्यम् । कर्पस्त्रकृता ब्राह्मणान्तरमनुसृत्य पृथिवीं ध्यायन्निति पृ-थिवीच्यानस्य विशेषणत्वेनोक्तत्वात्, सायणभाष्ये तथा व्याख्यानात्

न्तरे या प्रतिपत्तिस्तदर्थं वा तत्कारणभृतैः सम्परिष्वक्त एव रंहति । मरणानन्तरमेव कर्मसमाप्तेः । सम्यग् भूतानि तदैव संस्कृतानि प्रतिदिनसंस्कारार्थं च नैक ट्यमपेक्षन्ते । अतः सम्यगेव च परिष्वक्तः । पूर्वं शरीरेण व्यवधानाच्छरीरदाहे वा तद्गतानि भूतस्रस्माणि सम्यक् तमेवासक्तानि । तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते पूर्वपक्षा चेति । जीवपक्षे द्वानकर्मणी । कर्मणो हि स्वरूपभूता आ-

अतस्तत्रेवात्राऽपि तच्छव्देन मुख्यं फलमेव त्राद्यमिति बुद्धिस्थरा मुख्यफलस्य परामर्शकं तत्पदमतस्तथेत्यर्थः । अन्ये तु तच्छद्धेन संज्ञामृत्तिक्लप्तिरिति पूर्वाध्यायान्त्यपादस्यसूत्रोक्तं देहं परामृश-न्ति । अर्थस्तु तुल्यः । \* तत्कारणभूतैरिति \* शरीरकारणभूतैर्भृत-सुक्ष्मैः । संस्कृतानां भूतानां कारणतार्थे तत्परिष्वक्रमुपपादयन्ति । \* मरणेत्यादि \*। \* तदैवेति \*। मृताग्निहोत्रकाले। \* प्रतिदिन-संस्कारार्थमिति \* साम्परायिकविधौ तथात्वार्थम् । तथाच समुप-सर्गोक्तं सम्यक्त्वं भृतविशेषणं सत् परिष्वङ्गविशेषणं भवतीत्यतः सम्परिष्वक्त इत्यर्थः । अस्य क्लिष्टत्वाद् व्याख्यानान्तरमाहः । \* श-रीरवाहेत्यादि \*। एवं सम्परिष्वङ्गं साधियत्वा परिष्वक्तस्य होम्य-त्वाय तस्य भृतासञ्जने हेतुमादुः । \* तमित्यादि \*। बृहदारण्यके शारीरब्राह्मणे, अथैनमेते प्राणा अभिसमायन्तीत्यादिना प्राणैः स-हितस्य जीवस्योत्क्रमणमुक्त्वा, स एष यज्ञः स विज्ञानो भवति तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा चेत्यनेन जीवहशासम्बन्धिप्र-माणाप्रमाणेन्द्रियजनितं शानं कर्मेन्द्रियजनितं द्विविधं कर्म, मरणा-व्यवहितकालीना, यं यं वाऽपि स्मरत् भावमित्याद्यका पूर्वबुद्धिश्च तदीयदेहारम्भकारणत्वेन श्राव्यत इति जीवस्य होम्यत्वपक्षे ज्ञानक-र्मणी आसञ्जिके। तथाच भृतपरिष्वक्त एव हाम्य इत्यर्थः । अवाहु-तेर्गीणत्वं वारयन्ति \*कर्मण इत्यादि \*। हि यतो हेतोई व्यक्तपत्वात कर्मणः खद्भपभूता आपः। तथाचात्राऽपां होम्यद्भव्यत्वेनोक्तत्या क-र्मस्तरूपे प्रवेशेन केवलं संस्कार्यत्वेनाप्रवेशाद्त्राध्वाहुतेगींणत्वामि-

पः । तत्र हेतुः-प्रकानिरूपणाभ्याम् । वेत्थ यथा पश्चम्यामाहुता-वापः पुरुषवचतो भवन्तीति प्रकाः । असौ वा व छोको गौतमा-ग्निस्तस्यादिस एव समिदिति निरूपणम् । प्रको हि पुरुषत्वं वद-ति, न देहमात्रम् । तज्जीवाधिष्ठितानामेव भवति । सिद्धवत्कार-वचनाच । निरूपणेऽपि चन्द्रो भवतीति । तत्रापि सोमो राजा चेतनः। न ह्यन्याधिष्ठाने ह्यन्यस्य शरीरं भवेत् । तथान्नरेतोगर्भा-श्च । अन्यथापि विनियोगसम्भवात् । जीवसाहिसेऽप्यपामेव मु-

त्यर्थः । अत्र प्रमाणं वद्तीत्याहुः । \* तत्र हेतुरित्यादि \* । अन्मोम-काले तासु जीवाधिष्ठानं प्रतिपादयन्ति \* प्रश्ने हीत्यादि \*। \* स-म्भवादित्यन्तम् \*। तथाच छान्दोग्यं प्राग्गो हि पिता प्राणो मातेत्य-त्र प्राणविशिष्ट एव मातृषित्रादिशब्दप्रवृत्तिब्युत्पादनात् तस्य न्या-यस पुरुषपदेऽपि तुल्यत्वात् पुरुषत्वं जीवाधिष्ठितानामेव भवति । पुरुषी चात्ममानवाविति कोशेऽपि मानवपदेन शरीरविशिष्ट एव पु-रुपपदर्शकित्राहणेनात्र तस्य सिद्धवदुक्त्या च प्रश्ने सपरिकरजीव-लामात् । निरूपणे चाङ्गारतया चन्द्रमसः पूर्वे सत्तामुक्त्वा आ-हुत्यनन्तरं सोमो राजा सम्भवतीत्यन्भोमसम्मूतकठार्बाद्धकृतराज-ु त्वकथनतः प्रजारूपचेतनसाहित्यसूचनेन तेषां चन्द्रसायुज्याङ्गी-कारेऽपि यदा द्वितीयाद्याहुत्या वृष्टचादिक्रपता तदा अन्याधिष्ठाना-दन्यदीयदेहासम्भवन वर्षस्योपरपातेऽऋस्य मांसादिभावे रंतसो वृ-थापाते गर्भस्य स्नावादौ च पुरुषभावाभावेन तैः फळापहितैः सर्वेरपि सपरिकरजीवस्यैव होम्यत्वेन लाभाचेत उत्क्रमेण संस्कृतभूतैः सम्प-रिष्वक्त एव रहतीत्यर्थः। एवमत्र श्रौतन्यायद्शंनेन सम्परिष्वङ्ग-स्याप्यौचित्यं साधितम् । नतु यद्युत्क्रमणमारभ्य जीवसाहित्यं तदा अपामेव कुतो होम्यत्वमुक्तमित्यत आहुः \* जीवेत्यादि \*। यथावा-जसनेयिनां षष्ठेऽग्नौ पुरुषस्य होम्यत्वे रारीरस्य मुख्यत्वं तद्वद्त्र प्रथमहोमेऽणां मुख्यत्वमतस्तासामव होम्यत्वोक्तिरित्यर्थः । ननु त-आपि दुः लहेतुत्वादेव होमस्यापि वैराग्यहेतुत्वमेव वक्तव्यामत्यत ख्यत्वम् । शरीरवत् । अयं होमस्तत्र तथा तं जनयन्तिति न दुःख-हेतुः । तस्मात् प्रश्नानिरूपणान्यथानुपपत्त्या परिष्वक्तः एव सं-स्कृतैर्भूतै रंहतीति सिद्धम् ॥ १ ॥

च्यात्मकत्वात्तु भूयस्त्वात् ॥ २ ॥ नतु कथं भूतसंस्कारभात्रत्वमवगम्यते यावता प्रश्ननिरूपणा-

आहु:। \* अयमित्यादि \*। अय देवैः कृतो होम षष्ठे पर्याये ब्रह्म-छोकगमनयोग्यं भास्वरवर्णे पुरुषं देवा जनयन्तीति, सात्त्विकसुख-परिणामसुखदत्वादनीभमानतयेव तत्र स्थि। श्रा न दुः खहतुर-तो नास्योपाख्यानस्य बैराग्यमात्रहेतुत्वमित्यर्थः। नच जीवस्य चि-द्रपत्वात् प्राणानां च देवरूपत्वेनाशुद्ध्यमावान्न होमाईत्विमिति श-द्ध्यमः। तैत्तिरीयोपनिषदि विरजाहोमे प्राणवृत्तीरारक्ष्यात्मान्तरा-त्मपरमात्मपर्यन्तं शोध्यत्वश्रावणात् । नच परमात्मनोऽन्तर्यामि-णः किं शोधनीयमिति शङ्काम । प्रेरणस्येव शोध्यत्वात् । अन्यथा असत्कार्येऽपि प्रेरयेत्।इदं च तृतीयस्कन्ध विदुरवाक्ये हृदिस्थि-तो यच्छति भक्तिपृत इत्यत्र सुर्वाधन्यां व्याख्यातमतो न राङ्का-लेकाः। नच तर्हि विरजाहोमादेव शुद्धिरस्तु, कि पुनराहुत्येति श्रद्ध्यम् । तत्र, विरजा विपाष्मेति पदाभ्यां रजस्तमोनिवृत्तिरेवाशा-सिता, न तु सत्त्वस्यापीति सत्त्वस्यापि निवृत्त्यर्थे तस्या आवदयकत्वा-दिति । सिद्धमाहः । \* तस्मादित्यादि \* । होमे अपां गौणत्वस्य प-रिहृतत्वाच्छ्रीतन्यायस्योपदर्शितत्वाद्धोमप्रयोजकानां पूर्वजनमीनानां निष्कामकर्मणामेव संस्कृतसूक्ष्मभूतोपस्थापकत्वाद्, अब्भोमस्य द्यु-लोकाग्नाबुक्तत्वेन तत्फलस्य सोमराजात्मकत्वेन च स्थूलशरीरार-म्भकस्थूलभूतसंस्कारकतया तत्प्रयोजकलिङ्गशरीरसापेक्षत्वात्तदः नागमने प्रक्तनिरूपणातुपपत्या तदागमनस्यैव देवविलम्बे कारण-त्वात् संस्कृतेर्भृतैः सम्परिष्वक एव रहित, न तु होमानन्तरं भृतस-म्बन्ध इति सिद्धमित्यर्थः॥१॥

भ्यामाप एवावगम्यन्ते । नच तावन्मात्रसंस्कारकत्वमः । नियाम-काभावातः । अस्थि चैव तेन मांसं च यजमानः संस्कुरुत इति वि-रोधश्चेति बङ्कां निराकरोति तुशब्दः ।

अपायेव ग्रहणेन तेजोऽबन्नानि गृहीतानि ज्ञातव्यानि । कु-तः ?। त्र्यात्मकत्वात् । लोकादिनिर्माणानन्तरभावित्वात् । ता आपिस्तृष्टत्कृता एव । अतस्त्रयोऽपि गृहीता अपां ग्रहणेन । उपल-क्षणत्वेऽप्यपायेव ग्रहणे हेत्वन्तरमाह । भूयस्त्वात् । शुद्धत्वाद् विशेषाभावान्मध्यभावाच्च दीक्षिततुल्यत्वेन भारूपत्वेनाग्रे वक्त-व्यत्वात् । शुद्धायायेवदं शरीरं वहुहेतुकत्वयेव भूयस्त्वम् । बहुधा

यत:। \* अवगम्यन्त इति \* होम्यतया संस्कार्यत्वेन श्रायन्ते \* ता-वन्मात्रसंस्कारकत्वमिति \* देवानां सर्वभृतसंस्कारकत्वम् । मातं कात्स्न्ये । तथाचोपलक्षणतया भूतान्तरावगमाङ्गीकारे नियामका-भावात्, अस्रीत्यादितैचिरीयश्रुत्यन्तरे स्थूलभूतक्रपास्थ्यादिसंस्कार-स्य पूर्वमेव सिद्धतया तद्विरोधाच्च जलमात्रसंस्कार एवात्राङ्की-कार्य इत्याशङ्कामित्यर्थः । सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति । \* अपामित्यादि \*। हेत्वन्तरप्रयोजनमाहुः । \* उपलक्षणत्व इति \* त्रिषु तुल्य इति शेषः। भूयस्त्वादित्यस्य नियामकभूयस्त्वमर्थ इति तानि ब्याकुर्व-न्ति \* शुद्धत्वादित्यादि \*। आपः स्वभावतो मेध्या इति समृत्या-ऽपां स्वभावतः शुद्धत्वात् प्राणाप्यायकतया सर्वपाषकस्य साम्येन विशेषाभावाद् रसमयतया तेजोऽन्नयोः सङ्घाहकत्वेन तदुभयम-ध्यभावाच्च अप्रे बृहदारण्यकोक्ते षष्ठे पर्याये भास्वरवर्णपुरुषतायां दीक्षिततुख्यत्वेन अब्जनकभारूपत्वेन वक्तव्यत्वादिदं प्रस्तुतं दा-रीरं शुद्धापामेव शुद्धाप्प्रधानमेवेत्येकं नियामकम् । किञ्च। पय:-सोमादिकपबहुहेतुकत्वमपि भूयस्त्मम् । एवकारोऽप्यर्थे । किञ्च, वृष्ट्यन्नरेतःशोणितरूपेण बहुधा परिणामाद्पि भूयस्त्वम् । तथा द्रव्यभूयोवरेण द्रव्यभूयस्करत्वादि भूयस्त्वम् । तस्माद्धंतोर्निया-मकानां भूयस्त्वाद्पामेव प्रहणं, न तु भूतान्तरनिवृत्त्यर्थम् । नव

परिणामाच्च । द्रव्यभूयस्करत्वञ्च । तस्मानियामकानां भूयस्त्वा-दपामेव ग्रहणम् ॥ २ ॥

### प्राणगतेश्च ॥ ३ ॥

वैदिकीं युक्तिमुक्ता लौकिकीमाह । प्राणस्य गतिः प्राण-गतिः तमुत्क्रामन्तं प्राणोऽनूत्क्रामतीति प्राणाप्यायनजनकत्वादपा-म् । प्राणो गच्छन् स्वाप्यायकं गृहीत्वैव गच्छति । जलौकावद-न्यत्र देहसम्बन्धः । मुक्तौ न प्राणा गच्छन्ति । क्रममुक्ताविप दे-इसम्बन्ध इति पौराणिकाः । देवभाव इसौपनिषदाः । अतो दृरे

श्रुत्यन्तरिवरोधः । अस्थिमांसयोः स्थूछदेहनिवृत्तावेव निवृत्तत्वात् । अतोऽग्रिमदेहार्थे सर्वसंस्कार एव युक्त इत्यर्थः ॥ २ ॥

प्राणगतेश्च ॥ सूत्रप्रयोजनमाडुः । \* वैदिकीमित्यादि \* । यु-किमाद्यः। \* प्राणो गच्छन्नित्यादि \*। काममपः पिब, आपोमयः प्राणः, पिवतो न विच्छेत्स्यतीत्यत्रापां प्राणाप्यायकत्वं सिद्धम्। होके च पथिकः खाप्यायकं गृहीत्वैव गच्छतीलेषा लौकिकी युक्तिरिख-र्थः । एतेन वाङ्मनसी अपि खाष्यायकं मृह्णीत इत्यपि बोधितम् । तेन संस्कृतं भूतसूक्ष्मोपस्थापिका दृष्टसामग्री दर्शिता । लिङ्करारीरा-ऽवियोगे कर्मसत्तारूपं कारणमपि सूचितम् । तेन देवकृतहोमे विल-म्बाभावोऽपि साधित इति सर्वाऽपि पूर्वपक्षयुक्तिः परिहृतेति बोध्य-म् । नतु प्राणोत्क्रमणं त्वन्यत्रापि वर्त्तत इति, अत्रैव विशेषविचारः किमिति कियत इत्याकाङ्कायां विचारे हेतुमाहुः । \* जलौकाविद-त्यादि \*। अन्यत्र पूर्वप्रश्नाप्राधान्येन गमनं यत्रोच्यते तस्यां श्रुती यथा तृणजलायुका तृणस्यान्तं गत्वाऽऽत्मानमुपसंहरतीति इष्टान्त-स्योक्तत्वात् तदानीमेव देहसम्बन्धः। सद्यो मुक्तौतु, न तस्मात् प्राणा उत्कामन्तीतिश्रुतेन प्राणा गच्छन्ति । क्रममुक्ताविप, वैश्वानरं याति विहायसा गतः सुषुम्नया ब्रह्मपथेन शोचिषेत्यादिभिर्देहसम्बन्ध इति पुराणाचार्याः शुकादयः सूचयन्ति । उद्गीथब्राह्मणे तु प्राणानां प्राणगतिरत्रैव । अतोऽपां संश्लेषो वक्तव्यः । चकाराद् विद्याक-र्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा चेति स्वकर्मप्रहभावं बोधयति श्रुतिः । तस्मादद्भिः परिष्वक्तो गच्छति ॥ ३ ॥

अग्न्यादिगतिश्रुतेरितिचेन्न भाक्तत्वात ॥ ४ ॥

श्रुतिविरोधं परिहरित । परस्परिवरोधे व्यवस्था वा वोध्य-ते । ननु यत्रास्य पुरुषस्य मृतस्याग्निवीगप्येति वा तं प्राण इसादिना अग्न्यादिगतिः प्राणानां श्रूयते । नच ओषधीर्छी-

देवमावस्तदुपासनयेत्यौपनिषदा आहुः। अतो दूरे प्राणगतिरत्रैवास्मिन्नेव प्रकारे। अतः सद्योमुक्तिं विद्वाय सर्वत्र देहसम्बन्धोऽस्तीस्वत्राप्यावद्यक इत्यपां संस्रेपो वक्तव्यः। श्रुतिश्च कर्मसहमावं बोधयतीत्यतोऽपि तथेत्येतत्प्रयोजनं विशेषविचारस्येत्यर्थः। पतेन, उपाधिकत्पितावच्छेदः परमात्मैव जीवः, स च सूक्ष्मदेहपरिष्वको
देहति। तस्य कर्मोपस्थापितप्राप्यदेहविषयाया भावनाया दीर्घीमावमात्रं जलौकावदुपमीयत इत्येकदेशिमतम्। स्वर्गे नरके वा यत्र
फलभोगस्तत्र ताहशां भूतमात्राणां सुलभत्वमात्मनां व्यापकत्वात्
करणानां चाहङ्कारिकत्वेन तथात्वात् तत्र वृत्तिलाभमात्रं, न तु कस्यापि गमनमिति सांख्यमतम्। मनसो नित्यत्वात् तदेव मोगस्थानपर्यन्तं गच्छतीन्द्रियाणि त्वभिनवानि जायन्ते। तदाऽऽत्मनस्तत्र
वृत्तिलाभाद्गोग इति काणभुजमतम्। एवमन्येषां बाह्यानां च यानि
मतानि जीव प्रवोत्प्लुत्य देहाहेहान्तरं गच्छतीति देह प्रवात्मा
च नश्यतीति न कस्यापि गमनमित्यादीनि तानि सर्वाण्यवापास्तानि॥३॥

अग्न्यादिगतिश्रुतेरितिचेत्र भाक्तत्वात् ॥ सूत्रप्रयोजनमाद्यः । \* श्रुतीत्यादि \* । पश्चद्रयमपि सिद्धान्तिविवरणे ब्युत्पाद्यम् । पूर्वप-क्षांशं व्याकुर्वन्ति । \* नन्वित्यादि \* । विषयश्रुतिस्तु बृहदारण्यक आर्चभागब्राह्मणस्या । एकदेशिभिः प्रतिपादितमस्याः श्रुतेर्भाक्तत्वं निषेधन्ति । \* नचेत्यादि \* । लोमकेशयोरनप्ययवतोरप्ययकथनेन मानि वनस्पतीन् केशा इसत्र प्रसन्निविधाद् बाधितविषयेयं श्रतिरिति वाच्यम् । आध्यात्मिकेन्द्रियमध्यपाताल्लोमकेशा अप्याध्यात्मिका एव ब्राह्याः । यैः कण्डूलावण्यप्रतीतिः । दृश्यमानानि
तु गोलकस्थानानि । तस्मात् प्राणोत्क्रमणश्रुतिरम्यादिभावश्रुसा
वाध्यत इतिचेत्र । भाक्तत्वात् । प्रकरणव्यतिरेकेणामुक्तविषये
प्रदत्ता भाक्ता भवति । अथ हैनं जारत्कारव आर्तभागः पप्रच्छेसत्र ब्रह्मिक्षणानन्तरं मृत्युं पृष्ट्वा म्रियमाणप्रश्ले नामैव न जहासन्यज्जहातीति प्रतिज्ञाते, प्राणोत्क्रमणप्रश्ले, नेति प्रतिवचने वा-

वाधितविपयत्वात् सा श्रुतिर्मरणसमय इन्द्रियाधिष्ठातृकियमाणोप-काराभावात कार्यमकुर्वदिन्द्रियजातम् अपीतमिव भवतीति गौण्या बोधयन्ती भाक्तेत्यादुस्तन्नेत्यर्थः । निषेधे हेतुमादुः । अध्यात्मिके-त्यादि \*। तथाच प्रायपाठबलाल्लोमादीनामाध्यात्मिकत्वे निश्चिते दृश्यमानानां लोमादीनां गोलकान्तरवत् स्थितावपि श्रुतेर्बाधितविषय-त्वामावान्न तया रीत्या भाकत्वमित्यर्थः। हेतं विवृण्वन्तो विवश्चि-तं भाक्तत्वं स्क्रुटीकुर्वन्ति \* प्रकरणेत्यादि \* । उक्तश्रुतौ मरणाव-स्थासिद्धवदनूचते। सा च मुक्तामुक्तयोस्तुल्या । तत्र मुक्तस्येन्द्रि-याणाम, अत्रैव समनीयन्त इति श्रुतेब्रेह्मणि लयो वा, स वाचमेव प्रथमामत्यवहदिति श्रुत्युक्तरीत्या देवभावो वा भवतीति देवभावप-क्षमादाय प्रवृत्तेयं श्रुतिः प्रकरणव्यतिरेकेणामुक्तविषये त्वयोच्यत इति तत्र प्रवृत्ता अप्ययमिव बोधयन्ती भाक्ता भवतीत्येवं भाकत्व-मित्यर्थः। एवमविरोधपक्षो विदृतः। द्वितीयं विवरीतं विषयश्चतेः सर्वमर्थमाहुः। \* अथेत्यादि \*। \* मृत्युं पृष्ट्वेति \*। कास्वित् सा देवता यस्या मृत्युरन्नमित्यनेन मृत्युविषयकं प्रश्नं कृत्वा अप्राणोत्क्रम-णप्रश्ने, नेति प्रतिवचन इति \* । उदस्मात् प्राणाः क्रमन्त्याहो नेति प्रश्ने, तत्र च, नेति प्रतिवचने । ततो यत्रास्य पुरुषस्य सृतस्येत्यादिना वागादीनामग्न्यादिभावानुवादस्ततः कायं तदा पुरुषो भवतीति प्रश्ने, भाहर सौम्य हस्तमित्यादिना मन्त्रणाज्जीवस्य ब्रह्मभावोऽवगम्यते। गादीनामग्न्यादिभावानुवादः । ततो मन्त्रणाज्जीवस्य ब्रह्मभा-वोध्वगम्यते । सामग्न्या गतत्वात । तौ ह यद्चतुरिति कर्मप्रशंसा भिन्नप्रश्लोत्तरा । उभयोर्वचनविधानात । ब्रह्मविद्या च गोप्या । उत्क्रमणश्चितिस्तु, स यत्राय शारीर आत्मेति ब्राह्मणे जीवस्य परलोकविहारार्थं निष्कामित चक्षुषो वा मूर्त्रो वेसादिना पा-णानां विहारताधकानां निर्गमनमाह । अतो मुक्तामुक्तविषयभेद-स्य व्यवस्थापकस्य विद्यमानत्वादग्न्यादिभावश्चितिर्नोत्क्रमणश्च-तिवाधिका ।

तस्मादन्यत्र सिद्धो धर्मोऽन्यत्रावस्थासाम्याद् योज्यमानो भाक्तो भवति । अतः प्राणोत्क्रमणमस्ति । तस्मातः सम्परिष्वक्तो गच्छतीति सिद्धम् ॥ ४॥

प्रथमेऽश्रवणादितिचेन्न ता एव ह्युपपत्तेः ॥ ५ ॥

सांसारिकभोगसामग्या गतत्वात्। नच मन्त्रणव्याख्यानश्रुतौ क-मंप्रशंसाया उक्तत्वान्मन्त्रणस्य न जीवब्रह्मभाववोधकत्वमिति श-द्भ्यम्। तौ होत्क्रम्य मन्त्रयाश्चक्रतुरित्यननैव समापनात्। ततस्तौ यद्वतुरित्यादिनोक्ता या कर्मप्रशंसा सा एतद्भिन्नप्रश्नोत्तरविषया। तौ यद्वतुरित्युभयोर्वचनविधानात्। यदि हि मन्त्रणार्थे एव वि-घरणीयः स्पात् तदा तौ यन्मन्त्रयाश्चकतुरित्येवमनुवदेश्व तु यद्-चतुरिति। नचैवं सित सा कुतो न विवृतेति शङ्क्ष्यम्। ब्रह्मविद्याः चाति गोष्येति। अत इदमण्यन्यन्मुक्तिश्वकरणिलङ्गम्। अन्यथा ए-कान्तगमनमनर्थकं स्पात्। कर्मणो गोष्यत्वाभावात्। ब्रह्मरूपाया एव देवताया अनतिप्रश्न्यत्वस्पाग्ने गागीं प्रति चक्तव्यत्वादिति। त-स्मादिदं मुक्तिश्वकरणिमिति सिद्धम्। उन्क्रमणश्चतिस्त्वमुक्तविषया। अतो विषयभेदान्न बाध्यबःधकभाव इत्यर्थः। एवं द्वितीयं प्रयोजनं विवृतम्। तेन तन्मते भाक्तत्वं साधयन्तः सिद्धमादुः। \* तस्मादि-स्यादि \*॥ ४॥

प्रथमेऽभ्रवणादितिचेश्न ता एव शुपपत्तेः॥ सुत्रप्रयोजनमाहुः।

किञ्चिदाशङ्का परिहरति । असौ वा व लोको गौतमाग्नि-रिसत्र, देवाः श्रद्धां जुह्वतीति श्रुतेरापो न संकीर्तिताः । अपां हि पञ्चम्यामाहुतौ पुरुषवचनम् । श्रद्धा मनोधर्मः, स कर्थं हूयत इतिचेत्र । मनसा सह भविष्यति । तथाप्यरुणान्यायेन धर्ममुख्य-

 किञ्चिदिखादि \*। आराङ्काभागं व्याकुर्वन्ति । \* असावित्यादि \*। अत्र अपां द्दीत्यादिना तासामुपसंहारवाक्यगतत्वादुपसंहारस्य च सञ्जातविरोधत्वेन उपक्रमापेक्षया नैर्बल्यान निर्णायकत्वमिति बोघयति । श्रद्धा मनोधर्म इत्यादिना श्रद्धाहोमवाक्यस्यायोग्यत्वा-द्दन्यथानुपपत्त्या अव्कल्पनमाशङ्का, मनसा सह भविष्यतीत्यनेन परिहरति । मनसा प्रणयतीयं वै मन इत्यत्र पुरःस्फूर्त्तिकतया पूर्वो-कायाः श्रद्धाया इदमा प्रहीतुं शक्यत्वंन तत्याश्च मनोधर्मत्वेन मन:-साहित्यस्य युक्तत्वादिति । नन्वेवं सति मनसो होम्यतया मुख्य-स्वाच्छुद्धाया गौणत्वापत्तिरिति शङ्कां निरस्यति \* तथापीत्यादि \* अयं न्यायः पूर्वतन्त्रे, तृतीयस्य प्रथमपादेऽस्ति । तत्र हावं विचा-रितम् । अरुणया पिङ्गाक्ष्यैकहायन्या सोमं क्रीणातीति ज्योतिष्टोम-प्रकरणीयवाक्ये अरुणो गुणः क्रयसाधनं भवति, नवेति । तत्रारुण-पदस्यान्वयव्यतिरेकाभ्यां गुणे ब्युत्पन्नत्वाद् गुणस्य चामूर्कतया द्रव्य-स्वराहित्येन च क्रयसाधनत्वायोगात् तत्रत्यतृतीयाश्रुतेर्विनियोजक-त्वाभावेऽरुणशब्दो वाक्यात् पृथक्कृत्य प्रकरणे योजनीयः। तत्र च प्रहचमसाद्यो बहवोऽर्था इत्यरुंणिमा तेषु निविशते। तथा सत्यरु-णयेखस्य अरुणगुज्यं करणिमस्यथां भवति । तत् कस्येखाका-ङ्कायां प्रकरणाज्ज्योतिष्टोमस्येति लक्ष्यते । तयाच ज्योतिष्टोमसाधनं प्रहचमसादिकमरुणगुणयुक्तं कर्त्तव्यमिति तदर्थः। शेषं तु बहुवी-हिणा गोविशेषणं सत् सुखेन क्रयेऽन्वेष्यतीतिं पूर्वः पक्षः । सिद्धा-न्तस्तु । अरुणाशब्दः स्त्रीलिङ्गतया गुणिवचनः। तथा सत्यरुण-गुणः स्वयोगेन द्रव्यं ध्यवच्छिन्दन् द्रव्यद्वारा सुखेन क्रये करण-भावं प्राप्सतीतिं तृतीयाश्चतेस्तद्विनियोजकत्वमपि निर्वाधम् । नच प्राधान्यहानिः। इतर्ज्यावर्षकत्वेन तस्यैव साधनतायां मुख्यत्वात ।

त्वम् । तिर्हं कथं प्रश्नोपसंहारौ । परोक्षवादाद् भविष्यति । चम-सवत् । श्रद्धा वा आप इति श्रुतेः । श्रुद्धिहेतुत्वसाम्यात् । चन्द्रमा मनमो जात इति श्रुतिश्चेसेवं परा भविष्यति । तस्मात् प्रथमाहुतावपामश्रवणात्र ताभिः सम्परिष्वक्तो गच्छतीतिचेन्न । ता एव आप एव श्रद्धाशब्देनोच्यन्ते । हि युक्तोऽयमर्थः । यथा

एवं सति वाक्यभेदोऽपि न भविष्यति । नच यथा पिङ्गाक्यादिपदे समासवृत्या ताइराधर्मविशिष्टगोद्रव्यबोधकत्वं तथाऽरुणापदे द्र-. व्यवोधककृदादिप्रत्ययात्मकवृत्त्यन्तरस्याभावात् स्त्रीत्वमात्रबोधकस्य टापश्च विवक्षितगोद्रव्यपरतानन्तरभावित्वात् पूर्वे तत्परत्वाङ्कीकारे छक्षणापत्तिरिति वाच्यम् । तृतीयया बोधिते गुणस्य करणत्वे तद-न्यथानुपपत्त्या द्रव्यस्य द्वारत्वं कल्प्यते । अतो घटे निदिछद्रत्ववद्-र्थेबलादेव तस्य द्रव्यावच्छेदकत्वसिद्धेर्रुक्षणाया अत्राभावात् । त-स्माद् द्रव्यावच्छेद्कत्वेनारुणिम्नोऽपि करणत्विमिति । तथाच यथा तत्रारुणधर्मस्य मुख्यत्वं, न गोस्तथाऽत्र होमे मनसी होम्यत्वेऽपि अ-द्धाया एव भुष्यत्वं, न मनस इत्यर्थः। पुनरप्याशङ्कृते \* तर्हीत्या-दि \*। यदि श्रद्धापदेनापो न गृह्यन्ते तदा प्रदन, उपसंहारे च या अद्यक्तिः सा विरुद्धेयेतेति तौ केन प्रकारेण सङ्गच्छेतामित्यर्थः । स-माधत्ते \* परोक्षेत्यादि \*। तथाच यथा अर्वाग्बिलभ्य ऊद्ध्वंबुध्न इत्यत्न शिरःप्रभृति चमसादिशद्धैः परोक्षवादेन गौण्या वृत्त्योच्यते, तथात्र श्रद्धा वा आप इति श्रुतेः शुद्धिहेतुत्वसाम्यादाप इति पदेन अर्देवोच्यत इत्यर्थः । नन्वेवमप्पदस्य अद्धापरत्वे, अद्धां ज्ञह्नति तस्या भाइतेः सोमो राजा सम्भवतीति अद्धापरिणामत्वेन सोमस्य क-थनं विरुद्ध्येतेत्याशङ्का तत्परिहरति। 🕭 चन्द्रमा इत्यादि \*। \* एवं परेति \* अनुकूछा ।तथाच श्रद्धायां मनःसहभावात् तद्धोमेन चन्द्र-रूपस्य सोमस्य तत्परिणामतायां श्रुत्यन्तरानुकूल्याम्न कश्चिद्दोष इत्यर्थः । सिद्धमाह । \* तस्मादित्यादि \* । सिद्धान्तभागं ब्याचक्ष-ते \* भाप पवेत्यादि \*। युक्तत्वं स्फुटीकुर्वन्ति । \* यथेत्यादि \*। \*

कर्मकाण्डे आपः श्रद्धाशब्देनोच्यन्ते तथा प्रकृतेऽपि । परं नोप-चारः । उपपत्तेः । उपक्रमोपसंहारयोर्बळीयस्त्वात । ननु मध्ये श्चतेन श्रद्धाशब्देनोपक्रमोपसंहारावन्यथाकर्तु युक्तौ । श्रद्धासह-भावः संस्कारेण संस्कृतेषु भूतेषु सिद्धः । तेन मनःस्थाने आप एव वाच्याः । चन्द्रमा मनसो जात इति तु भिन्ना सृष्टिः । श्रद्धा-

परं नोपचार इति। \* वैदिके निघण्टी अदिति सत्यनाम । अत् सत्यं द्धातीति अद्धाराद्धसः योगेनाऽन्सु प्रवृत्तिसीकर्यान्नोपचारः । त-थाच, एतद्वा अपां नामधेयं गुह्यं यदाधावा इतिवत्, श्रद्धा वा आप इति श्रुतेरिदमपि योगकढं, योगेन वा तद्वाचकमत उपचारा-ऽभाषायुक्तत्वमित्यर्थः । पतेन यदन्यैम्तनुत्वेन श्रद्धासारूप्यात् सिहो देवदत्त इतिवच्छद्धापूर्वककर्मसमवायान्मञ्जाः क्रोशन्तीत्यादौ पुरु-षेषु मञ्जशब्दवद्, आपो हास्मै श्रद्धां संनमन्ते पुण्याय कर्मण इत्यै-तरेयश्रुत्या श्रद्धाजनकत्वात् । यथा अन्नेष्टी हुतस्य पुरुषस्य श्रद्धाः-भक्तिमतो लिङ्कदेहादिक्रपो रस एव अद्धापदेनोच्यते तथाप्स अ-द्वाराब्दो गौण्या लक्षणया चोपपादितस्तन्निरस्तम् । अत्र विनिगम-कं बोधयितुं हेतुं व्याकुर्वन्ति । \* उपक्रमेत्यादि \*। नन्वेव श्रद्धा-शबस्याव्वाचकावे अद्यासहमावः परित्यक्तः स्यात् तथा सत्येत-रेयश्रुतिविरोध इत्यत आहु:। \* श्रद्धासहेत्यादि \*। तथाचः पूर्व-जन्मनि यजमाना इदानीं देवाश्च होतारो न श्रद्धाविरहिताः। यो वै अञ्चामनारभ्य यक्षेत यजते नास्येष्टाय श्रद्धधत इत्यादितैत्तिरीय-श्रुतौ, अश्रद्धया हुतं दत्तमिति गीतास्मृतौ चाश्रद्धानिन्दया श्रद्धा-या आवश्यकत्वबोधनात् । अस्कन्नहविभवति य एवं वेदेति श्रद्धा-पूर्वकत्वज्ञानफलबोधनाच नित्याग्निहोत्रादी होमरूपसंस्कारद्वारेण संस्कृतेषु भृतेषु श्रद्धासहभावः प्रागेव सिद्धोऽतो नैतरेयविरोध इ-सर्थः । एवं श्रद्धापदस्याव्याचकत्वं श्रद्धासाहित्यं च साधियात्वाः पूर्वपक्षिणं प्रत्याहुः। \* तेनेत्यादि \* । तेनेति \* । उक्तोपपक्तिप्रये-ण । चन्द्रमा इति श्रुतेरपि तनमते प्रांतिकृत्यं दर्शयन्ति । \* चन्द्र-सा इत्यादि \*। अद्भापद्वयोगे हेतुं गृह्णान्त । \* अहेत्यादि \*। प्रयोगस्तु कामनाकृतव्यादृष्यर्थः । तत्र फल एव श्रद्धा, न क-मीण । यो यच्छ्रद्धः स एव स इति श्रद्धाया आश्रयस्य विषय-भावजनकत्वाद कर्तुः कर्मभावाय श्रद्धाप्रयोगः । ततः संस्कृता आयो यजमानकृषा हृयमाना भवन्तीति सिद्धं भवति । तस्माद् प्रथमेऽष्यपामित्त श्रवणम् ॥ ५ ॥

# अश्रुतत्वादितिचेन्नेष्टादिकारिणां प्रतीतेः ॥ ६ ॥

स्थितमेतज्जीवः सम्परिष्वक्तो रंहतीति। तत्र विचार्यते। सर्वे जीवाः सम्परिष्वक्ता गच्छन्याहोस्विज्ज्ञानोपयोगिन इति वि-मर्जाः। तत्र पञ्चाहृतिब्राह्मणेनाधिकारिणः श्रुताः। वेदे हिश्रुतानु-सारिणी कल्पना। अतो विशेषस्याश्रुतत्वाद सर्वेषामेव पञ्चाहृति-मकार इतिचेन्न। इष्टादिकारिणां मतीतेः। साधारणपक्षं दृषय-ति। कुतः १। इष्टादिकारिणां मतीतेः। इष्टादिकारिणः मतीय-

विभजन्ति। \* तत्रेत्यादि। \* तत्रेति \*। सकामे यष्टरि फल एक अद्धा आदर उपादेयबुद्धिविशेष इति यावत्, न कर्मणि। तथाच अद्धाया अयं स्वभावो यत् स्वाअयं स्वविषयं करोतीति गीतावा- क्यादवधायते। अतो निष्कामस्य कर्मण्येव अद्धेति ताहशकर्त्तः कर्मात्मकत्वं बोधयितुं अद्धाप्रयोग इत्यर्थः। एवमुपपादनेन सिद्ध-माहुः। \* तत इत्यादि \*। सुत्रात् सिद्धमाहुः। \* तस्मादि-स्यादि \*॥ ५॥

अश्रुतत्वादितिचेन्नेष्टादिकारिणां प्रतीतेः ॥ अस्या आहुतेः फळं विचारियतुं किश्चिद्दाराङ्क्य परिहरतीत्याहुः। \* स्थितमित्याद्दाः किश्चिद्दाराङ्क्य परिहरतीत्याहुः। \* स्थितमित्याद्दाः । दि \*। संदायस्योच्छिन् न्नात्वात् को विचारांश इत्यत आहुः। \* सर्व इत्यादि \*। संदायस्योच्छिन् न्यात् को विचारांश इत्यत आहुः। \* सर्व इत्यादि \*। संदायस्योजे तु विशेषाश्चवणम्। उपकारार्थे देवानां प्रवृत्तिश्च। पूर्वपक्षांशं व्याकुर्वन्ति। \* तत्रत्यादि \*। \* नाधिकारिणः श्रुता इति \*। ना श्रुता इत्यन्वयः। सिद्धान्तांशं व्याकुर्वन्ति। \* इष्टाहिकारिण इत्यान्

न्ते । श्रद्धापदेन देवकर्तृत्वेन च ! सोमभावसाम्याच्च । इष्टादि-कारिणां धूममार्गव्युत्पादने सोमभाव उक्तः । अत्रापि प्रथमाद्दृति-फलं सोमभाव उच्यते । अतः श्रुतिसाम्यादिष इष्टादिकारिणो रंइन्तीति सिद्धम् ॥ ६ ॥

भाक्तं वाऽनात्मविक्त्वात तथाहि द्शीयति॥ ७॥

किञ्चिद् दृषणं परिहरति । ननु यदि श्रुतिसाम्येन सोमभान् वादिष्टादिकारिणो रंहन्तित्युच्यते तदा सोमभावे तेषामप्यनिष्टं श्रूयते । तद्देवानामन्नं तं देवा भक्षयन्तीति समानश्रुतौ चाप्याय-स्वापक्षीयस्वेसेवमेताँस्तत्र भक्षयन्तीति चन्द्रदृष्टान्तेन ते च भक्ष्यन्ते । तत्रश्च देवाः स्वान्नं पर्जन्येऽग्नौ कथं जुहुन्नः । अतः पञ्चाहु-सभाव इसाशङ्क्य परिहरति वाशब्दः । तेषां सोमभावो गौणः ।

दि \* । \* श्रद्धापदेन देवकर्तृत्वेन चेति \* । यो वै श्रद्धामनारभ्य यक्षेन यजते नास्येष्टाय श्रद्धात इत्यश्रद्धालुनिन्द्या उभयेऽस्य देव-मनुष्या इष्टाय श्रद्धाते इति, श्रद्धालुस्तुत्या च श्रद्धावत एव यक्षः फलमुख इति पूर्वकाण्डे लक्ष्यते । अत्र च श्रद्धापदेनोक्तरीत्या निष्कामकर्त्तारो लक्ष्यन्ते । देवानां च प्रत्युपकारस्तेषामेवावद्यक इति होमं प्रति देवानां कर्तृत्वेन च त एव प्रतीयन्ते । सोमभावसान्याचेति तृतीयं हेतुं गृहीत्वा विभजन्ते । \* इष्टादिकारिणामित्यावि \* धूममार्गे आकाशाचन्द्रमसमेष सोमो राजेति, तस्या आहुतेः सोमो राजा सम्भवतीति चोच्यते । अतः श्रुतिसाम्यात् पूर्वोक्ते-धादिकारिण एव रहन्ति, न सर्व इति सिद्धमित्यर्थः ॥ ६॥

भाक्तं वानात्मविस्वात् तथाहि दर्शयित ॥ सूत्रमवतारय-न्ति । \* किञ्चिदित्यादि \* । किं तदित्याकाङ्कायामाशङ्कामुखेन •युत्पादयन्ति । \* नन्वित्यादि । \* तदिति \* । सोमात्मकं द्रव्यम् । परिहारं व्याकुर्वन्ति । \* तेषामित्यादि \* । गौणत्वे हेतुमाहुः । \* भक्षणं च । प्रकृतेऽप्यङ्गारत्वाच्चन्द्रमसः कथमाहुतिफलं भवेत । सोमभावस्य भाक्तत्वमग्रे निरूपियिष्यामः । इदानीं भक्षणस्य गौ-णत्वं निरूपियति । अन्नभावे हि मुख्यं भक्षणं भवति । तदन्य-स्यान्नभावो नोपपद्यते । ब्रह्मज्ञाने तु भवति । स सर्वं भवति । तद्वैतत् पत्रयन् ऋषिवीमदेवः मतिपेदे अहं मनुरभवं सूर्यश्चेति । प्रकृते तु तन्न । अनात्मविन्त्वात् । तथा सति मोक्ष एव भवेत् । अतो भक्षणमपि गौणम् । तथाहि श्रुतिरेव गौणभावं शब्दस्य वोध्यति । अथ योष्ट्यां देवतामुपास्त इसत्र यथा पश्चाब्द एवम-न्नापि भक्षणं सहन्नीडनं सेवकभावः । चन्द्रतुल्यापदेशाय तथा

प्रकृतेऽपीत्यादिं \*। तथाच चन्द्रमसः स गौणश्चेदेतेषां सुतरां गौ-ण इत्यर्थः । नतु सोमभावस्य गौणत्वं नात विवक्षितम् । सुत्रे भा-क्तपहस्य नपुंसकत्वादेकवचनत्वाश्वेत्यत आहुः। \* सोमभावस्ये-त्याहि \*। अप्र इति । तथाच न सुत्रविरोध इत्यर्थः । गौणत्वमु-पपादयन्ति। \* अन्नभाव इत्यादि \*। अन्यस्येति \*। ज्ञानिव्यति-रिक्तस्य । अन्नभावानुपपितः विभजन्ते । \* ब्रह्मन्नाने त्वित्यादि \*। तुरुपपत्तिशङ्कानिरासे द्वितीयस्तुर्हेतौ । तथाच क्षानेन ब्रह्मभावे स-र्वेद्भपता भाव्यत इत्यन्नभावो ज्ञानिनो मुख्यः स्यातः। अज्ञानिनि तु त-क्रोपपद्यते ।तत्र हेतुः । \* अनात्मविस्वादिति \* । यदि हि तेषामञ्ज-भाषो मुख्यः स्याद् वामदेवादिवदात्मविस्वे सति मोक्ष एक स्यातः। सर्वभाषस्य तिहङ्कत्वात् । अतोऽन्नभावस्यामुख्यत्वेऽन्नभावस्यांपि देहारमभाषवद्रीणत्वात् तद्भक्षणमपि गौषम् । अन्नस्यैव भस्यत्वेन तेषां भस्यत्वाभावादिति । उपद्यमकं व्याकुर्वन्ति । \* तथाहीत्या-दि \*। भृतिरिति \*। यावत्सम्पातमुषित्वेत्यादिभृतिः। \* पञ्जदा-ब्द इति #। पशुतुल्यत्वबोधको गीण इति शेषः । # एवमत्रापी-स्यादि # । यथा स्मियं भुङ्क इत्यत्राध्यवहारो भोग एव, न तु च-र्वणादिकं तथाऽत्रापि मञ्जणं कीडनादिकमित्यर्थः । मन्वेवमुपचार-स्य कि प्रयोजनम्। न हि प्रयोजनं विना उपचारोऽपि युक्त इत्यादा-क्रायां तत्त्वयोजनमाडुः। \* चन्द्रेत्यादि \*। तथाच यथा चन्द्रः

वचनम्। तथा सित तेषाममरत्वेन तथा स्तुतिः। चन्द्रस्य भक्षणन्तु सयाद नुमीयते श्रुसा, मथमां पिबते विह्निरिसादिरूपया। देवाना-मभक्षणं भगवदवयवानामेव । अश्चनानश्चने तस्याविरुद्धे । आ-धिभौतिकानां देवानामश्चनमेव । तस्माद् भक्षणस्य गौणत्वाद सोमभावे न काचिरिचनता ॥ ७ ॥

क्षीयते वर्द्धते च, तथैतेऽपि पुनः पुनरावर्त्तमाना अमरतां चाप्नुव-न्तीत्येतदर्थं तद्वचनिमत्यर्थः । नन्वाप्यायखेत्युक्तश्रुत्या चन्द्रस्यापि भक्षणं चेत् कथमेतेषां गौणमित्यत आहुः। \* चन्द्रसेत्यादि \*। श्रुतिस्तु सोमोत्पत्तिनामकपरिशिष्टस्था । तथाच चनद्रस्य मक्षणं तु श्रुत्यानुमानभ्यां सिद्धत्वान्न गौणिमति निश्चीयते। एतेषां तु न च-न्द्रमस्येव वरो येन पुनरेधेरन् । ततश्च तन्नारो, यः श्रुत्यन्तरे भो-गसङ्गावः प्रतिपाद्यते स सोमलोके विभूतिमनुभूय पुनरावर्त्तत इ-ति । आनन्दमीमांसायां च, ते ये शतं पितृणां चिरलोकलोकानामा-नन्दाः स एकः कर्मदेवानामानन्दः, ये कर्मणा देवानिपयन्तीति वि-रुद्धचेत । एतेनैव भिक्षुक्तमप्यपास्तम् । अतस्तेषां तद्गीणमेवेत्यर्थः । मतु न वै देवा अश्वन्ति न पिबन्तीति श्रुत्यन्तरे देवानामदानं नि-वारितमतः पानश्चतिरापे गौणीत्येवादरणीया तथा सत्येषां भक्षण-मपि गौणं सेत्स्यतीति वृथाऽयं प्रयास इत्याराङ्कायामाहुः। \* देवा-नामित्यादि \*। देवताविष्रहाधिकरणे देवतायाः शरीरसिद्धौ य-शादिहविभीकतृत्वे सिद्धेऽशनं सिद्धमेवेत्यनशनश्चतिर्भगवद्वयव-परैव भवितुं युक्ता। यथा, न ह वै देवान् पापं गच्छतीति भृतिः। अन्यथा, तस्याञ्जलिना ब्रह्महत्यामुपागृह्णादित्यादेविरोधापत्तेः। अ-तो देवभेदेन व्यवस्थैव श्रुत्योर्युक्ता । नच ऋतं पिबन्ती, अनअस-न्य इतिवद् देवषु श्रुतिद्वर्यावरोधः सम्भवति । जीवत्वात् । तस्य ब्रह्मणस्तु विरुद्धधर्माश्रयत्वाद्शनानशने अविरुद्धे । अत आधि-भौतिकानां कर्मसचिवानामरानमेवोचितमिति गौण्यभावास प्रया-सो व्यर्थ इत्यर्थः। सिद्धमाहुः। \* तस्मादित्यादि \*। यस्माच्च-न्द्रस्यैव मुख्यं भक्षणं नैतेषामत एषां सोमभावे बाधकाभावाकः

कृतात्ययेऽनुशयवान् दृष्टस्मृतिभ्यां यथेतमनेवं च ॥८॥

प्रथमाद्वृतिः सफला विचारिता । द्वितीयां विचारियतुमिध-करणारम्भः । सोमस्य पर्जन्यहोमे दृष्टित्विमिति । सोमाद् दृष्टि-भावे रूपरसादीनां हीनतया पतीयमानत्वाद् यागस्यावान्तरफलं तत्र भुङ्क्त इतिं निश्चितम् । तत्र संशयः । किं सर्वमेवावान्तरफ-लं तत्र भुङ्के, ? आहोस्विदनुशयवान् दृष्टिभेवतीति ? । सद्वासनयाश्रीमजन्मीन सदाचारयुक्त एव स्यादिति । आचा-रहीनं न पुनन्ति वेदा इति बाधोपलब्धेः । अतो विचार उचि-तः । तत्रावान्तरफलस्यावशेषे अवान्तरफलत्वबाधाज्क्वानौपयिक-

कोऽपि दोष इत्यर्थः॥

अनेनापि सूत्रेणैतस्य विचारस्य केवलवैराग्यार्थता वारिता । अन्यथा व्याचादिकृतभक्षणस्येवास्यापि सुतरां वैराग्यजनकतया तद्-गौणीत्वप्रतिपादनव्यर्थत्वप्रसङ्गादिति । तस्मादस्योभयार्थतैवेति निश्चयः॥ ७॥ १॥

कृतात्ययेऽनुशयवान् इएस्मृतिभ्यां यथेतमनेवं च॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः \*-प्रथमेत्यादि \* । ननु द्वितीयस्यां कि विचारणीयं, येनायं संरम्भ इत्यत आहुः \* सोमस्येत्यादि \* । सोमादिति \*
सोममावानन्तरम् । \* निश्चितमिति \* सोमं राजानं जुर्ह्वात तस्या
आहुतेवेषे सम्भवतीति सोमाद्वीनभाववोधिकया आहुतिफलश्रुत्येव निश्चितम् । \* तत्र संशय इति \* । तत्र भोगे संशयः \* अनुशयवानिति \* अनुपश्चाच्छेते कर्मफलभोगानन्तरं तिष्ठति यः शेवः
सोऽनुशयस्तद्वान् । नन्वेतद्विचारस्य कि प्रयोजनं, यथाकयश्चिद्दित्वस्यत आहुः \* सद्वासनयेत्यादि \* । तथाच सर्वस्य स्वभावाधीनतयोमयविधं कर्म सम्भवति तत्र निरनुशयत्वे, पूर्वकृतदुष्कर्मभोगस्यानुक्तत्वात् तद्नुवृत्या कप्ययोनित्वमापद्येति तद्विचार उचित
इत्यपंः । एवं विचारावद्यकत्वं समर्थयित्वा पूर्वपक्षमाहुः । \* तत्रेस्यादि \* । अयमर्थः । आहुतिभिर्युलोके नीतानां सुलोकाग्नौ देवकृत-

वारीरभावादेव सदाचारसिद्धेः प्रयोजनाभावाच्च निरनुशय एव दृष्टिभावं प्राप्नोतीसेवं प्राप्ते, उच्यते— कृतासयेऽनुशयवान्॥कृतस्य सोमभावस्यासये नाशे सित अनुशय-वान् अवान्तरफलसाधकलेशसिहत एव दृष्टिभावं प्राप्नोति । कुतः । इष्टस्मृतिभ्याम्। इष्टं तावद् भोगसाधकमूलद्रव्यनाशेऽपि भोगसा-

होमोत्तरं सोमभावस्ततः पर्जन्याग्री हुतानां तेषां वृष्टिभावः। स हि न तरकालमेव, किन्तु कृतकर्मभोगान्ते इति चन्द्रमण्डलमारूढानां ध्रममार्गिणामवस्थाबोधिकया आकाशाश्चन्द्रमसमेष सोमो राजा त-हेवानामन्नं तं देवा भक्षयन्ति तस्मिन् यावत्सम्पातमुपित्वार्थेतमे-षाऽध्वानं प्रनर्निवर्त्तन्ते यथेतमाकाशाद्वायुमित्यादिकया श्रुत्यावसी-यते । सम्यक् पतत्युत्पतत्यस्माङ्घोकात् स्वर्गछोकमिति व्यत्पत्या सम्पातपदेन कर्मबोधनात । एवं सति सकामानां धूममार्गिणां सु-ऋतमोगोत्तरं यथा आवृत्तिस्तथैतेषां भोगोत्तरमेव वृष्टिमाव इति न्यायसाम्यात् सिध्यति। स च भोगः सकामानां मुख्यं फलं निष्कान मानामवतारफलम् । उभयथापि फलत्वस्याप्रचयवात् सर्वस्य भोगः प्राप्नोति, न त्ववान्तरफलत्वे संशेषत्वम् । यदि तस्मिन् शेषोऽङ्गीकि-यते तदा तत्र अभुक्तेऽवान्तरफलस्यावरोपे यावत्सम्पातश्चसनुरो-धेनाऽवान्तरफलत्वबाधः । नचानुशयाभावे सद्वासनाशून्यतायाम-व्रिमजन्मनि सदाचाराभावप्रसङ्गादवशेषस्यावश्यकत्वं शङ्क्यम् । उक्तरूपेण देवछतोद्यमेन आनीपयिकशरीरमावादेव घटे छिद्ररा-हिल्यवत् सदाचारसिद्धेने तस्य किञ्चित्प्रयोजनम् । अत उक्तहेतद्व-यान्निर्नु शय एव वृष्टिभावं प्राप्नोतीति । सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति \* कृतेत्यादि \*। कृतपदेनात्र सोमभाव एवोच्यते । प्रकृतप्रइनप्रति-यचने प्रथमं तस्यैव देवकृतत्वेनोक्तत्वात् । न तु कर्म । तस्य मुख्य-फलावधिकत्वेनाऽवान्तरफलभोगतस्नद्त्ययाभावादत्ययपद्विरोधा-पत्तेः। अनुशयश्चात्राज्ञान्तरफलसाधिका या सामग्री तस्या लेशः। अतः सोमभावनारो तथेखर्थः । हेतुं ज्याकुर्वन्ति \* रप्रमिलादि \*। धकतादशदेहँ वस्नादिसहित एव तस्मात् स्थानादपगच्छति । अन्य-था सद्य एव देहपातः स्यात् । अतो यथा लोके सानुशयस्तथा-त्रापि । स्मृतिश्च—'यद्यत्र नः स्वर्ग्यसुखावशेषितं स्विष्टस्य दत्तस्य कृतस्य शोभनम् । तेनाजनाभे स्मृतिमज्जन्म नः स्याद् वर्षे हरि-र्यद् भजतां शं तनोति' इति देवगाथा । अतो ज्ञानौपयिकजन्म अनुशयवत एव भवति । अन्यथा पूर्वजन्मस्मृत्यभावे विषयासाक्तिः मसज्ज्यते ।

ननु, अनुशयसहक्रुत एव जीवो नाद्भिः परिष्वक्तो भवेदत

\* अन्यथा सद्य एव देहपातः स्यादिति \*। उक्तरूपस्य लेदास्यापि कर्मजन्यत्वेन कर्मनाश एतन्नाशात् प्रारब्धकर्मनिर्वाणो न्यपतत् पा-अभौतिक इतिवत् सद्य एव देहः पतेत् तथा सति गमनं न सम्भवे-दतो यथा लोके सानुशयस्तथात्रापीत्यर्थः । नन्वेवं सत्यावश्यकत्वा-ल्लाघवाश कर्मरोष एवानुरायोऽस्तु, न तु सामग्रीरोषोऽपीत्यत आहुः \* स्मृतिरित्यादि \*। तथाचाऽत्यां गाथायां शेषितं स्विष्टं दसं कृतमित्यनुक्त्वा यत् स्विष्टस्य दत्तस्य कृतस्य शोभनमिति स्विष्टा-दिसम्बन्धिसमीचीनमुक्तं, तेन कर्मजन्यो भोगसाधकसामग्रीलेश एव विवक्षित इति ज्ञायते, न कर्मशेषोऽतः स एवात्रानुशय इत्यर्थः। सिद्धमाहुः। \* अत इत्यादि \*। नतु 'कदाचित् सुकृतं कर्म कृट-श्यमिव तिष्ठति । मज्जमानस्य संसारे यावद् दुःखाद् विमुच्यत 'इत्य-न्या स्मृतिः कर्मक्रपमण्यनुशयं दर्शयतीति नैकान्तत उक्तक्रपानुश-यनिश्चय इत्यत आहुः । \* अन्यथेत्यादि \* । उक्तरूपस्यानुदाय-स्याभावे पूर्वजन्मस्मारकस्याभावेन पूर्वजन्मस्मृत्यभावे सति विषया-सक्तिः प्रसज्ज्येत । अतः प्रकृते उक्तरूप एवानुशयो प्राह्य इत्य-र्थः। पुनः राङ्कृते \* नन्वित्यादि \*। अयमर्थः। पूर्वजन्मस्मारकं यद् हृष्टं वक्तव्यं संस्कृतेन्द्रियप्रभृति, तद्देहमन्तरेण खकार्यासमर्थे सद्देह-माक्षेण्स्यति । तथा सति तत एव सिद्धावपां परिष्वङ्गां निष्प्रयो-जन इति सोमभावनादोऽपामपि साजात्यात्राद्यापस्या प्रकान्तत्याग आह ॥ यथेतम् ॥ यथागतम् । अन्यथा प्रकानिक्ष्णयोर्बाधः स्याद् । तर्हि ताक्दवान्तरफलसाधकसाहितः स्याद्त आह ॥ अने-वश्च ॥ एवम्पकारयुक्तागमनं नास्ति । भोगस्य जातत्वादः । च-काराद् वैराग्यसाहितोऽपि । तस्माद्नुजायवानः भिन्नप्रकाराद्धिः प-रिष्वको देवक्रपासहितो दृष्टिर्भवतीति ॥ ॥

चरणादितिचेन्नोपलक्षणार्थेति कार्ष्णाजिनिः॥९॥

किञ्चिदाशङ्क्य परिहरति । ननु नात्रोत्तमजन्मार्थमनुक्षयोऽपेन् स्यते, चरणादेव भविष्यति । तद् य इह रमणीयचरणा अभ्याक्षो इ यत् ते रमणीयां योनिमापछेरिन्नसादिना यः पूर्वजन्मिन वि-हिताचरणं करोति स उत्तमं जन्म माप्नोति, यस्तु निषिद्धाचरणं करोति स क्वादियोनिं माप्नोतीति साधुकारी साधुभैवतीसादिश्चन् सा च मतिपाद्यते । प्रकृते तु तस्य रमणीयचरणस्य चरणादेव

ईहराोऽनुराये स्यादतोऽयमयुक्त द्यतिः पूर्वपक्ष्यारायः । सिद्धान्तमाहुः । \* यथागतिमत्यादि \* । घूममार्गे यथेतिमत्युक्तमः । अत्राप्यप्रे
वृष्टिभावादिरुच्यते । अतः प्रकारान्तरीयदेहाङ्गीकारे तिव्वरुद्धेयतित्यतो न तथेत्यर्थः । रेषं स्फुटमः । तेन सिद्धमाहुः । \* तस्माद्धित्यादि \* । एषां भिष्ठप्रकारत्वं तु भोगमात्रसाधिकाञ्चः पूर्वाञ्च इदानीन्तनानां वैराग्यसाहित्यात् संस्काराधिक्येन तत उत्कर्षोच्च बोन्
ध्यमः । अत्रैवं स्त्रार्थः सिद्ध्यति । कृतात्यये, देवकृतस्य सोमभावस्य नाशे सित, अनुशयवान् तच्छेषवान् । यथेतं पूर्ववद्दिः सन्
म्परिष्वक्तः । अनेवं च, अपां संस्कृतत्वाद् भिन्नाकारेण नीचैर्शृष्टिभावार्थे रहित । चकारो नीचैरागमनस्य द्योतकः । तत्र हेतुः । इष्टस्मृतिश्यामिति ॥ ८ ॥

चरणादितिचेन्नोपलक्षणार्थेति कार्ण्णोजिनिः॥ किञ्चिदित्या-दिना सुत्रम्वतार्थ पूर्वपक्षांशं व्याकुर्वन्ति \* नन्यित्यादि \* । श्रुतौ तस्य सम्यग् जन्म भविष्यति किमनुशयसहभावेनेतिचेद्, न।चरण-श्रुतौ या योनिरुक्ता सा उपलक्षणार्था, अनेन पूर्वजन्मनि समी-चीनं क्रुतमिति शापिका। न तु तस्मिअन्मनि समीचीनकरणे नि-यामिका। अन्यथा ब्राह्मणानां निषिद्धकरणं न स्याद। तस्माद-नुशयोऽपेक्ष्यते शानोपयोगार्थमिति कार्ष्णाजिनिराचार्यो मन्यते।

कार्ष्णाजिनिग्रहणं पश्चाग्निविद्यायां भिन्नप्रकारत्वज्ञापनार्थम् । तस्मादस्य स्वमते भिन्नत्वान्न शङ्का, नचोत्तरम् । न हि पञ्चाग्नि-विद्यायां पुरुषादन्यभावः सम्भवति । प्रकरणपरिगृहीता श्रुतिर्ना-न्यत्र न्यायसम्पादिका ॥ ९ ॥

अभ्याशो हेतिं पदं क्षिर्पायकम् । यत्पदं तु कियाविशेषणं हेत्वर्थकं षा। तथाच यद्यप्येताभ्यां श्रुतिभ्यां यथाययमाचरतः कर्मतश्च ज-न्मांकं, तथापि प्रकृते पञ्चाग्नियकरणे तु चरणादेवोक्तमतोऽत तदेव ब्राह्ममित्यर्थः । परिहाराशयमाहुः । \* नेत्यादि \*। चरणस्य जन्मनि-यामकत्वोपगमेऽपि न तज्जनमीनकमैनियामकत्वम् । उक्तरूपनिषिद्ध-कर्मप्रत्यक्षविरोधात् । अतस्तद्रथमनुरायेऽवर्यं वाच्ये जन्मबोधिका-अपि चरणश्रुतिः, काकवद्देवदत्तस्य गृहमितिवत् पूर्वजन्मकृतं समी-चीनकर्मोपलक्षयिष्यति । यद् ये रमणीयचरणास्ते रमणीयां योनिम आसमन्तात् पद्येरन् । गत्यर्थेपद्यतेर्ज्ञानार्थत्वात् तत्र विशेषावधारणे कर्मजन्यां तां योनि श्वापयेयुरित्यर्थः । अतः सिद्धमनुशयेनेति का-र्णाजिनेराशयः। नामग्रहणप्रयोजनमाहुः। \* कार्ष्णाजिनीत्यादि \* भिन्नप्रकारत्वं तु कर्मशेषरूपानुशयशून्यत्वम् । तेन सिद्धमादुः। \* तस्मादित्यादि \*। कार्ष्णाजिनिमतीयात् कर्मशेषरूपाजुशयाद् अस्य भोगसाधकमामग्रीरोषक्रपस्य फलरोषस्यानुरायस्य भिन्नत्वा-त् तस्य च इष्टस्मृतिक्यां सिद्धतया चरणेन गतार्थताया आपादिय-तुमराक्यत्वान्नाराङ्का । तद्भावादेव च नोत्तरमप्यपेक्षितमित्यर्थः । पतदेवोषपाद्य दर्शयन्ति । \* त हीत्यादि \*। पश्चाम्निविद्यायां हि

### आनर्थक्यमितिचेन्न तदपेक्षत्वात ॥ १० ॥

नन्वेवं सित चरणश्रुतिरनिर्धिका । ज्ञापनायां प्रयोजनाभा-वात । अतो विधायकत्वं श्रुतेरिष्ठानिष्ठफळबोधकश्रुतिवत । अतः कर्मतारतम्येन फळविधानान्निष्कामकर्मकर्तुर्ज्ञानोपयोगिदेहविधानं भविष्यतीति अनुशयसहभावो व्यर्थ इति चेन्न । तदपेक्षत्वात । धूमादिमार्गस्य तस्याः श्रुतेरपेक्षत्वात काम्येष्टादिकारिणः फळ-

उक्तप्रकारेण देवेंद्रुंतस्य प्रश्निक्षपणाञ्चां पुरुषभावः प्रतिपादितो-ऽतः साङ्गाद्वैदिककर्मणः फलाऽवश्यंभावनियमेन पुरुषादन्यभावो न सम्भवत्यतोऽस्याः कर्मान्तराद्धिन्नप्रकारत्वम् । पश्चाग्निश्चतिश्च प्र-श्नादिवोधितप्रकरणपरिगृहीता, न कर्मान्तरस्थले न्यायसम्पादिका। अतो नात्र शङ्कान्तरे, किन्त्वन्यत्रैव ते इत्यर्थः॥ ९॥

आनर्थक्यमितिचेन्न तदपेक्षत्वात् ॥ साधारणानु**रायपक्षे कि**-श्चिदाशङ्ख परिहरतीत्याशयेन पूर्वपक्षांशं व्याकुर्वन्ति । \* निन्वत्या-दि \*। अयमर्थः । चरमाश्रुतेः पूर्वजन्मीनकृत्युपलक्षकत्वं तस्या वैय-थ्यीपादकम् । न हि तस्मिन् ज्ञात इह जन्मनि कोअपि पुमर्थः सि-द्धाति। अतस्तदभावाय चरणेनैतज्ञन्मविधायकत्त्रं. तस्या अङ्गीका-र्यम् । यथा, प्रतिष्ठन्ती ह वै य एता रात्रीरुपयन्तीति, केवलाद्यो भ-षति केवलादीत्यादौ प्रतिष्ठाकेवलाद्यत्वादिबोधनेन रात्रिसत्रं कुर्यान त्, केवलाइनं न कुर्यादिति कल्पते, तथा रमणीययोनिकामो रम-णीयाचरणं क्र्योदिति । अतः कर्मतारतम्येनात्र फलस्यैव विधाना-निष्कामकर्त्तुर्ज्ञानोपयोगिदेहविधानं ताहरादेहोत्पत्तिश्चरणादेव प्राप्तं भविष्यतीत्यनुरायसहभावो व्यर्थ इत्यर्थः । परिहारांशं व्याकुर्वन्ति । \* धूमादीति \*। अपेक्षत इत्यपेक्षः। पचाद्यच्। तस्या अपेक्षस्तद्पे-क्षः । घूमादिमार्गस्य तथात्वादित्यर्थः । घूमादिमार्गस्य कथं चरण-श्रुत्यपेक्षत्विमत्याकाङ्कायां तद् व्युत्पादयन्ति \* काम्येत्यादि \* । द्वि-विधा हीष्टादिकारिणो, निष्कामाः सकामाश्च । तत्राद्यस्य फलसाम-श्रीशेषस्य एवानुशय इत्युक्तम् । द्वितीयस्य तु देवगाथोक्तबुद्धभा- भोगानन्तरमुत्पत्तो सुखानन्तरं दुःखमिति न्यायेन पापस्यैवोपस्थिन तत्वादसमीचीनशरीरपाप्तिर्मा भवत्विति रमणीयानुष्ठातृणां रम-णीयशरीरपाप्तिरेव बोध्यते, न न्यायेनासमीचीनशरीरमितिं । त-स्मादन्यनिषेधार्थं सार्थकत्वास्नानुशयमतिषेधिका ।

किश्च । रमणीययोनिः किमाकस्मिकी, सकारणा वा।नाधा वेदवादिनाम् । द्वितीये तु स्वकर्मणा पितृलोक इति बस्वादिसक्ष-पता च वक्तव्या । मजामनुप्रजायन्ते व्यवाननतिक्रयाकृत इति च । त्रैविद्या मां सोमपा इसादिना इन्द्रलोकभोगानन्तरं तथेव पुनर्भवनं च वक्तव्यम् । नच सर्वेषामैक्यम् । भिन्नक्पत्वातः । तन्स्मात् कर्मकर्तृवैचित्र्येण श्रुतिस्मृतिभेदाः समर्थियत्व्या, न त्वेक-मपरत्र निविशते । उपरोधमसङ्गातः । तथाच प्रकृतेऽपि अनुश-

वात् सुकृते भुक्ते तदनन्तरमुत्पत्ती सुखानन्तरं दुःखमिति न्यायेन पापसैवोपस्थितत्वादसमीचीनशरीरप्राप्तिरापद्यते । सा तस्य मा भव-त्वित्येतद्थे रमणीयानुष्ठातृणां रमणीयदारीरप्राप्तिरंव बोध्यते। ये सकामा इष्टादिकारिणसे समीचीनाचरणात् समीचीनं राशिरमा-प्तवन्तीति न न्यायेनासमीचीनं शरीरमिति । तस्मात् सकामानाम-उसमीचीनशरीरनिषेघार्थे तस्या उक्तत्वान्नानुशयस्य सा प्रतिषेधिका । धूममार्गमुपक्रम्य तस्या उक्तत्वात्, तद्य इहेत्यनेन तन्मार्गीयाणामे-वोहिखाच्च घूममार्गसैव तद्पेक्षत्वम् । इति तु पञ्चम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्तीत्यादिना पञ्चाग्निविद्यायाः समापितत्वास तस्यां तदपेक्षेति तथेत्यर्थः । ननु, तद्य इहेत्यत्रान्नादानां रेतःसिचामेवोल्लेखः स्रथात्वं च निष्कामकारिष्वपि तुल्यमतस्तेष्वपि नानुरायापेक्षेत्यत आहु:। \* किञ्चेत्यादि \*। यत्त्वं देहार्थमनुरायं नाङ्गीकरोषि तत् कि रमणीययोनिराकस्मिकी तवाभिष्रेता उत सकारणा। तत्राद्या कल्पना तु बाह्यत्वापादिका। अतो द्वितीयः पक्ष आदर्त्तव्यः। तत्र चरणमेव कारणत्वेन त्वया वाच्यम् । चरणं शीलम् । 'अक्रोधः सः र्वभूतेषु कर्मणा मनस्य गिरा। अनुग्रहश्च ज्ञानं चशीलमेतद्विवुर्नुधाः

याभावे भक्षणभवनयोनियमो न स्यात् । ब्राह्मणादीनामप्यन्ने व-लिहरणे स्वचण्डालयोभिक्षणम्।ब्राह्मणभक्षणेऽपि मलभावे श्रुकर-भक्षणम् । अनुशयस्य नियामकत्वे तुषादिष्वन्नभाव एव यावत्

इति स्मृत्युक्तं वा । शुचौ तु चरिते शीलमिति कोशाद्वर्णाद्यविरुद्ध-मन्यद्वा स्वकर्म चरणपदेन प्राह्मम् । तदा स्वकर्मणा पितृलोक इति वाक्यादग्निष्वात्तादिलोकसत्फलम् । तथा पैत्रमेधिकेन संस्कृतानां सपिण्डीकरणवाक्यानुरोधाद्वस्वादिरूपता च वक्तव्या । तथा, प्रजा-मन्वितिवाक्यानुरोधात् पुत्रगृहे तत्पुत्ररूपेण जननमपि वक्तव्यस्। तथा. त्रैविद्यामामिति वाक्यान्मत्त्र्येलोके पूर्ववदेव सामपात्वेन भवनं वक्तव्यम्। नच सर्वेषां फलैक्यम्। तेषां फलानां देशभेदन प्रकारभे-देन च भिन्नरूपत्वात् । तस्मात् फलभेदे कारणभेदस्यावद्यकत्वात् कर्मवैचित्र्येण भिन्नस्वभावकर्त्तृवैचित्र्येण च वाक्यभेदाः समर्थाय-तब्याः । इदं वाक्यमेतादशकर्मपरमेतादशकर्चपरमिति । 'ब्रानं क्षेयं परिक्षाता त्रिविधा कर्मचोदना । करणं कर्म कर्त्तेति त्रिविधः कर्म-संग्रह' इति प्रतिकाय गीतायां तद्भेदानामुक्तत्वात् । एवं सिद्धे अस-ङ्कीर्णत्वे तत्र तत्र तत्तत्फलभोगोत्तरमावृत्तौ तज्जन्मीनकर्मनियमार्थ-मनुशयोऽवश्यं वक्तव्यः । एवं यथाऽन्यत्र तथाच प्रकृतेऽपि तथैव प्रकृतचरणवाक्येऽपि शब्दात्।ततः पूर्वस्मिन् धूममार्गवाक्ये च नाना-ऽम्नानां तद्भक्षणस्य नानायोनीनां चोक्तत्वाद्तुशयस्तत्रापि नियाम-कत्वेगावद्यमभ्युपेयः। तद्भावे भक्षणभवननियमाभावापत्तः। नच भक्षणे तस्य न नियामकत्विमाति राङ्क्यम् । ब्राह्मणादीनामित्याद्युक्तप्र-कारस दर्शनादनुशयाभावे भक्षितादप्यन्नात समीचीनं रेतो न स्यात । ताइशरंतसोऽभावे ततः समीचीनयोनेरण्यभावः । अतो रम-णीययोनि प्रति चरणस्य हेतुत्वं वदताप्यवद्यं नियामकत्वेनानुदायो-ऽङ्गीकार्यः । नचान्नभावेऽपि तत्र तुषस्यापि दर्शनात् ततः समीचीनरे-तोऽनुत्पत्तिः शङ्क्या । तस्य गोप्रभृतिभिर्भक्षणे ततो दुग्धरूपेणाञ्च-भावस्य सिद्धः। अद्यमानस्यैवान्नत्वादिति । एवं सिद्धे तस्यावश्य-कत्वे अनुसीव्यमानस्य तस्यैव चरणं प्रत्यपि नियामकत्वम् । अतः समीचीनरेतोभावः । तस्नादुपलक्षणतैव चरणश्चतेर्युक्ता । तस्माद-नुशयसदित एव दृष्टिभावं मामोतीति सिद्धम् ॥ १० ॥

सुकृतदुष्कृते एवेति तु बादिरः ॥ ११ ॥

फलांश एवानुशय इति तु स्वमतम् । कर्म फलश्च द्वयमेवेश्व-रेच्छया नियतम् । कर्म पुनर्भगवत्स्वरूपमेव ब्रह्मवादे । सोऽभि-व्यक्तः फलपर्यन्तं तदादिसंयोग इति स्वमतम् । अन्तसंयोगपक्ष-

सकाम एव धूममार्गे नानाफलानामुक्तत्वात् तत्रैव चरणापेक्षां, न तु निष्कामे पञ्चाग्निविद्यासम्पादितदेहे । तस्मादत्र योन्यादिनिरूपण-द्वाराऽप्यनुक्षयोपलक्षणतैव चरणश्रुतेर्युक्तेत्यर्थः । सिद्धमाहुः । \* त-स्मादनुक्रायेत्यादि \* । \* तस्मादिति \* । सर्वत्राप्यनुक्षयस्यावक्य-कत्वात् ॥ १०॥

सुकृतदुष्कृते एवंति तु बादिः ॥ एवं चरणादेव फलं भविप्यत्यनुशयाङ्गीकारो व्यर्थ इत्याशङ्क्य कार्ष्णाजिनिमतोपन्यासेन तदुपष्टम्भेन च धूमादिमार्गे कर्मात्मकानुशयस्याप्यवश्यकत्वं साधितम । अतः परं तस्य कियत्पर्यन्तमनुष्ट् चिरित्याकाङ्क्षायां तद्विवेक्तुमिदं सूत्रं प्रवृत इति बोधियतुं सूत्रमवतारयन्ति । \* फलांश इत्यादि \* । पश्चमस्कन्धोकदेवगाधाकपस्मृतौ फलांशकप एवानुशय
इति सोऽन्तिमं भगवत्समृतियुक्तं जन्मोत्पाद्य निवर्त्तते । तदुत्तरं यमोक्षसाधनमपेक्षितं तत्तु स्मरणपूर्वकं भजतां भगवानेव सम्पादयति । यदि कथिश्चत् पापात्पत्तिस्तदापि 'स्वपादमूलं भजतः प्रियस्य
त्यक्तान्यभावस्य हरिः परेशः । विकर्म यच्चोरपतितं कथिश्चद् धुनोति
सर्वे हृदि संनिविष्टं इति, यत् करोषि यदश्नसीत्यादिवाक्यात् साक्षात् परम्पर्या वा भगवतैव निवार्यत इति न पूर्वोक्तानुशयाऽपेक्षेति स्वमतम् ।

किञ्च। कमीत्मकानुशयपक्षेऽपि, कमे तत्फलं चेति द्वयम्, एप उ एवेत्यादिश्रत्या ईश्वरच्छयैव नियतम्। कमे पुनर्भगवत्स्वरूप-मेव। प्रक्षकादे 'द्रव्यं कमे च कालक्ष्य स्वभावो जीव एव च। वासु- माहैकदेशित्वज्ञापनाय । सुकृतदुष्कृते एव विहितनिषिद्धकर्मणी अनुशय इति बादिरराचार्यो मन्यते । तेन मोक्षपर्यन्तमनुशयोऽनु-वर्तिष्यत इति सुत्रफलम् । तुशब्देन निरनुशयपक्षशङ्केव नास्ती-त्युक्तम् । एवं द्वितीयाऽऽहुतिर्निर्द्धारिता ॥ ११ ॥

देवात् परो ब्रह्मन्न चान्योऽथोंऽस्ति तत्त्वतं इति द्वितीयस्कन्धे ब्रह्मवाक्यात् । स द्विविधकर्मस्वरूपो भगवान् फलपर्यन्तमभिन्यक्तस्तिष्ठति । सम्पूर्णे फले जाते तिरोधत्ते । कर्मशेषात्मकोऽनुशयो निवर्त्तते । अतस्तस्य अभिन्यक्तिमारक्ष्य फलपर्यन्तं संयोग इति स्वस्य
बादरायणाचार्यस्य मतम् । तत्, कृतात्ययस्त्रव्याख्यानेदेवगाथास्मृत्या स्चितम् । तत्रान्येषां न संमितिरिति बाधयन्, आन्तं मोक्षाविध
कर्मसम्बन्ध इत्याकारकमन्तसंयोगपक्षं बादरेरेकदेशित्वज्ञापनायाहेत्यर्थः । एकदेशित्वं त्वनुशयमात्राङ्गीकाराज्ज्ञेयम् । सूत्रं व्याकुर्वनित । असुकतेत्यादि अ। अभुक्तफले ते इत्यर्थः । शेषोऽर्थस्तु निगद्व्याख्यात एव ।

अन्ये तु चरणस्त्रे उपलक्षणार्थेत्यस्य चरणश्रुतिर्लक्षणया कर्म-बोधिकेत्यर्थमाद्यः। अग्रिमे तु, तर्हि चरणानर्थक्यमितिचेन्न, कर्मण आचारापेक्षत्वादित्यर्थमाद्यः। तृतीये तु,धर्मे चरतीत्यादिप्रयोगाचर-णशब्देन सुकृतदुष्कृते प्रवोच्येते इत्यर्थमाद्यः। तत्राप्यन्ततो गत्वेक प्रवार्थः।

सिद्धं निगमयन्ति । \* एवमित्यादि \* । अत्रेदं हृदयम् । निक्तामकर्माणि न स्वर्गादिजनकानि, किन्तु पावनान्येवेति तत्प्रकारबोधनाय पञ्चाग्निविद्याप्रवृत्ति ज्ञापयितुमयं पादः । अन्यथा चन्द्रगतेः सर्वसाधारण्यादेतद्धोमवैयथ्येमेव स्यात् । अतो निष्कामकर्माणि
घुलोके यजमानमानीय तिरोदधित । तदनन्तरकार्ये तु तद्व्यापारभूता देवा एव कुर्वन्तीति न तत्र कर्मानुशयोऽपि तु फलानुशय एव ।
यः पुनः सकामकर्मात्मको मार्गसत्र तु कर्मानुशय एव । अत एवैकादशे आत्मा च कर्मानुशयं विधूयेति भगवतोक्तम् । अतसन्मागीयानुशयं संग्रहीतुं मतान्तरोपन्यासः । अतो द्वितीया सोमाहुति-

### अनिष्टादिकारिणामपि च श्रुतम् ॥ १२ ॥

तुल्यत्वेन विचारे ऐक्ये वा पञ्चाहुतिधूममार्गयोः सोमभावं गतस्य पुनराहुन्युपसंहारे उपलक्षणेनापि पापाचारवतामुपसंहार-दर्शनात तेषामप्याहुतिसम्बन्धो धूममार्गश्च प्राप्तोति । तिल्रराकरणार्थमधिकरणारम्भः । ननु अनिष्टादिकारिणामपि सोमभावः श्रूयते । इष्टादिकारिज्यतिरिक्तानां, ये वैके चास्माल्लोकात प्र-पान्ति चन्द्रमसमेव ते सर्वे गच्छन्तीति कौषीतिकनः समामनन्ति । अत्र च कपूयां योनिमापचन्त इति पर्यवसानम् । तेन सर्वे चन्द्र-मसं गच्छन्ति । अयमाञ्चयः । कर्माकर्मिककर्मिति चिविधकर्मितिधा-पको वेदः । अग्निहोत्रं जुहुयात । यस्य वेदश्च वेदी च विच्छि-

रेवमुक्तप्रकारेणानुशयवत एव वृष्टिभावं जनयति । अनुशयश्च योन् ग्यदेहसम्पत्तिपर्यन्तमनुवर्तते इति प्रकारेण निर्द्धारिता, न तु मता-न्तरोक्तप्रकारेणेत्यर्थः ॥ ११ ॥ २ ॥

अनिष्टादिकारिणामि च श्रुतम ॥ नतु उक्ताधिकरणेन फलपर्यन्तं विचारे कृते किमन्यद्विधिष्टं येनाधिकरणप्रणयनिमत्याकाङ्कायां तत्प्रणयनप्रयोजनमाहुः । \* तुल्यत्वेनेत्यादि \* । सोमभावस्य
पञ्जाग्निविद्यायां धूममार्गे चोक्तत्वात् पञ्जाग्निप्रकारेण शरीरं प्राप्यतो धूममार्गेणञ्चेकरीत्याविचारे सोमभावतौल्यादैक्ये वाऽङ्गीकृते
मार्गद्वयेन सोमभावं गतयोः पुनरावृत्त्युपसंहारे कपूयचरणानामप्युक्तत्या तेषामिप मार्गद्वयसम्बन्धः प्राप्नोति । स च वाक्यान्तरविरोधान्नेष्ट इत्यत्यावशिष्टत्वात् तदर्थमधिकरणारम्भ इत्यर्थः । पवमारम्भ समर्थयित्वा अस्य पूर्वपक्षसूत्रत्वं ज्ञापयन्तो व्याकुर्वन्ति \*
निवत्यादि \* । नतु सर्वेषां सोमभावेऽप्यादुत्यादिसंसर्गः कथमित्याकाङ्कायां तदाशयमाहुः । \* अयमित्यादि \* । कर्माकर्मविकर्मित प्रकारेण कर्मत्रैविध्यं बोधयन् विधायको वेदिक्राविधः । अग्निहोत्रमिस्यादिवाक्यत्रयं तत्रोदाहरणम् । तेष्वकर्मबोधकस्य कर्माकर्नु-

द्येते त्रिपृरुषम् । न हिंस्याद् भूतजातानि । ब्राह्मणादीनामपि त्रिविधकरणं सम्भवति । न हि सर्वोऽप्येकान्ततो विहितं वा म-तिषिद्धं वा करोति । ततो विहितकर्तुरापि त्रयसम्भवाज्ज्ञानाभावेन फल्लभोगनैयसात सोमभावाऽनन्तरमेवाऽकर्मविकर्मभोगो वक्तव्यः। अत एवाविशेषोपसंहारौ । तस्मात् सोमभावानन्तरमेव सर्वेषां जन्मेति प्राप्तम् ॥ १२ ॥

> संयमने त्वनुभूयेतरेषामारोहावंरोहौ तदगतिदर्शनात ॥ १३॥

तुशब्दः पक्षं व्यावर्तयति । विहितव्यतिरिक्तकर्नृणां संयमने यमसंनिधाने सुखं दुःखं वा अनुभूय आरोहावरौ । अनुभवार्थमा-

निन्द्या अकर्मनिषेधमुखेन तत्कर्मविधायकत्वम् । विकर्मबोधकस्य
तु निषिद्धप्रागमावपरिपालनद्वारा तद्विधायकत्वम् । स चैवं त्रिधिधो वेदस्त्रैवर्णिकाधिकारिकः । तेषां च, न हीत्यादिनोक्तरीत्या त्रयसम्भवात् । ज्ञानामावेन फलभोगनैयत्यात् । विहितस्य बलिष्ठत्वेन
पूर्वे तद्वोगात् पूर्वे सोमभावस्ततो भुक्ते तिस्मन्नन्ययोभीगः, स च
भूम्यादिष्वेवेति ज्ञापनायैव, तद्य इह रमणीयचरणा य इह कपूयचरणा य इत्युभयोरिवशेषेणोपसंहारावुक्तो । तस्मात् सोमभाधानन्तरमेव सर्वेषाम् अकर्मविकर्मभोगार्थे जन्म, सोमभावश्च पूधौक्तरीत्या द्वाभ्यामेवेति सर्वेषामेव आहुत्यादिसम्बन्ध इति प्राप्तम् । तथाच पूर्वाधिकरणे यः सर्वेषां सोमभावाभावः प्रतिपादितो,
यच पञ्चाभिसाधितदेहानां फलानुशय एवेति निर्णीतं तदयुक्तमित्यर्थः ॥ १२ ॥

संयमने त्वनुभूयेतरेषामारोहावरोही तद्गतिवर्शनात् ॥ ॥ प-क्षमिति ॥ इष्टादिव्यतिरिक्तकारिणां सोमभावप्राप्तिपक्षम् । ॥ अनु-भवार्थमिति ॥ पुण्यफलाऽनुभवार्थम् । ॥ अनुभूयेति ॥ तत्तल्लोके पुण्यफलमनुभूय । तस्मात् स्थानादवरोहो, न तु चन्द्रगतिरित्यर्थः। रोहोऽनुभूयावरोहः । कुतः ? । तद्गतिदर्शनात् । तेषां गतिर्विस-ह्यी दृश्यते । वेदे हि प्रथमं विहिता द्वेषा गतिः, सकामा नि-ष्कामा चेति । सकामा यथाकाममनन्तिवधा । निष्कामा ज्ञानर-हिता द्विविधा वैदिकपृद्धस्मार्तभेदेन । तत्र पृद्धस्मार्ते यमः । श्रौ-ते सोमभावः । तत्र त्रेताग्निविधानेन, निष्कामानामदम्भानां पु-ण्यं स्यादिखिकारिविशेषणाद् । विशेषतः सामान्यतश्च प्रायश्चि-चिषानात् । यदर्वाचीनमेनो भक्षणहसायास्तस्मान्मुच्यत इति । तरित ब्रह्महसामिति च सर्वप्रायश्चित्तविधानात् । ब्रह्मानुभवाभावे सोमगितरेव ।

पूर्वजन्मधर्मस्य चित्तशुद्धावुपयोगः । तदानीन्तनस्य गङ्गा-स्नानादेः श्रौताङ्गत्वम् । अतः पापस्याभावात् पुण्यस्योपक्षीणत्वात्

हेतं व्याकुर्वन्ति । \* तेषामित्यादि \* । तेषां विहितव्यातिरिक्तकः कृष्णां गतिः फलप्राप्तिवेदे विसहशी सोमभाविवल्रक्षणा हृद्यत इत्यन्थः । तद् व्युत्पाद्यन्ति \* वेदे हीत्यादि \* । अर्थस्तु स्पष्टः । श्रोते सोमभाव पवेत्यत्र किं नियामकिमित्याकाङ्कायां विभजन्ते \* तत्रेत्यादि \* । निष्कामानामिति वाक्यं तु स्मार्त्तमः । श्रुत्योस्तु तेतिरीय-खाध्यायब्राह्मणस्या प्रथमा । संहितापश्चमाष्टकस्या द्वितीया । पुण्यः स्यादिति पुण्यो लोको भवेत् । विशेषतः प्रायश्चित्तविधानं. पूर्वस्या यद्वीचीनमेन इति श्रुतावुक्तमः । सामान्यतस्तद्विधानं, द्वितीयस्यां तरतीति श्रुतौ । तथाच निष्कामानामदम्भानां पापस्योक्तप्रकारेण निवृत्तत्वाद् ब्रह्मानुभवाभावे मोक्षस्यामावात् सोमभावेऽधिकारि-विशेषणं पापनिवृत्तिश्च नियामिकेत्यर्थः । नन्वक्राधानिनां गृह्यस्मार्न्तधर्मस्यापि सत्त्वात् तेषां यमगितरिपे वक्तव्येति कथं सोमगितिरेवत्युच्यत इत्याराङ्कायामाहुः । \* पूर्वेत्यादि \* । \* पूर्वजन्मधर्म-स्यित \* पूर्वजन्मीनस्मार्त्तधर्मस्य । तथाच श्रौतस्य बलिष्ठत्वेन गृह्य-स्मार्त्तयेवसुपयोगात् सा नेत्यर्थः । तेन सिद्यमाहुः । \* अत इन्यार्त्वतेवसुपयोगात् सा नेत्यर्थः । तेन सिद्यमाहुः । \* अत इन्यार्त्वतेवसुपयोगात् सा नेत्यर्थः । तेन सिद्यमाहुः । \* अत इन्यार्थः । तेन सिद्यमाहुः । \* अत्यार्थः । तेन सिद्यमाहुः । \* अत इन्यार्थः । तेन सिद्यमाहुः । \* अत्यार्थः । तेन सिद्यमाहुः । \* अत्यार्थः । स्यार्थः । त्यार्थः । तेन सिद्यमाहुः । \* अत्यार्थः । स्यार्थः । स्यार्थाः । स्यार्थः । स्यार्

तस्य पञ्चाप्रिमकार एव। ज्ञानोपयोगिजन्मनि पापसंक्लेषाभावोपा-यमग्रे वक्ष्यति । पितृमेधमथमाहुतिमन्त्रस्तु मन्त्रत्वाच्चमसवन्न गति-नियामकः । त्रेताग्निविद्यारहितानां पुण्यपापोपभोगो यम एव ।

वैवस्त्रते विविच्यन्ते यमे राजनि ते जनाः । ये चेह सस्तेनेच्छन्ते य उ चाऽनृतवादिन इति । यमगतेः पञ्चापिविद्यायाश्चेषा व्यवस्था । चित्तछिद्यभावा-

त्यादि \*। ननु भवत्वेवं पूर्वनिवृत्तिस्तथाष्युत्तरया स संसर्गस्त्वनि-वार्य इति पश्चाम्रिपकारेऽव्यपायः सम्भाव्यत इति ज्ञानोत्पत्तिस्तु दुर्ध-टैवेत्यत आहु:। \* ज्ञानेत्यादि \*। \* अग्र इति \*। तद्धिगम उत्तर-पूर्वोघयोरश्ठेषविनाशावित्यत्र । नतु ब्रह्मतस्वक्षत्याहिताग्नेदेहनादि-संस्कारो ब्रह्ममेधस्तद्रहितस्याहिताग्नेर्दहनादिसंस्कारः पितृमेधस्तस्य प्रथमाइती, वैवस्वतं सँग्यमनं जनानां यमं राजानमिति मन्त्रे यम-सम्बन्ध उक्त इति कथं वैदिकानां सोमगतिरेवेत्युच्यत इत्यत आ-हुः। \* पितृमेधेत्यादि \*। अयं मन्त्रस्त्वर्वाग्विलश्चमस ऊद्ध्वेवुध्न इतिमन्त्रवत् सिद्धार्थवोधकत्वान्नाहिताग्निमात्रस्य यमगतिनियाम-कः । त्रेताग्निबोधकपदाभावात् । केवलगृह्यस्मार्त्ताग्निवत्स्वप्याहि-ताग्नित्वस्य तुल्यतया तैरेव चारितार्थ्याच्च । तस्मान्निष्कामस्या-र्द्धाधानिनोऽपि सोमगतिरेवेति निश्चयः। अतः परं गृह्यस्मार्त्तानां गति विचारयन्ति । \* त्रेतेत्यादि \* । पापान्तराभावेऽपि त्रेताग्निरा-हित्येन विहिताननुष्ठानस्य जातत्वात् तथेत्यर्थः। तेन सिद्धमादः। \* यमगतेरित्यादि \* । तथाच यमगतेः पञ्चाग्निविद्यायाश्च एषा गृ-ह्यस्मार्त्तश्रीतभेदेन भिन्ना व्यवस्थेत्यर्थः । ननु, वैवस्वते विविच्यन्त इति हि तैत्तिरीयाणां श्रुतिः । सा च वैदिकानपि सङ्ग्रहीप्यति । त-स्या गृह्यस्मार्चैकपरत्वे नियामकाभावादतो न पूर्वोक्ता ब्यवस्था यु-केलाशङ्का पक्षान्तरमाद्यः। \* वित्तेलादि \*। यस वित्तशुद्धिः न-स्योत्तरकण्डोक्तः पञ्चाग्निसम्बन्धः । यस्य न सा तस्य, न साम्परा-यः प्रतिमाति बालं प्रमाचन्तं चित्तमोहेन मृदम्, अयं लोको ना-स्ति पर इति मानी पुनःपुनर्वशमापद्यते म इति यमवचनश्चतेः पूर्व- Sभावाभ्यां वा अवस्यं काण्डद्वयव्यवस्था । एकस्यैतद् वक्तव्यम् । सकामनिष्कामभेदो वा वेदान्तिनामपि पापार्थं यमापेक्षणातः सा गतिर्वक्तव्यैव । तस्मान्न सर्वेषां सोमगतिः ॥ १३॥

#### स्मरन्ति च॥ १४ ॥

स्मरिन्त न्यासादयः । "यमेन पृष्टस्तत्राहं देवदेव जगत्पते । पूर्व त्वमधुमं भुङ्क्ष्व उताहो नृपते धुभम्" इसादि । चकारा- ल्लोकप्रसिद्धिः ॥ १४॥

अपि सप्त ॥ १५॥

काण्डोक्ता वैवस्वतगितिरित्येवं श्रीतपरत्वेनैव तदुभयव्यवश्या मन्त-व्या। तत्र हेतुः। \* अवश्यामित्यादि \*। गतिहिं पञ्चाग्नियमभेदेनः काण्डद्वयेऽण्युक्ता। यदि तत्र व्यवश्या काचित्रोच्च्येत तदा गतिद्व-यं सङ्घीयेत । अतस्तद्भावार्थमवश्यं काण्डद्वयस्य व्यवश्या। तत्रै-कस्य यन केनापि प्रकारेण जवन्यस्योत्तमस्य च यथा यथामेतद्वति-द्वयमसङ्घीणं वक्तव्यम्। सङ्गक्रव्योस्त्याग एव यज्ञादीनां पावनत्य-स्य गीतायामुक्तत्वात्। पूर्वोपपादितः सकामनिष्कामभेदो वा तद्वयं वक्तव्यः। अन्यथा एकतरश्रुतिव्याकोपस्य दुष्परिहरत्वादिति। ननु पूर्वकाण्ड प्रवेयं व्यवश्या भवतु। उत्तरकाण्डे तु ज्ञानस्य प्राम्यात् तस्य च सर्वकर्मदाहकत्वाकैतद्व्यवश्योपयोग इत्याशद्वान्यामाद्वः। \* वेदान्तिनामित्यादि \*। तथाच, सदशं चेष्टते स्वस्याः प्रकृतेर्ज्ञानवानपि, न हि कश्चित् क्षणमपि जातु तिष्ठत्यकर्मकृदिति वाक्यात् कर्म तु नियतं, ज्ञानं तृपायसाध्यत्वात्र अवणमात्रात् सर्वस्योत्पयते । अतस्तेषामपि सा वक्तव्यवेति, ये चेति श्रुतिः पूर्वोक्त एव विषये सङ्कोच्येत्यर्थः॥ १३॥

स्मरिन्तं च ॥ अपि सप्त ॥ प्रतत्सूत्रद्वयभाष्यं प्रकटार्थम् । त-त्रापि, पूर्वसूत्रभाष्ये लोकप्रसिद्धिर्नामग्रान्त्या यमद्तनीतानां प्रत्या-गतानामनुभवस्य पौराणिकवाक्यसंवादक्षपा बोध्या ॥ चेखनुवर्तते । पापोपभोगार्थं यमाऽऽल्लयगमनमङ्गीकर्तच्यम् । यतस्तत्र नरकाः सप्त सन्ति रौरवादयः । सप्तसंख्या संख्याभेदे-ष्ववरकक्षा । सर्वया निराकरणाभावाय सप्तग्रहणम् । तस्माद् य-मगतिरस्ति ॥ १५ ॥

तत्रापि च तद्व्यापारादविरोधः ॥ १६ ॥

किञ्चिद्दाशङ्क्रय परिहरति। ननु नरकेषु चित्रगुप्तादयो भिन्ना एवाधिकारिणः सन्ति । तथा सित तृतीयः पक्षः स्यादत आह । तत्र नरकादिषु येऽधिकारिणस्ते यमायत्तास्तत्सेवकाः । अतो यम-स्यैव तत्रापि व्यापारान्न तृतीयपक्षप्राप्तिः । चकारात् सुखदुःखभो-गेऽपि । तृतीयपक्ष एव विरोधः ।

द्वितीयसुत्रभाष्ये च \* यमगतिरस्तीत्यस्य सोमगतेरतिरिक्तास्तीत्यर्थो बोध्यः ॥१४॥ १५॥

तत्नापि च तद्व्यापाराद्विरोधः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* किश्रिदिखादि \*। आराङ्कां च्युत्पादयन्ति । \* निवल्यादि \*। यदि
विलक्षणगतिद्र्यानानुराधेन, ये केचेति श्रुति सङ्कोच्य फलाधिकारिश्यां यमगतिर्द्वितायाङ्गीकृता, तदा नरकाणां चित्रगुप्तादीनां
च ततोऽपि वैलक्षण्ये स्ति युक्तेस्तौल्यात् सोऽपि तृतीयः पक्षः स्यात् । अन्यथा तु यमस्य नरकेष्वधिकारित्वाभावाित्रयामकाभावेन
तद्दतेरप्राप्त्या तद्वोधकस्मृतिविरोधापश्रोरित्यर्थः । पारिहारं व्याकुवेन्ति । \* तत्रत्यादि \* । \* तत्रापीति \* नरकािद्षु । तथाचैवं नरकगातप्राप्तिसिद्धौ तद्दतिवोधकस्मृतिविरोधाभावेनाितरेकाङ्गीकारस्य वैयर्थ्यात्र तृतीयपक्षप्राप्तिरित्यर्थः । चकारस्वितं दूषणान्तर
माद्यः । \* चकारादित्यादि \* । तथाच सोमयमगती श्रोते अङ्गीकृत्य अस्य तथा तृतीयत्वमङ्गीिकयते तदाऽस्याश्रोतस्य तृतीयत्वादेव विरोधः । अथवा इयं यमगतिश्च चन्द्रगत्यवान्तरगतित्वेनाङ्गीक्रियते तदा मन्त्रलिङ्गविरोधाद्विरोध इत्यर्थः । यद्वा तङ्गोगे चित्रगु-

अथवा यमगतेर्मन्त्रलिङ्गसिद्धे पापस्य च पौराणिकत्वे चन्द्रगति रेकेव स्यादिति विरोधः । तेषां यमसेवकत्वे तु मन्त्रलिङ्गपोषकत्वा-न्मार्गद्वयसिद्धेरविरोधः । तस्याद् यमगतिरस्तीति सिद्धम् ॥ १६ ॥

### विद्याकर्मणारिति तु प्रकृतत्वात ॥ १७ ॥

साधारणत्वाभावाय पूर्वोक्तार्थसाधकमधिकरणमारभते। ननु, ये के चास्माल्लोकात प्रयान्ति चन्द्रयसमेव ते सर्वे गच्छन्तीस-स्याः श्रुतेः का गतिः । पञ्चाग्निविद्याप्रसावे वा यमगतिः कु-तो नोक्ता। तस्माद् वेदविरोधान्न तृतीयपक्षांसद्धिरिसाशङ्कां प-

साद्यधिकारवत् तेषां यमायत्तताया अपि स्मार्त्तत्वात् तस्या अन-क्रींकारे तृतीयपक्ष पव विराध इत्यर्थः । ननु स्मृतिविरोधः शिथि-छः । श्रुतिस्तु यथा न वक्ति तथा न निषेधित । अतोऽप्रतिषिद्धमनु-मतं भवतीति न्यायेनातिरेकाङ्गीकारेऽपि को दोष इत्याशङ्कु पक्षा-स्तरमाहुः । \* अथवेत्यादि \* । तथाच निषेधाभावेनानुमताविष् श्रौतत्वं त्ववचनान्न शक्यवचनमतः पापतिन्यामकयोः पौराणिक-त्वमेव वाच्यम् । तथा सित कौशीतिकश्रुतावसङ्कोचाच्चन्द्रगितिरे-कैव त्वन्मते श्रौती स्यात् तदा यमगतेर्मन्त्रिङ्किसद्धं विरोधः श्रौत एवापितत इत्यर्थः । \* मार्गद्वयसिद्धेरिति \* । चन्द्रगितयमगत्योः सिद्धः । तथाच तदा अस्यापि श्रौतमध्यपाताद्विरोध इत्यर्थः ॥ १६॥

विद्याकर्मणोरिति तु प्रकृतत्वात् ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः ।

\* साधारणेत्यादि \* । सोमगतेः सर्वजीवसाधारणत्वामावाय यमगतिसाधकं तदारमत इत्यर्थः । कथं साधकमित्यपेक्षायां तुराद्यध्याख्यानमुखेन शङ्कामुत्थाप्य तत्परिहारेण साधकमित्याशयेन सूत्रं ध्याकुर्वन्ति । \* नन्वित्यादि \* । तथाच यदि यमगतिरत्राभिप्रेता स्यात् तदा कौशीतिकिश्चतौ सर्वेषां चन्द्रगतिनोंच्येत । पश्चागिनविद्याप्रसावेऽपि साच्येत । अतो गतिबोधकस्थलद्वयेऽप्यनुक्तत्वात् तद्क्षीकार पत्रुभयविरोधान्न तस्यास्तृतीयस्या गतेः सिद्धि-

रिहरति तुशब्दः । अत्र वेदान्ते गौणमुख्यफलदेहार्थ विद्याकर्म-णोरेव हेतुत्वेन निरूपणं, विद्यया देवयानं कर्मणा सोमभाव इति तयोरेव, पक्तत्वाद, कारणत्वाद । तेन कौषीतिकिब्राह्मणेऽपि पक्तत्वाद कर्मिण एव सर्वशब्देनोक्ताः । अत्रापि न यममार्ग उ-क्तः । तस्माद् विद्याकर्मणोर्मुख्यत्वान्मार्गद्वयमेवोक्तम् । नैतावता तृतीयवाधः ॥ १७ ॥

# न तृतीयेऽतथोपलब्धेः ॥ १८ ॥

ननु द्वयोस्तुसर्थं यस्तृतीयो मार्ग उक्तः, अथैतयोः पथोर्न कतरेण च न तानीमानि श्वद्राण्यसकृदावर्तीनि भूतानि भवन्ती-सादिना जुगुप्तेतेसन्तेन तृतीयनिन्दया द्वयोः स्तुतिरिति स एव तृतीयोऽस्तु कि यममार्गेणेसत आह । न तृतीये मार्गे तथा पुण्यपापयोहपभोग उपलभ्यते । यतः समानब्राह्मणे, कीटः पतङ्गो

रिति राङ्कामित्यर्थः। परिहारं व्याकुर्वन्ति \* अत्रेत्यादि \*। \* सो-मभाव इति \*। प्रथमाहुतिफलात्मकः पितृयानात्मकधूममार्गोक्तश्च सोमभावः। तयोरेव \*प्रकृतत्वात् कारणत्वादिति । मुख्यफलार्थे, तद्य इत्थं विदुरिति विद्याया गौणफलार्थे, य इमे ग्रामित्यादिना कर्मणश्च कारणत्वेन प्रकृतत्वात्। तथाच प्रकृतत्वाभावात् तद् चुक्तिने तु यमगत्यभावादित्यर्थः। पतदेव स्फुटीकुर्वन्तो द्वितीयामपि राङ्कां परिहरन्ति। \* तेनेत्यादि। \* मार्गद्वयमेवोक्तमिति \*। इदं सौत्र-स्येतिराद्धस्य व्याख्यानं क्षेयम्॥ १७॥

न तृतीयेऽतथोपलब्धेः ॥ किञ्चिदाराङ्क्य परिहरतीत्याशयेना-हुः । \* ननु द्वयोरित्यादि \* । \* इत्यत आहेति \* यतः पूर्वसूत्रोक्ते-ऽर्थे पवमाशङ्कोत्पद्यते अतस्तन्निवर्त्तकं हेतुमाहेत्यर्थः । यद्वा । अत्र न तृतीयमार्ग इत्यादिकं सूत्रसिद्धार्थकथनम् । सूत्रयोजना त्वेवम् । न, यमार्गवाधो न । कुतः १ तृतीयेऽतथोपलब्धेः । तानीमानीत्यादिनोक्ते मार्गे यमगतिविलक्षणपापभोगोपलम्भादिति श्वेया । यतः \* समान- यदि दंदशुकिमिति योनौ निर्देतिविद्यमानत्वात्र महापापोपभोगः । नापि कीटादिषु महासुखोपभोगः । एकवाक्यता चोभयोर्युक्ता । यद्यपि महाराजादिराजदण्डादिषु तथोपभोगः सम्भवति तथापि

ब्राह्मण इत्यादिनोक्ते मार्गे यमगतिविलक्षणपापभोगोपलम्मादिति क्षेया । यतः समानब्राह्मण इत्यादिना तदुपपादनम् । समानब्राह्मणं च बृहदारण्यकस्थम् । तत्र, कीट इत्यादिना क्षुद्राणि भूतानि निष्कु-ष्यन्ते । तादृश्यां योनी निर्वृतिस्तु महाभारते, कीटइत्यादिना बोध्या। तथाच यममार्गे यादशः सुखदुःखभोगसादशो न छान्दोग्योक्ते तृतीयमार्गे इति न तेन तस्य गतार्थतेत्यर्थः । ननु योनिनिर्दृत्या पाप-भोगवैलक्षण्यसाधनमयुक्तम् । 'नरकसोऽपि वै जन्तुर्न देहं मोक्तु-मिच्छति। नारक्यां निर्वृतौ सत्यां देवमायाविमोहित'इति नतीय-स्कन्धे नरकेऽपि निर्वृतिकथनात् । अतो न तृतीयस्य यममार्गाद्धैल-क्षण्यमित्यत आहुः। \* एकवाक्यतेत्यादि \* । तानीमानीत्यादिनो-क्तस्य उभयोर्देवयानपितृयानयोरेकवाक्यतैव प्रकरणाद्युक्ता । पूरण-प्रत्ययान्तस्य तृतीयाशब्दस्य संख्यापूरणार्थं मार्गद्वयसाकाङ्कत्वात् । मार्गद्वयवाक्यस्य च तत्स्तुत्यर्थे तृतीयसाकाङ्कत्वात् । यममार्गस्य तु भिन्नप्रक्रमपठितत्वेन मार्गद्वयापेक्षाराहित्यान्न छान्दोग्योक्तमार्ग-द्वयैकवाक्यत्वमिन्युपपादितम् । यद्ययं यमगत्यवैरुक्षण्येन तदा-त्मकः स्यादस्याप्युभयैकवाक्यता भज्येताऽतो न तद्वैलक्षण्यमित्य-र्थः। एततुपष्टम्माय युक्त्यन्तरमाहुः। \* यद्यपीत्यादि \*। \* तथो-पमोगः सम्भवतीति \*। जायस्वेति मार्गेऽपि महोपभोगः सम्भव-ति । तथाचेवमपि वैलक्षण्यानपायाद्यममार्गे एतस्माद्भिन्न इत्यर्थः । नतु तर्हि पञ्चाग्निमार्गे एव यममार्गः प्रविशतु । पञ्चाग्निमार्गेऽपि य-ममार्ग इव देहान्तरप्राप्ते जंडभरते दर्शनात् । अत एव पश्चाग्निमा-र्गस्य ज्ञानोपयोगिदेहजनकत्वमध्यसङ्गतम् । तथा सति ज्ञानोद्येनाग्रे तदा तु रेतोभावस्य वारत्रयं भवनात् पुरुषभावस्य च विच्छेदेन वारद्वयं भवनादाद्वतिक्रमभाव इति सर्वसामञ्जस्याय जायस्वेति रम्भादिसंयोगे नरके च यथा तथान सम्भवति । जडे तु पश्चम्या-हुतिर्भरत एव हीश्वरेच्छया जन्मद्रयमधिकम् । त्रिभिरिति वचना-त् । भरतोऽहमिति मतीतेश्च । ततः पूर्वमस्मरणाद् वाल्यादिव-देव जन्मत्रयम् । तस्माज्जायस्वेसादिवेलक्षण्यादितिरक्तो यममार्गः। पश्चाहुतिनियमाभावस्तु ज्ञानोपयोगिदेहेऽप्यंशावतरणे पुष्टिमार्ग-त्वान्न तत्र दोषः ॥ १८॥

### स्मर्यतेऽपि च लोके ॥ १९॥

साधकान्तरमाह । अपि च लोकेऽपि मूर्च्छादिषु यमलोकः गमनसम्भापणपुनरागमनानि स्मर्यन्ते ॥ १९॥

मार्गस्यैव तृतीयत्वं भवतु वैलक्षण्यस्य मार्गभेदकताया अप्रयोजक-त्वादित्याशङ्ख्यामाहुः। \* जडे त्वित्यादि \* । वचनं त्वेकादश-स्कन्धे नारदेनार्षभान् प्रस्तुत्योक्तम् । सः भुक्तभोगां त्यक्त्वेमां निर्ग-स्तपसा हरिम् । उपासीनस्तत्पद्वीं छेभे वै जन्मभिस्त्रिभि'रिकि । अत्र या वैराग्यादिसम्पद्का सैव तस्य पञ्चमाद्वतिफल्लत्वस्येइवरे-च्छायाश्च ज्ञापिका । पञ्चमस्कन्धे प्रियव्रतं प्रति ब्रह्मवाक्येषु तथा निर्द्धारात् । प्रारब्धपक्षेऽपि तस्या द्वारत्वान्न शङ्कालेशः । \* प्रती-तेरिति \*। पञ्चमस्कन्ध एव, अहं पुरा भरतो नाम राजित जडो-क्तायाः प्रतीतेः । एतेन स्मृतिमज्जन्मज्ञापनात् तादशानुशयवन्त्र-मुक्तम् उक्तहेत्द्वयात् सिद्धम् । जन्मत्रयस्य खरूपमाहुः । \* तत इत्यादि \*। \* ततः पूर्वमिति \*। भरतदेहात् पूर्वम्। तथाच मः रतदेहस्येव पञ्चमाद्वतिफल्रत्वाद्त्रिमयोर्जन्मनोरवस्यातुल्यत्वेन तद-भेदान्नाह्रतिक्रमभङ्गो, न वा तद्देहस्य ज्ञानानुपयोगित्वीर्मात नात्र-यममार्गप्रवेशः शक्यवचन इत्यर्थः। \* तस्मादित्यादि । नजु मा-स्त्वेयमाद्रुतिक्रमभङ्गस्तथापि विदुरार्जुनादौ सोमादिभावाभावात् संख्यानियमस्त भग्न पवेत्यत आहुः \* पञ्चेत्यादि \*। \* तत्रेति \*। मर्यादामार्गे ॥ १८॥

#### दर्शनाच ॥ २० ॥

यमपुरुषा दृश्यन्तेऽपि कैश्चिद्जामिलप्रमृतिभिः । चकारात् तेषां वाक्यादिश्रवणम् । तस्माद् वैवस्वतमार्गे न किमपि वाधक-मिति सिद्धम् ॥ २० ॥

तृतीये शब्दावरोधः संशोकजस्य ॥ २१ ॥

तृतीयामाद्वृति विचारयति । तत्र दृष्टेरस्निमित तृतीयाद्वृतिः सफला । पूर्वद्रयं शब्दैकसमिश्रगम्यम् । दृष्टेरस्निमित साधनफल्योः प्रसक्षत्वास्त्र दृष्टिमात्रेणासं भवति बीजन्यितरेकेण । बीजस्य हि फलम् । न निमित्तमात्रेण तद्भावो वक्तुं शक्यते । तस्मादस- इतं दृष्टेरस्निमसाशङ्क्याह । तृतीये शब्दावरोधः । तृतीयादुतौ शब्देन शब्दसाम्येन कारणभूतस्य जलस्य अवरोधो ग्रहणम् । सद्वेव सोम्येदमग्र आसीदिस्रत्र, तत्र तेज ऐक्षत्, बहु स्यां प्रजाये-येति, तदपोऽस्रजत, तस्माद्यत्र कच शोचित स्वेदते वा पुरुषस्ते- जस एव तदध्यापा जायन्त इसत्र कारणस्त्पापां निरूपणे शोकज-

स्मयतेऽपि च लोके ॥ दर्शनाच्च ॥ पतत्स् श्रद्धयभाष्यं त्व-ऽतिरोहितार्थम् । पवश्च सिद्धे यममार्गे, जायस्वेति तृतीयस्यापि वि-वेचकसापेक्षत्वात् तस्मिन्निवेशो, न तु तस्य जायस्वेति मार्ग इति सिद्धमिति भावः॥ १९॥ २०॥

तृतीयशब्दावरोधः संशोकजस्य ॥ अधिकरणप्रयोजनं वद्न्तोऽवतारयन्ति । \* तृतीयामित्यादि \* तथाच तृतीयाहुतावेतादशशङ्कोत्थानाद् विचारयतीत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति \* तृतीयाहुतावित्यादि \*। \* शब्दसाम्येनेति \* । अन्नफलजनकहोम्यवाचकस्य वर्षशब्दस्य जलसंत्राहकतया कारणभूते कार्यभूते च जले तुल्यत्वेन ।
हेतुं व्याकुर्वन्ति । \* सदेवेत्यादि \*। \* उक्तमित्यन्तेन \*। \* आसीदित्यत्रेति \* अस्मिन् सन्दर्भे । \* जायन्त इत्सत्रेति \*। तस्मिन्

#### त्वमपामुक्तम् ।

अग्रे च, तस्माद् यत्र कच वर्षति तदेव भृयिष्ठमश्नं भवती-ति । अतः पञ्चामिनिद्यायामिष देवहोमात् कारणभूतेव दृष्टिर्जा-तेति नात्र बीजान्तरापेक्षा । शोकपदेन यदश्र्वश्रीयत तद्रजत्र हिरण्यमभवदिति सहायः स्चितः । यद्यपि तत्रान्नशब्देन पृथि-वी, तथाप्यत्र पृथिव्या अग्निसमिद्रूपत्वादन्नमेव । तस्मात् कार-णशक्तियुक्ताया दृष्टेरनं भवतीति न काप्यनुपपितः ॥ २१ ॥

#### साऽऽभाव्यापत्तिरुपपत्तेः ॥ २२ ॥

किञ्चिदाशङ्क्य परिहरति । ननु कारणजलुरूपद्यष्टिरत्न व-क्तुं न शक्यते । यतः समानधूममार्गश्चतौ दृष्टेरन्नभावे ऐक्ये वा तस्मिन यावत्सम्पातमुपित्वा अथैतमेवाध्वानं पुनर्निवर्तते, यथेतमा-

वाक्ये। तथाचात्र कारणभूतानामपां शोकजत्वकथनादित्यर्थः । नतु
तासां शोकजत्वकथने कथं प्रकृते कारणक्रपजलसिद्धिरित्यत आहुः।

\* अग्ने चेत्यादि \* तथाच कारणक्रपापां प्रक्रमात् प्रश्चाद्ग्नकारणत्वेन तत्कथनात्तत्सन्दृष्टत्वेन शोकजानामपि कारणक्रपत्वमेवाभिन्नेतमित्यर्थः। \* अत इति \*। उक्तरीत्या कारणक्रपापां वर्षेणान्तात्मकफलकथनात्। अत्र च होतारो देवा अप्याधिदैविका भगवद्वयभूता पव बोध्याः। वैदिकसृष्टेरतिरिक्तत्वस्य प्रथमाध्याये एव व्यवस्थापनादिति। नन्ववं सित शोकपदकथनस्य किं प्रयोजनमत आहुः।

\* शोकत्यादि \* इयं श्रुतिस्तु तैत्तिरीयसंहिताप्रथमाष्टकीयपञ्चमप्रपाठकारम्भस्य। तथाच भौतिकानामप्यपां कारणत्वस्य श्रुत्यन्तरेणोपष्टम्भार्थे तथा कथनमित्यर्थः। \* अग्निसमिद्रूपत्वादिति \* छानदोभ्येऽग्निकपत्वाद् बृहद्रारण्यके सिमद्रूपत्वात्। शेषं स्फुटम्॥२१॥
साऽभाव्यापत्तिरूपपत्तेः॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* किञ्चिदि-

त्यादि \*। \* ऐक्य इति \* पञ्चाग्निमार्गधूममार्गयोरभेदे । समाने

काशिमसादिना तिलमाषा इति जायन्त इसन्तेन । तत्र यथेतिम-साकाश एव । आकाशाच्चन्द्रमसमिति पूर्वमुक्तत्वादकाशस्य मा-र्गतेव । वायुर्भृत्वा धूमो भवतीसादिषु तत्तद्भावः श्रूयते । ते च विक्रताः । तदनन्तरभावित्वाद् दृष्टिरिप विक्रतेव । तस्मान्न कार-णत्विमसशङ्क्य परिहरित । सा वाय्वादिरूपापित्तराभाव्यापित्त-रेव । वायुवदाभा आभानं मध्ये वायुमण्डलमागच्छन्ती आहुति-र्वायुभवनशब्देनोच्यते । आक्रतेरेव पदार्थत्वाद् व्यापित्तशब्देन च तेजोभावापन्नस्य जलमावापत्तौ कान्तिनाशान्नाश इवेति द्यो-तयित । कुतः १ । जपपत्तेः । तथैवोपपद्यते । चित्रतुरगादिषु वि-

धूममार्गे ऐक्ये वा वृष्टेर्त्रभाव इत्यन्वयः । \* इत्यन्तेनेति \* विरो-घादिति शेषः । विरोधं व्युत्पादयन्ति । \* तत्र यथेत्यादि \* तत्र श्रुतौ यथेतमित्यनेनोक्तं पुनर्निवर्त्तनम् आकाश एव । आकाशाश्च-न्द्रमसमिति पूर्वमारोहे उक्तत्वात् । नाग्रे । आरोहावरोहाध्वनोर्भेद-द्दीनात् । अत् आकाशस्य मार्गतैव, नतु जीवस्याकाशरूपेण भवनम-पि। तत्राकाशो भृत्वेखश्रवणात्। अत्रे तु वायुर्भृत्वेत्यादिषु तत्तद्धा-वः श्रयते । ते च वाय्वादयो विकृता जन्याः । तदनन्तरभावित्वाद-तस्तर्थेत्यर्थः । परिहारं व्याकुर्वन्तो भावराद्धे परे समानशद्धस्य सादे-शः पाणिनीयविरुद्ध इत्यत एकदेशिकृतव्याख्यानं प्राञ्जलमपि परि-त्यज्य प्रकारान्तरेण व्याकुर्वन्ति \* सेत्यादि \*। ननु वाय्वादिवदा-भाने वाय्वादिभवनोक्तिविरोधस्य कथं परिहार इत्यत आहुः। \* आकृतेरेव पदार्थत्वादिति \*। सर्वाणि कृपाणि विचिन्त्येत्यादिश्रत्या तानि तानि पदानि तस्यां तस्यामाकृतावेव व्यवहारार्थे भगवता निय-मितानि । अतस्तद्वदाभानेऽप्याकृतिसद्भावाञ्च भवनोक्तिविरोध इत्य-र्थः। नन्वयं गौण्यैव इत्यत्र किं गमकिमत्याकाङ्कायां हेतुं व्याकुर्व-न्ति । \* तथेलादि \* तथाच यद्येवं न स्यात् तदा चित्रतुरगादाविष तुरगादिपदप्रयोगो मुख्यवृत्तः स्यात् तदा तुरगादिसाध्या अर्थकि-याऽपि तेन स्यात । सा च न दृश्यत इति गौण्येव तत्र निश्चीयत

कारस्य विकारन्तरापत्तावियमेव व्यवस्था। उपासनायां न तदीप ।
नच, भूत्वाश्चतेर्वाघः। प्रतिनियतपदार्था हि ते । भवनावरोहाभ्यामेव तथा वचनाव । अन्यस्यान्यभावं वदन्ती श्चितिरेव गौणत्वं
वदित । कारणांशभावव्यतिरिक्तस्थले तथैव प्रतितेः । तस्माव
तदाकृतिमात्रेण न स्वरूपान्ययाभावः ॥ २२ ॥

# नातिचिरेण विशेषात्॥ २३॥

उपपत्त्यन्तरमाह । तद्रूपता च नातिचिरेण । न बहुकालं त-द्रूपता । कुतः ? । विशेषात । अन्नभावापन्नस्यैव बहुकालश्रवणात । अतो वै खल्ज दुर्निष्प्रपतरमिति । प्रापतरं प्रपतरं वा । वर्णलोप-क्छान्दसः । अतस्तृतीयाहुतौ न चिरेणेसायाति । बहुकालस्थितौ

इत्युपपत्तिरेव तद्गमिकेत्यर्थः । एतं न्यायमन्यत्राप्यतिदिश्चन्ति । क्ष विकारस्येत्यादि ॥ ॥ इयमिति ॥ तत्तुल्याकृतिक्षा । यथा, विश्रो भृत्वाऽथ वृत्रहेत्यादौ । ॥ उपासनायामिति ॥ वाचं धेनुमुपासीतेत्या-द्युपासनायाम । तथाच ताइशस्ये कि श्वित्राकृतिसाइइयेऽपि चेत् ताइक्प्रयोगस्तदा भूयःसाइइये कि वाच्यमित्यर्थः । नतु तथापि त-द्वावाभावे, भृत्वाश्चितिबध्येताऽतो नात्र गौणी युज्यत इत्यत आहुः । ॥ नचेत्यादि ॥ प्रतिस्वरूपं नियतेषु वाय्वादिष्वाहिते निविष्टे जीवे ताद्र्प्यभवनायरोहाभ्यामेव भृत्वेत्यस्य वचनात् । तदेव स्फुटीकुर्व-नित ॥ अन्यस्येत्यादि ॥ वदने हेतुमादुः ॥ कारणेत्यादि ॥ ॥ तः यवेति ॥ आकृतिमात्रणेव । सिद्धमादुः ॥ तस्मादित्यादि ॥ । अतः कारणभृता एवापो वर्षन्तीति पूर्वोक्तं निर्वाधम् ॥ २२ ॥

नातिचिरेण विशेषात् ॥ सूत्रप्रयोजनमाहुः । \* उपेत्यादि \* अत्र सूत्रे पूर्वसूत्रात् सामेत्यज्ञवर्त्तते। तथाच तद्रूपतायामुपपत्यन्तर-माहेत्यर्थः। \* अतिचिरेणेति \* तृतीयाप्रतिक्रपकं, न तु तदर्थकम् । अतो वै खलु दुर्निष्प्रपतरमित्येतस्य, अतोऽन्नमावात् पुरुषभवनं दु-ष्प्रापतरं दुर्गमतरं वेत्यर्थात् । यत् सिद्धं तदाहुः \* अतस्तृतीय-

हि तद्रूपता । कारणवशादेवानां मनुष्यभाववत् । भिन्नपक्षे न कोऽपि दोषः।ऐक्यपक्षेऽपि ज्ञानवतो गृहस्यस्य दुर्छभत्वादेवं वचन-म् । तस्माद् वृष्टेरन्नं भवतीति सिद्धम् ॥ २३ ॥

अन्याधिष्ठिते पूर्ववदभिलापात ॥ २४ ॥

चतुर्थी आहुतिर्विचार्यते । ननु संसर्गजैः कर्मदोषेर्याति स्था-वरतां नर इति कथमस्यान्नत्वम् । अपूर्वान्नत्वेऽपि कण्डनपाका-दिषु क्लेशेन जीवस्यापगमात् कथं रेतोभावः । चर्वणौदर्यपाक-स्त्वावश्यक एव । नच जीवस्य जडभावः । मर्यादाभङ्गमसङ्गात् । तस्मात् कथमन्नस्य रेतोभाव इस्राशङ्का परिहरति । अन्याधिष्ठिते

त्यादि \*। नन्वेवमवरोहक्केशस्यात्र सिद्धौ पञ्चाग्निप्रकारे को विशेषो धूममार्गादित्याशङ्कायमाद्धः। \* भिन्नपक्ष इत्यादि \* धूममार्गाद्धि-न्नः पञ्चाग्निमार्ग इति पक्षे। न कोऽपि धूममार्गीकक्केशसंसर्गदोषः। क्केशस्य धूममार्गे एवोक्तत्वात्। तयोरैक्यपक्षे ज्ञानवतो गृहस्थस्य दुर्लभत्वाद्श्वानिनं लक्ष्यीकृत्यैतत्क्केशवचनम्। न तु साधारण्येनेति, न पञ्चाग्निमार्गे दोष इत्यर्थः॥ २३॥ ५॥

अन्याधिष्ठिते पूर्ववद्भिलापात् ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः ।
\* चतुर्थीत्यादि \* अन्नाद्रेतो भवतीति चतुर्थ्याः सफलाया आहुतेरत्र विचारः प्रयोजनिमत्यर्थः । पुरुषाग्नावन्नं जुह्नतीति श्रुतावन्नस्य
होम्यत्वमुक्तम् । स्मृतौ तु पापजन्यत्वमन्नस्योच्यते इति तदुपपचते,
न वेति, अन्नस्य च रेतोभाव उपपचते न वेति, जीवस्यान्नभावे क्रेशो
भवति न वेति सन्देहाद्विचारं बोधियतुं सूत्रमवतारयन्ति \* नन्वित्यादि \* । \* इति कथमस्यान्नत्वमिति \* अस्माद्राक्यादन्नभावस्य
पापजन्यत्वे निश्चिते अस्य उक्ताहुतिप्रकारेण शुद्धस्य जीवस्य
कथमन्नत्वम् । \* अपूर्वान्नत्व इति \* प्रोक्षणादिनेव आहुतिभिः संस्कारस्य जातत्वादपूर्वान्नत्वे । परिहारं व्याकुर्वन्ति । \* अन्याधिष्ठित
इत्थादि \*। उत्ते बीजे यदा वृष्टिजीयते तदा जलभावापन्ना जीवास्तेन

द्देरस्नभावसमय एव अन्यैर्जीवैरिधिष्ठितो वीश्वादिस्तास्मिन्नपूर्ववत तद्भावापित्तः। अतिथिवत्। पूर्ववैलक्षण्येन वा। कुतः ?। अभिलापात्। त्रीहियवा ओषधिवनस्पतयस्तिल्लमाषा इति पूर्ववत् तत्त-द्भावमात्रं न वद्ति, किन्तु जगित स्थितत्रीह्यादिभाव एवाभिल्लपते । तथा सित यथाऽन्येषु त्रीह्यादिषु तद्धिष्ठातृदेवतया नियुक्ता जीवास्तानात्मत्वेनाभिमन्यन्ते एवमत्रापीति न कोऽपि दोषः। अधिष्ठाने हि वेदनामरणानन्तरं कृषिभावस्य दृष्टत्वात्। तस्मादन्तस्य रेतोभावो युक्तः॥ २४॥

अशुद्धमितिचेन्न शब्दात् ॥ २५ ॥ किञ्चिदाशङ्क्य परिहरति । नतु अन्याधिष्ठानेऽङ्गीक्रियमाणे

सहान्नादिबाजे प्रविश्वन्तीति तस्मिन् समये प्रत्येजी वैरिधिष्ठितो यो व्रीष्ठादिस्तस्मिन् न पूर्ववद् वायुर्भृत्वेत्यादिवत् तद्भावापत्तिस्तत्साम्यं, किन्त्वतिथिवत् कार्यमात्रार्थे स्थितिः पूर्ववैलक्षण्येन निरिममानगृहरूष्वद्वा स्थितिरित्यर्थः । तत्र हेतुरिमलापादिति । तं व्याकुर्वन्ति । अविहासादि \* । अव्याज्ञविति । तं व्याकुर्वन्ति । अविहासादि \* । अव्याज्ञवित् । अविहासादि कार्रिप दोषः पापान्नसंसर्गजन्योवा, कण्डनादिजन्यक्लेशात्मको वा दोषो होम्ये जीवे न । तथाच्य क्लेशाभावादेव कण्डनर्च्वणादिदशायामपि नापगमः । अभिमानाभावादेव च नास्य जडमाव इसदोष इसर्थः । तदेतिह्रशद्यन्ति । अधिष्ठानमभिमानस्तिस्मन् सत्येव वेदना, न तु तदभाव इति लोके दर्शनादिसर्थः । ननु मा भवतु क्लेशोऽस्य तथापि कण्डनादिना जीवान्तरे गते तस्याप्यपगमात् कथं रेतोभाव इत्याश्कुत्यां ताहशक्केशोत्तरमि जीवसत्तायां मानमाद्दः \* मरणेत्यादि \* । \* तस्मादिति \* जीवसत्त्वस्थोपपादितन्त्वात् ॥ २४॥

अशुक्रमितिचेन्न शब्दात् ॥ सूत्रप्रयोजनमाहुः \* किञ्चिदि-१०९ यातनाजीवानामग्रद्धत्वादग्रद्धमन्नं स्यातः । तथाच कथं योग्यदेहः इतिचेन्न । शब्दातः । देवा अन्नं जुह्वति तस्या आहुते रेतः सम्भव-तीति देवैराहुतिक्ष्पेण होमवचनाच्छुद्धत्वमः । अन्यस्य हि संस्का-रेणैव श्रद्धिः । अन्यथा यावज्जीवं का गतिः स्यातः । तस्मातः सं-स्कारशब्दाच्छुद्धमेवान्नम् ॥ २५ ॥

#### रेतःसिग्योगोऽथ ॥ २६ ॥

पश्चमीमाहु।तें विचारयति । ननु कथं पुरुपेऽन्नहोमाद् रेतो-भावः । बाल्यकौमारवार्द्धकेषु व्यभिचारात । तारुण्येऽपि न हि सर्वमन्नं रेतो भवति । जातमपि न नियमेन योनौ सिच्यते । नापि देवापेक्षा । पुरुषप्रयत्नस्य विद्यमानत्वादिसाशङ्क्य परिहरति । रेतःसिग्योगः । पुरुषशब्देन पौरुषधर्मवानुच्यते । पौरुषं च देशकाल्ठसंविधानेन मन्त्रवद्रेतःसेकसामर्थ्यम्। न ह्येतत् सार्वजनीनं सार्वत्रिकं वा । तद्थं देवापेक्षा । तथा सति न कोऽपि व्यभिचा-

त्यादि \*। \* अन्यस्पेति \* अशुद्धस्य । शेषं स्फुटम् ॥ २५ ॥ ६ ॥

रेतःसिग्योगोऽथ ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः । \* पञ्चम्येत्यादि \* । \* विचारयतीनि \* फलं पृथक्कृत्य केवलां विचारयति ।
कोऽत्र विचारांश इत्याकाङ्कायामाहुः \* निन्वत्यादि \* । चतुर्थ्यामन्नाहुतौ पुरुषस्य यदि पुरुषत्वेनाग्नित्वं तदा बाल्यादौ तद्यामस्य
नैष्फल्यम् । यदि तारुण्यविशिष्टत्वेनाग्नित्वं तदापि न सर्वस्य होमस्य साफल्यम् । अथ यज्ञातं रेतस्तेनैव पञ्चम्याहुतिस्तदापि होमानियमः । अथ नियमस्तदापि न देवापेक्षेत्यतो विचार इत्यर्थः । परिहारं व्याकुर्वन्ति \* पुरुषत्यादि \* । सूत्रे रेतःसिक्पदोक्त्या पुरुषपदव्याख्यानात्, पुरुषो वा व गौतमाग्निरित्येतेन पुरुषश्चदेन पौरुषधर्मवानुच्यत इत्यर्थः । तावता कथं पूर्वोक्तदोषिनरास इत्याकाङ्कायां तदुपपादयन्ति । \* पौरुषमित्यादि \* । तथाच पुरुषपदेन

रः । कथं पुरुषशब्दमात्रेण च ज्ञायते तत्राह । अथ आनन्तर्यातः । शरीरार्थमेव देवैस्तत्र तत्र होमः कृतः । तत् कथं पश्चमाहृतावेवा-न्यथा भवेत । तस्मादानन्तर्यात पुरुषाहृतिनीत्र रेतःसिग्योगः । योगशब्देनात्रापि अन्याधिष्ठानेन रेतःसिग्योगाभावः ॥ २६ ॥

# योनेः शरीरम् ॥ २७ ॥

हूयमानं निरूप्य फलं निरूपयित । तस्या आहुर्तर्गर्भः सम्भ-वतीत्युच्यते । तत्र सन्देहः । योनावन्तःस्थितमेव फलं विहिर्निर्गतं वेति । तत्र गर्भशब्देनान्तःस्थित एव। शरीरपरत्वे श्रुतिबाधः स्यात । उपसंहारो ऽप्यग्रे कर्तव्यभावादुपपद्यते । ततश्च षण्मासाऽनन्तरं गर्भे ज्ञानसम्भवाज्जननानन्तरं न गुरूपसत्त्यादि कर्तव्यमियाशङ्कापरि-

एताहशो रेतःसिगिभिष्ठेयते, ताहशे योऽन्नहोमः स प्राणाग्निहोत्रोपनिषदायुक्तप्रकारेणेति तत्र देवापेक्षा । न हीन्द्रियाधिष्ठातृदेवप्रसादं
विना तथा भोक्तुं शक्यते। ईश्वरेच्छया भवनंऽपि तथामेव द्वारत्वात्। अत एव तस्यान्नस्य रेतोभावो योनौ नियमेन स्कश्च पुत्रमन्थव्राह्मणोक्तरीत्या भवतीति सुखेन पूर्वोक्तरोषनिरास इत्यर्थः \*
कथिमत्यादि \* भवत्वन्यत् सर्वम् । तथापि पुरुषशब्दमात्रेण सर्वस्यान्नस्य रेतस्त्वं कथं प्राप्यत इत्याकाङ्कायामाहेत्यर्थः । सिद्धमाहुः। \* तस्मादित्यादि \* । अन्नपदोत्तरं, किन्त्वित शेषोऽध्याहायः। तथाच पुरुषाग्नौ आहुतिर्नान्नं, किन्तु रेतःसिचि योऽन्नयोगः
सेत्यर्थः । ननु भवत्वेवमाहुतिसिद्धिस्तथापि पूर्वाधिकरणेनाऽन्नेन्याधिष्ठानस्य साधितन्वात् तज्जन्ये रेतस्यऽपि तत्सम्भव इत्याशङ्का
तत्र तद्भावमाहेत्याहुः। \* योगशब्देनेन्यादि \* । तथाच तत्रैक एव जीवः शुद्धस्तिष्ठति, न त्वन्योऽपि । अन्यथा बहव एव श्वादिवदुत्यरेप्त त्वेक इत्यर्थः॥ २६॥ ७॥

योनेः शरीरम् ॥ सूत्रप्रयोजनमादुः । \* हृयमानमित्यादि \* । उपसंहार इति \* । इति तु पञ्चम्यामादुतावापः पुरुषवचसो भवन्ती-

हरति । योनेर्निर्गतं शरीरं गर्भशब्दे नोच्यते । अग्नेरुत्थितस्यैव फल-रूपत्वात । मध्यभावस्याप्रयोजकत्वात । मातृपरिपाल्यत्वाय गर्भ-वचनम् । कलिलादिभावे पुरुषवचनत्वाभावादुपसंहारानुपपत्ति-श्च । शरीरशब्देन वैराग्यादियुक्तः स्वचितः । न तु स्वयं तद्मि-मानेन जात इति । तस्माद् योग्यदेहः साधनसहितो ब्रह्मज्ञानार्थे निरूपितः ॥ २७ ॥

> इति श्रीवेदच्यासमवर्तिश्रीवक्कभाचार्यविरचिते ब्रह्मसूत्राऽणुभाष्ये तृतीयाऽध्यायस्य प्रथमः पादः ॥ ३ ॥ १ ॥

त्युपसंहारः । \* मध्यभावस्याप्रयोजकत्वादित्यनेन गार्भिकज्ञानित्व-स्याप्यप्रयोजकत्वं संगृहीतम । उत्पत्तिसमये वैष्णव्या मायया तस्य ज्ञानस्य तिरोधानात् । शरीरपरत्वे गर्भश्रुतिवाधं परिहरन्ति \* मा-त्रित्यादि \* । उपसंहारानुपपत्ति पूर्वपक्षिमते बोधयन्ति \* कलिले-त्यादि \* । \* शरीरशब्देनेति \* । शीर्यत इति शरीरमिति निरुक्तेन तेनेत्यर्थः । अधिकरणार्थनिगमनेनैतत्पादार्थमपि निगमयन्ति \* त-स्मादित्यादि ॥

अत्रैतद् बोध्यम् ॥ रंहतिस्त्रे प्रश्ननिरूपणाञ्चामित्यनेन पञ्चाग्निविधैव विषयत्वेनाइता । पादान्ते च, योनेः शरीरमिति स्त्रेण
पुरुषवचसो भवन्तीति पञ्चम्याद्वतिफलमेव विचारितमिति स्पष्टं
प्रतीयते । श्रुतौ च मध्ये यन्मार्गादिकं प्रश्नान्तरोत्तरत्वेनोक्तम्, तत्सर्वे
पञ्चाग्निविद्याशेषत्वेनैव, मुख्या तु पञ्चाग्निविद्येवेति, य एतान् पञ्चाग्नीन् वेदेत्युपसंहारात् तस्य फलसम्बन्धाच्चावगम्यते । एतस्य पादस्य मुख्यतया ज्ञानोपयोगिदेहप्राप्तिप्रकारविचारार्थता, न तु वैराग्योत्पादनमात्रार्थतेति प्रथमस्त्रव्याख्यान एव ब्युत्पादितम् । श्रुताविप, य इत्थं विदुरित्यत्र य एतानेवं पञ्चाग्नीन् वेदेत्यत्र च श्रुदः
पूतः पुण्यलोको भवतीत्यनेन ब्रह्मशासिरेव फलत्वेन प्रतिपादिता ।

वैराग्यं तु मध्ये घूममार्गन्युत्पादने, अतो वै खल्ल दुर्निष्प्रपतरमित्या-दिना तृतीयस्थानब्युत्पादने च तस्माज्जुगुप्सेतेत्यनेनोक्तम् । तथा साति तत्तयोः पथोर्ज्ञानस्यैव फलम् । तदत्र ब्रह्मज्ञानोपकारक-त्वेनोक्तम् । आहुतीनां यथाश्वानोपयोगस्तद्पि प्रागेवोक्तम् । इयं च मर्यादामागीया व्यवस्था।पुष्टिमार्गे तु पञ्चाहुतिनियमाभाव इत्यपि, न तृतीय इति सूत्रे साधितमतो वैराग्यमात्रार्थत्वं पाद्स्य यदुच्यते परै-स्तदप्रयोजकम्। एवमनुशयाधिकरणे फलानुशयो यन्नाङ्गीक्रियते त-दपि तथेत्यपि तत्रैव ब्युत्पादितम् । अनिष्टादिकारिणामित्यधिकरणं तु सर्वेदशस्त्रमङ्गिकियते । तत्र सर्वेषां न चन्द्रगतिरिति सिद्धा-न्तस्तु समानः। न तृतीय इत्यादिस्त्रचतुष्टयं तृतीयसानेऽन्यत्र च पञ्चाइतिनियमाभावबोधकम् । तत्र न तृतीये स्थाने आहुतिसंख्या-नियम आदर्त्तवाः। कुतः । तथोपलब्धेः। आहुतिसंख्यानियमं वि-नैव जायस्व म्रियस्वेत्युक्तप्रकारेण तृतीयस्थानोपलब्धेः । किञ्च । प-अम्यामाहुतावापः पुरुषवचसो भवन्तीति मनुष्यशरीरहेतुत्वेना-द्युतिनियमः सङ्कीत्येतं, न कीटपतङ्गादिशरीरहेतुत्वेन । पुरुषशब्दस्य में जुष्यजातिपरत्वात् । अपि च । पश्चम्यामाहुतावपां पुरुषवचस्त्व-मुपदिश्यते. न त्वपञ्चम्यां तन्निषिध्यते । वाक्यभेदप्रसङ्गात् । अतो येषामारोहावरोही सम्भवतस्तेषां पञ्चम्यां देहोद्भवः । अन्येषां तु विनैव संख्यां भूतान्तरोपसृष्टाभिरद्भिदें आरप्स्यते । अपि च द्रोण-भृष्टयुक्ससीताद्रीपदीप्रभृतीनां चायोनिजत्वं स्मर्यते । द्रोणादीनां यो-षिद्विषयैकाहुतिनास्ति । घृष्टद्यस्मादीनां तु योषित्पुरुषविषये द्वे न स्तः। तत्र यथा संख्यानादरस्तथान्यत्रापि क्षेयः । बलाकाऽपि रेतःसिचं विनैव गर्भ धत्त इति लोकक्षिः। अपि च । चतुर्विधे भूतप्रामे खे-द्जोद्भिज्ञयोरुत्पत्तिश्रीम्यधर्म विनैव दृश्यत इत्येवं सूत्रत्रयं व्याख्या-य, छान्दोग्ये तेषां खल्वेषां भूतानां त्रीण्येव बीजानि भवन्त्याण्डजं जीवजमुद्धिजामिति भूतग्रामत्रैविध्यश्रावणात् कथं चातुर्विध्यमि-त्याकाङ्कायां, तृतीयराब्दावरोधः संशोकजस्पेति सुत्रं लिखित्वा, आण्डजं जीवजमुद्भिज्ञमित्यत्र तृतीयेनोद्भिज्ञशब्देनैव स्वद्जोपसंप्रहो श्रेयः । स्वेदजोद्धिज्ञयोर्भूम्युदकोष्मप्रभवत्वेन तुल्यत्वादिति व्याकु-र्वन्ति। तद्पि तथा । पञ्चाग्निविद्यायाः पुरुषशरीरभवनं प्रकृत्येव प्रवृत्ततया तृतीयस्थाने आहुतिशङ्काया प्रवानुद्येन तत्र समाधेरपे- क्षेव नेति सूत्रवैयर्थ्यप्रसङ्गात् । किञ्चाहुतिनियमस्य बहुषु व्यभिचा-रेण तासामाहुतीनां कैमर्थ्याकाङ्कायां तद्विषयविचारे धूममार्गीयाः सर्वे तु न सम्भवन्तीति तदाकाङ्कापूरणामावादिष प्रनथशैथिल्यम् । संशोकजशब्देन स्वेदजप्रहणमि न रोचिष्णु । ईदशशब्दप्रयोगे प्र-योजनामावादिति ।

तथा, साभाव्यापत्तिसूत्रे समानी भावो रूपं वेषां ते सभा-वाः। तेषां भावः साभाव्यं, सारूप्यमिति वाचस्पतिव्याख्यानमप्य-युक्तम्। भावशब्दे परे समानपदस्य सादेश इत्यब पाणिनीयाऽनु -शासनादर्शनात्।

रामाद्वजाचार्यभास्कराचार्याभ्यां तु, तत् स्वाभाव्यापत्तिरि-स्रोवं सूत्रपाठो भेद्यते ।

मध्वाचार्येस्तु तद्भावापित्तिरित्येवं भेद्यते । तन्मतं तु न मया-ऽनूद्यते । अप्रसिद्धश्रुत्युदाहरणेन भिन्नविधत्वादिति ।

भिश्चस्तु, कृतात्ययसूत्रादारभ्य संशोकजस्येत्यन्तं चतुर्देशस्-त्रमेकमधिकरणं जीवावराहाप्रतिपादकमङ्गीकृत्य कृतात्ययादिसूत्र-चतुष्ट्ये कर्मशंषकपमनुशयम् । अनिष्ठादिकारिणामित्यादिस्त्रचतु-ष्ट्रबे प्रयतां सर्वेषां चन्द्रमण्डलगमनं सूर्यमण्डलस्थदेवैस्तेषां भक्षण-म्। न तृतीय इति सूत्रे च यथोक्तारोहाबरोही, स्वर्गिनारक्यपेक्षया तृतीये युकादिजीवे न स्तः। कुतः। तथोपलब्धेः। अथैतयोः षथो-र्नकतरेण च न तानीमान्यसकृदावत्तींनि क्षुद्राणिं भृतानि भवन्ति जायख च्रियस्वेत्येतत् तृतीयं स्थानम् । तेनासौ लोको न सम्पूर्यते तस्माज्जुगुप्सेतेति छान्दोग्यश्रुतौ आरोहावरोहाभावोपलब्बेरित्येवं व्याख्यायाग्रिमसूत्रद्वयव्याख्यानेऽन्येषामप्यारोहाद्यभावं साधायित्वा. श्रुतौ या पञ्चाग्निक्रमेणं भूतानामुत्पत्तिः साऽप्युप्सर्गाभिप्रायेत्युक्त-वान्। संशोकजपदं च सर्ववद् व्याख्यातवान् । तत्र प्रयतां स-वैषां चन्द्रगतियोका सां नयुक्ता।प्रयाणस्य मरणरूपत्वेन श्चद्रजन्तु-ष्वपि तुल्यतया तेषामप्यारोहाद्यापातात् । तेषामसकृदावृत्तिश्रु-त्या निवारणे कौशीतिकिश्रुतिस्थसर्वपदस्य संद्वुनेचाईताया आवश्य-कत्वे अनिष्टादिकारिणामपि, वैवस्वते विविच्यन्ते इति श्रुत्या वारणा-दिष्टादिकारिपरतया सङ्कोचेऽपि बाधकामावात् । पञ्चाग्निक्रमेणोत्प-त्तेरौत्सर्गिकत्वोक्तिरपि तथा । बहुषु व्यभिचारे औत्सर्गिकत्वस्य

वक्तुमयुक्तत्वात् । संशोकजपद्व्याख्यानम्, अग्निमाधिकरणस्थसा-भाव्यपद्व्याख्यानं च पूर्ववदेवासङ्गतम् । यत्पुनरवान्तरसृष्टरिप ब्र-ह्यकर्त्तृकत्वप्रतिपादनार्थमयं पाद् इत्युक्तम् । तस्वविरुद्धत्वाद्नुम-न्यामहे ॥ २७॥ ८॥

इति श्रीवल्लभाचार्यचरणनखचन्द्रिकरणनिवारितहृद्यध्वान्तेन पीताम्बरात्मजेन पुरुषोत्तमेन कृते ब्रह्मसूत्रभाष्यप्रकाशे तृतीयाध्यायस्य प्रथमः पादः ॥ ३ ॥ १ ॥



## मृतीयाध्यायस्य द्वितीयः पादः।

# सन्ध्ये सृष्टिराह हि ॥ १ ॥

पूर्वपादे अधिकारियोग्यदेही निरूपितः । द्वितीये जीवस्य मुक्तियोग्यता निरूप्यते । तत्र प्रथमं स्वप्नं निरूपयति । स्वप्नस्य सस्तवे तत्कृतगुणदोषसम्बन्धो जीवस्य भवेत । ततश्च निरूपिता

संध्ये सृष्टिराह हि ॥ अथ द्वितीयपादं व्याचिख्यासवः पा-द्योः सङ्गतिमाहुः । \* पूर्वेत्यादि \* । अधिकारिणो क्षानोपदेशयो-ग्यदेहपात्तावपि यदि स्वरूपतो मुक्तियोग्यता न स्यात्तदा ताहशदे-हाप्तिवैयर्थ्यमतस्तदर्थे द्वितीयपादे सा निरूप्यते । यदि हि सा न स्यादुपदेशो न स्थिरीभवेदतस्तदर्थे तिम्नरूपणमित्यर्थः ।

माध्वास्तु माहात्म्यज्ञानपूर्वकस्नेहस्य भक्तित्वादनुक्ते माहा-त्म्ये तद्शानेऽस्य भक्तेरप्यसम्भवात् तित्सद्धये माहात्म्यप्रदर्शना-याऽयं पाद इत्याहुः। तत्र माहाम्योक्तिस्तु पूर्वमपि निराबाधा।

भिश्चस्तु पूर्वस्मिन् पादे ब्रह्मणः सकाशादवान्तरसृष्टिरुक्ता। अत्र त्वेकस्मिन् देहेऽपि स्वप्नादिसृष्टिस्तत उच्यते। तावता जन्मादिसृत्रस्थं लक्षणं विचारितं भवति। ततः स्वरूपलक्षणं विचारितं । ततः प्रपञ्चब्रह्मणोर्भेदाभेदावित्याह । तत्रापि विचारस्य कैम-ध्यांकाङ्का न पूर्यते। तस्मादुक्तमेव प्रयोजनम् । ततश्चेककार्यत्वं पाद्योः सङ्गतिः। अस्या योग्यताया आन्तरत्वं च पादानन्तर्ये हेतुरि-ति द्रष्टव्यम्। पूर्वाधिकरणविषयमाद्यः। \* तत्रेत्यादि \*। तत्रेति \*। योग्यतायां निरूप्यायाम्। नतु तथा सति प्रथमं स्वप्ननिरूपणस्य किं प्रयोजनमत आहुः। \* स्वप्नस्यत्यादिः \*। जीवस्येति \*। प्राप्तयोग्यदेहस्यापि जीवस्य।

शङ्करभास्कराचार्ययोर्मते तु स्वयञ्ज्योतिष्ट्वसिद्ध्यर्थं स्वप्ननि-रूपणम् । तत्तु मुक्तियोग्यतामव पर्यवस्यति । शुद्धिर्चिर्था स्यात् । अतः स्वप्तस्य मिथ्यात्वं प्रदर्शियतुमधिकर-णारम्भः । तत्र पूर्वपक्षमाह । सन्ध्ये स्वप्ने स्विष्टराह । तस्य वा एतस्य पुरुषस्य द्वे एव स्थाने भवत इदं च परलोकस्थानं च सन्ध्यं तृतीयं स्थानिमत्युपक्रम्य, न तत्र रथा न रथयोगा न पन्थानो भवन्यय रथान रथयोन पथः सजत इसादिना सृष्टिराह । संध्ये स्थाने सृष्टिरस्ति । यतः श्रुतिः स्वयमेवाह । युक्तश्चायमर्थः । य-था श्रुतिर्वद्ति तथैव स्वप्ने हश्यते । देवादिवाक्यानां प्रवोधेर्षप

रामानुजाचार्यास्तु-पूर्वपादे जीवस्य कर्मगाति प्रदर्श्य दु:-खित्वं स्थापितम् । इदानीमस्य स्वप्नावस्या परीक्ष्यत इत्याहः। एवं तचौरोऽपि । तन्मते वैराग्यार्थतामात्रमायातीति बोध्यम् । प्रकृते त्व-धिकरणप्रयोजनोक्त्येव स्वप्तसृष्टिः सत्या ? मिथ्या वेति ? संशयो-Sप्यक्त इति तमनुक्त्वा पूर्वपक्षमेवाहुः । \* तत्रेत्यादि \* । \* सन्ध-मिति \* पतलोकपरलोकयोः सन्धौ भवम् । स्वप्ने इयमेव सृष्टिः स्मर्यत इति नैयायिकादयो मन्यन्ते । तद्युक्तम् । स्वमे दर्शनाद्यभि-मानस्य क्षचित् पर्यामीत्याधनुव्यवसायस्य जागरणोत्तरं चेदं मया इष्टमिदं भक्तमित्यादिशानत्य च बाधापत्तेः। नचेयमेव इर्यत इत्य-पि युक्तम् । स्थूलानां गजतुरगादीनां शरीरान्तर्मातुमशक्यत्वात् । नच मिद्धामनःसयोगे स्मृत्युपनीतमारोपितं भासत इत्यपि युक्तम्। आरोपनियामकस्य तत्तद्वस्तुसाइश्यस्याऽऽत्मनि मिद्धायां चासिक्र-त्वात । अप्रामाणिकस्य तस्य कल्पने गौरवाच्च । क्षणे क्षणेऽन्यान्य-दर्शनेऽन्यस्यान्यथात्वेऽपि नियामकाभावाच्च । नच क्षणानामेव नि-यामकत्वम् । साधनान्तरानपेक्षाणां तेषां तथात्वसिद्धत्वात् । क-ल्पने चाप्रामाणिकगौरवप्रसङ्गात् । नच बहिर्निर्गत्य पश्यतीत्यपि युक्तम् । तथा सति नेत्रोन्मीलनप्रसङ्गात् । भुक्तौ चर्वणाद्यापत्तेः। बहिर्विषयकज्ञाने मनसः पारतन्त्र्यात्। जागरे तृष्त्यापत्तेः।पार्श्वस्था-नामपि तहरीनापत्तेश्च । मिद्धासंयोगविघटनापत्तेस्तदा जागरापत्ते-श्च । तस्मात् तत्रैतत्सृष्टिद्शेनाङ्गीकारो युक्तिविरुद्धः श्वतिविरुद्धः

वाधाऽभावात् । नचेयमेव सृष्टिसत्र दृश्यते । न तत्र रथा इसादिना निषेधातः । श्रुतिवादिनां श्रुतिरेव प्रमाणमः । किम्पुनरनुभव-संवादिनी । तस्मातः स्वप्ने सृष्टिरस्ति ॥ १ ॥

## निकीतारं चैके पुत्रादयश्च ॥ २ ॥

काठके चतुर्थवल्ल्यां श्रूयते । य एव सुप्तेषु जागर्ति कामं कामं युरुषो निर्मिमाणः । तदेव श्रुकं तद् ब्रह्म तदेवाऽमृतमुच्यत इति निर्मातारमेके वदन्ति । यद्यपि सुषुप्त्युत्क्रान्सोभेंदेनेस्वत्र, न तत्र रथा इसपि ब्रह्मप्रकरणं तथापि नियतधर्मपक्षे जीव एव कितेति प्रतिभाति । तदर्थं निःसन्दिग्धं वचनसुदाहरति । भगविन्धिरित्वात् स्वप्रस्थस्यापि ससत्वम् । न हि कर्तुः स्वापो शस्त

त्याहुः \* नचेत्यादि \* । अन्यत् स्पष्टम् ॥ १॥

निर्मातारं चैके पुत्राद्यश्च ॥ नतु पूर्वसूत्रविषयवाक्येनेव स्हो सिद्धायां पुनरेतत्स्त्रप्रणयनस्य कि प्रयोजनिमस्यत आहुः । \* यह्यपित्यादि \* । \* ब्रह्मप्रकरणमिति \* इति सिद्धमिति दोषः । \*
नियत्वधमपक्ष इत्यादि \* । कतम आत्मेति प्रदने, योऽयं विज्ञानमयः
पुरुषः प्रणोष्वित्युपक्रम्याग्रे स्वयं विहृत्य स्वयं निर्मायेति कथनात्
तत्थेवान्ने, न तत्र रथा इत्यादिना विवरणात्तत्थेवायं धर्म इति पश्चे
अदृष्टद्वारा जीव पव कर्त्तेति प्रतिमाति। तद्धे \* तन्निवृत्तये। तथाच
निःसन्दिग्धं भगवत्कतत्वप्रतिपादनायास्य सूत्रस्य प्रणयनमित्यर्थः ।
पर्व निर्वत्थनेन प्रतिपादनस्य फलमाह । \* भगवदित्यादि \* । तथाच
पूर्वस्मिन् वाक्ये स्वयं निर्मायेत्यनन्तरं प्रस्विपतिति स्वापश्चावणाद्वत्र
तद्भादित्यश्चावणाद्भगवानेव कर्त्तेति लिङ्कवलात् प्रकरणात् तदेव
द्युक्षमित्यादिवाक्यरोषाच्चावसीयते। अतो भ्रमाभावाद्यि स्वप्रसृष्टेः
सत्यत्वम् । किञ्च । ये वे कामा दुर्लमा मर्त्यलोके तांसान् कामान्
स्वत्वम् । किञ्च । ये वे कामा दुर्लमा मर्त्यलोके तांसान् कामान्
स्वत्वम् । किञ्च । ये वे कामा दुर्लमा मर्त्यलोके तांसान् कामान्
स्वत्वम् । प्रवित्वत्यतेति पूर्वे कामराद्यस्य कामवित्रयेषु प्रयुक्तत्वात्
काम काम पुरुषो निर्मिमाण इत्यत्रापि कामगद्देन तादिष्वय पृत्व क-

येन भ्रमः स्यातः। जागतीति वचनातः। इच्छापूर्वकः च सर्वे स्र-जित । शतायुषः पुत्रपौत्रानिति कामिविषयाः पुत्राद्य उक्ताः। ते च निर्मिताः परलोकसाधका इति लोकत्रयकल्पना । चकार-द्वयेन कार्यकारणगताः सर्वे धर्मा उक्ताः। तस्माच्छ्रुत्युपपत्तिभ्यां स्वप्रमपश्चस्य सिद्धत्वातः तत्कृतगुणदोषसम्बन्धेः पूर्वोक्तदेहानिर्माणः व्यर्थमिसेवं प्राप्तमः॥ २ ॥

मायामात्रं तु कात्स्नर्थेनानभिन्यक्तस्वरूपत्वात् ॥ ३ ॥ तुत्राव्दः पक्षं व्यावर्तयति । स्वप्नसृष्टिर्भायामात्रम् । तत्र

भ्यते । वीष्सया क्रियाविशेषणत्वेन चेच्छापूर्वेकतेत्यतोऽपि भगव-त्कर्त्तृकत्वम् । न हि जीव इच्छापूर्वकं स्वक्रेशाद्युत्पाद्यकं स्वयं सु-जेत्। अत एतेन ज्योतिब्रीह्मणस्थे, उतेच स्त्रीभिः सह मोदमानो ज-क्षदतेवापि भयानि पश्यित्रित्यादिवाक्य उक्तायामपि सृष्टौ ब्रह्मकर्त्तु-कता निश्चाय्यते। किश्च, शतायुषः पुत्रपौत्रान् वृणीप्वेति पूर्वे काम-विषयाः पुत्राद्य ऐहिका उक्तास्ते च भगवित्रिर्मिताः । सर्वयोनिषु कौन्तेयोति गीतास्मृतेः । अतः परलोकनिर्मातृत्वस्यापि साधका इति ब्रह्मैवात्र कर्त्तु । न हि जीवेन स्विपत्रादयः कर्त्तुः शक्यन्ते । स्व-पूर्वजत्वात् । लोकत्रयकल्पना च जीवपक्षे तु न कापीत्यतो ५पि ब्रह्म-कर्नुकत्वम् । चकारार्थमाह । \* चकारेत्यादि \* । कारणगता धर्माः स्वामर्थ्यमुपादानगोचरापरोक्षज्ञानादयः । कार्यगताः सत्यत्वादयः । सिद्धमाह । \* तस्मादित्यादि \* । \* सिद्धत्वादिति \* उक्तप्रकारैः सत्येन सिद्धत्वात्। सुत्रयोजना तु पूर्वसूत्रीयस्याहेति पदस्य बन्धन-विपरिणामेन कार्या। एके शाखिनो निर्मातारं चाहुः। पुत्राद्यश्च तदाहुरिति । तेषां वक्तृत्वं तु बोधकत्वात् । तपांसि सर्वाणि च यद् वर्न्तीतिवद् बोध्यम् ॥ २ ॥

मायामात्रं तु कात्स्न्यंनानिभव्यक्तस्वरूपत्वात् ॥ सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति \* तुशब्द इत्यादि \* । \* पक्षमिति \* । सत्यत्वपञ्चम् । \* मायामात्रमिति \* । वैदिके निधण्दौ प्रकानामसु, माया वयुनम् अभि-

हेतुः--कात्स्न्येनानभिव्यक्तस्वरूपत्वात । क्रत्स्नत्वेन यस्य यादशं

ख्येति पाठावर्थशून्यः प्रत्ययो माया तदात्मकमिति भास्कराचा-र्याः। मायाशब्दो ह्याश्चर्यवाची । जनकस्य कुले जाता देवमायेव निर्मितेखादिषु तथा दर्शनात् । न तत्र रथा इत्यत्रापि सकलपुरुषा-नुभाव्यतया न भवन्ति । अथ रथान् सृजत इत्यपि स्वप्नदगनुभा-ब्यंतया तत्कालमात्रावसानात् स्जत इत्याश्चर्यक्रपत्वमुपपचते । न हीहशी सृष्टिजीवेन कर्त्तुं शक्या । संसारदशायां जीवस्य कात्स्नर्येन अन्मिव्यक्तस्वरूपत्वात् तादशसामर्थ्यायोगात् । अतः सा आश्च-र्यात्मिकेति रामानुजाचार्याः । सिद्धान्ते तु सामर्थ्यविशेषो माया । अष्टमस्कन्धे, नटवन्मुड मायाभिमीयेशान्नो जिगीषसीति ।प्रथमस्क-न्धे च 'अपर्यत् पुरुषं पूर्णे मायां च तदुपाश्रयाम् । यया सम्मो-हितो जीव आत्मानं त्रिगुणात्मकम् । परोऽपि मनुतेऽनर्थं तत्कृतं चामिपचत'इति कथनात्। अत ईइवरस्य या व्यामोहिका शक्तिः सा माया प्रकृते श्रेया। तन्मात्रं तदेकोपादानकम्। तेन बाह्योपादाना-ऽऽदिज्यावृत्तिः। \* कृत्स्नत्वेनोति \*। देशः कालो विषयसन्निधिरि-न्द्रियव्यापारो बाधाभावश्चेति कात्स्न्त्यं, तेन । तथाचैन्द्रजालिकेन नटेन यथा सामाजिकव्यामोहेन कौतुकार्थ मायामात्रसृष्टिः कियते. तथेश्वरेण जीवव्यामोहनाद्यर्थं स्वप्नसृष्टिः क्रियत इति न तस्याः सत्यत्वमित्यर्थः।

अत्र बहूनि मतानि । तत्र भास्कराचार्याः पूर्ववासनावासितं शुभाशुभक्तमेप्रेरितं नाडीषु परिवर्त्तमानं मनः स्मृतिज्ञानंहतुर्भविति । स एव स्मर्थमाणोऽर्थः प्रत्ययालम्बनः । यान्येव जान्नत् पदयति तानि सुप्त इति श्रुते : । इयं च जीवसृष्टिः । सुखदुःखप्रतिभासनात् । नेश्वरस्य । य एष स्वप्ने महीयमानश्चरति एष आत्मेति श्रुतेरित्याहुः । तेन तन्मतं जीवकर्त्तृकं स्मर्यमाणार्थविषयप्रत्ययमात्रमेव स्वप्नसृष्टि-रिति सिद्धाति ।

भिश्चस्तु, सन्ध्यस्त्रे, न तत्र रथा इति श्रुतेः, स्वप्ने च जीवः सुखदुःखभोक्ता स्वमायया कल्पितविश्वलोकं इति कैवल्योपनिष-रुक्षतेश्चोदाहरणन सृष्टिमङ्गीकृत्य ततो निर्मातृसुत्रे स्वप्नसृष्टिमीश्वर-

क जुकामुक्तवा, तर्हि स्वयं विद्वत्य स्वयं निर्मायत्यन्यनिरपेक्षताबोध-कस्य स्वयंपदस्य कथं सङ्गतिरित्यादाङ्कायाम्, उपाधिद्वारकोपादाना-भिप्रायेण स्वयम्पदप्रयोग इति, न तत्र रथा इत्यत्रोक्तं जीवकर्त्र-त्वमपि, पच्यते तण्डुलः स्वयमेवेतिवदुपाधिद्वारकपरिणामस्वात-न्त्र्यविवक्षयोपपन्नमित्युक्त्वा ततो, न तत्र रथा इत्यत्रादृष्टद्वारा पर-म्परया गौणं कर्नृत्वं जीवस्योक्तमतो न विरोध इति कस्यचिन्मतं चोक्त्वा ततो, नर्नु स्वप्ने ज्ञानमात्रमेवास्तु किं तत्र सृष्टिकल्पनये-त्याराङ्कायामाह । स्वप्ने जाम्रद्वदेव पुत्राद्यः प्रतीयन्ते । ते चात्म-चैतन्यमात्रा भवितुं नार्द्दन्ति । नित्यतापत्तेः स्वरूपचैतन्यस्य निरा-कारत्वाच्च कर्मकर्त्तृविरोधेनैकस्य भास्यभासकतानुपपत्तेश्च। जाग्र-त्पदार्थानामपि तथात्वापत्त्या विज्ञानवादिबौद्धमताञ्चपगमापत्तेश्च। यदि च बुद्धेघटाकारः परिणाम एव ज्ञानशब्देनोच्यते तदा स एवा-स्माभः स्वप्नसृष्टिरुच्यते । नैविमण्यत इति विशेषः । स्वाप्नाः पदा-र्थाः बाह्या भवितुं न युक्ताः। बाधकं विना अन्तः स्वत्वांशे स्फुटप्रत्य-क्षतांशे च बाधोत्तरमप्यनुभूयमाने भ्रमत्वकल्पनानौचित्यादित्याह। मायामात्रसूत्रे, स्वाप्ता विषया ऐन्द्रजालिकवत् परमेश्वरमायाकार्य-तया मायामात्राः, न त्वभावस्वरूपास्तुच्छाः । नाभाव उपलब्धेरि-ति सूत्रेणात्यन्तासत उपलब्धिनिषेधात्। ऐन्द्रजालिकेश्वरयोर्विशेष-स्त्वियान, यदैन्द्रजालिकस्य मन्त्रादि, ईश्वरस्तु माययैव व्यामोहय-तीति तयैव मनसः परिणाममात्रमर्थे कटककुण्डलादिवन्निर्मिमीते। स्वाप्तविषये बुद्धिवृत्त्यतिरिक्ताकाऽऽरा बुद्धिवृत्तिरेव मोहो भ्रम इत्य-ऽतिसमस्त्वुद्धिभ्रेम इत्यादिरूपं लक्षणमपि तुल्यमित्याद्याह । तेन तन्मते बुद्धित्राह्यो मनःपरिणामिवशेषः स्वप्नसृष्टिरिति सिध्यति ।

माध्वास्तु सन्ध्यं स्थानं मायामात्रं, मनोगतान् पूर्वानुभूतव-स्तुसंस्कारानुपादानीकृत्य निमित्तभूतया स्वेच्छ्येवेश्वरेण निर्मित-म् । 'मनोगतांस्तु संस्कारान् स्वेच्छ्या परमेश्वरः । प्रदर्शयित जी-वाय स स्वम इति गीयते । यदन्यथात्वजाग्रत्वं सा भ्रान्तिसत्र त-त्कृता । अनिम्यक्तरूपत्वाचान्यसाधनजं भवोदिति व्रह्माण्डवाक्या-त् । अत्र स्वशिरश्चेदनादीनामसत्त्वनिरासायानादिमनोगतग्रहणम् । यदन्यथात्विमित्यादिना च स्वमविषयाणां जाग्रत्यदार्थत्वमेव वाध्य-त इति तत्मतीतिरेव भ्रान्ता, न स्वमतीतिरित्याहुः । तेन तदीका- स्वरूपं देशकालवस्तुसापेक्षं तथाश्मेव्यक्तिः कात्स्न्येनाभिव्य-क्तिसदभावात् ।

अयमाशयः।श्रुतिः स्रष्टिमेवाह, न तस्य सस्तवमि। यथैतदात्म्यिमदं सर्वं, तत् सस्यमिति, आत्मानः स्वयमकुरुत, तत् सस्यमिसाचक्षते, कथमसतः सज्जायेतेसादिश्रुतिसहस्रभ्योऽस्य सस्तवं प्रतीयते। नैवं स्वप्नपञ्चस्य श्रुतिराह । सस्ययोजनाभावाच । स्वमात्रविहारस्तु महामायावित्वान्माययापि सिद्ध्यति। नापि भिन्नः प्रपञ्चः । जीव-

कारमते संस्काराणामुपादानत्वे, भाष्यकारमते तु संस्काराणामेव विषयत्वम् । मायापदं च मनसः संस्कारस्य वा वाचकमिति सि-ध्यति । तत्र सूत्राशयं स्फुटीकुर्वन्तः स्वप्नस्ष्टेः सत्यत्वं प्रथमं निर-स्यन्ति । \* अयमोरीय इत्यादि \* । \* अस्येति \* । बाह्यप्रपञ्चस्य । अत्र च सत्यत्वं जाग्रतिकयमाणा या तत्तत्यतिनियता यावदर्शकिया तत्कारित्वं विवक्षितम् । न त साक्षात् परम्परया वा ऋद्योपादानक-त्वमात्रम् । परम्परया ब्रह्मोपादानकत्वस्य मायामात्रेऽपि सत्त्वक्षत् । नाप्यर्थक्रियाकारित्वमात्रम्।तस्य प्रतिविम्वादिष्वापि दर्शनात्। छाया-प्रताह्वयाभासा असन्तोऽप्यर्थकारिण इति भगवद्वाक्याच्च । \* नै-विमाति \* । न सत्यत्वं ब्रह्मात्मकं वा । तथाच तादराश्रुत्यभावेऽपि भगवत्कर्त्तृकत्वादाश्चर्यक्रपत्वाच्च यः सत्यत्वाग्रहः सोऽसङ्कत इत्य-र्थः। नत् सल्यत्वस्याश्रावितत्वेऽपि, स वै नैव रेम इत्यत्र स्पष्टिर्व-हारार्थत्वस्य श्रावितत्वात्तद्वलेन सत्यत्वं कल्प्यत इत्याशङ्खायामा-इः। \* सत्येत्यादि \* । विभजन्ते । \* स्वमात्रेत्यादि \* । तथाचः नटवन्माययाऽपि विहारसम्भवान्न तद्बलेन सत्यत्वं कल्पयितुं श-क्यमिलार्थः । ननु यत्र स्वप्नसृष्टिकाले, तस्य वा एतस्य पुरुषस्येति जीव प्वोपकान्तः प्रस्वपितीति स्वापिछङ्काच बोधितोऽतस्तरकृता सा मिथ्याऽस्तु । तत्र विहारोऽपि जीवस्यैव, नेश्वरस्य । काठके तु बकरणलिङ्गवाक्यशेषैः परमात्मैव प्रतीयत इति तत्कृतः प्रपञ्चो भि-क्रोऽस्तु,तस्य सत्यत्व आश्चर्यक्रपत्वे च को दोष इत्यतआहुः \* नापी-त्यादि \*। यो हि प्रपञ्चो भिन्न आपाद्यतेस न सर्वसाधारणः, का-त्स्न्येनाभिन्यक्तस्त्रक्षपो वा येन भिन्नत्वं कव्ययितुं शक्येत । किन्तु

स्पैकत्वातः । अविद्यया मन्यते इति वचनान्न तत्सुखदुःखभोगा-र्थमपि ससत्वमङ्गीकर्तव्यम् । स्थानद्वयमितज्ञा च विरुद्धेषेत । जीवतो मृताँश्च पश्यतीति जीवद्वयदर्शनम्।अतो लोकद्वयमितच्ला-यक्षपत्वान्मायया क्रीडायामन्यानुरोधाभावेनातिसुखत्वाद्भगवत्कृत-

यदेकेन दश्यते तकेतरेणीत प्रतिनियती द्रष्टुर्जीवसैकत्वात् । अतो न भिन्नः। किश्च । स यदि भिन्नः सत्यः स्यात् तदा तङ्गोगोऽपि भिन्नः सत्योऽनुभूयेत, श्रुत्या वोच्येत । श्रुत्या तु जीवस्य भोगम्तवा-भानिक एव वोध्यते । हिताख्या नाडीरुपकम्याथ यंत्रैनं झन्तीव जिनन्तीव इसतीव विच्छाययंति गर्त्तमिव पतति यदेव जाश्रद्धयं प-इयति तद्वाविद्यया भयं मन्यत इति वचनात्। एवमेव, अथ यत्र राजेव देव इवेत्यादिनोक्तं सुखमप्याज्ञानिकम् । अविद्यया मन्यत इत्यस्य देहलीदीपवदुभयम् सम्बन्धात्। काठके तु न भोगवचनम्। अतः परं भेदसाधकत्वेन कर्त्तृभेदोऽवशिष्यते । सोऽप्ययुक्तः। स्वप्नसु-ष्टिवाक्येऽपि जीवकर्त्तत्वाबोधनेन तद्मावात्। तत्र ह्यात्मज्योतिरे-वायं पुरुष इति कथनोत्तरं कतम आत्मेति प्रश्ने, योऽयंविज्ञानुमयः पुरुषः प्राणेषु हृद्यन्तज्योतिरिति प्रतिवचनं दत्वा तादशत्वं जीवस्था-प्यस्तीति तन्निराकरणार्थे, स समानः सन्तुमौ लोकौ सञ्चरितात्या-दिना जीवतुरुयतया कीडितुरन्यस्य कथनेन तस्मिन्नेव तत्कर्त्तृत्वस्य सुषुष्त्युत्कान्त्योर्भेदेनेति सूत्रे व्यवस्थापितत्वात् । जीवस्य स्वदुःख-भयादिजनकसृष्टिकरणायोगाच । कार्स्येनानभिव्यक्तस्वरूपत्यास-त्यसङ्ख्यत्वाद्यभावाच्च । अतस्तत्र भगवानेव कर्त्ता । जीवस्त्ववि-धया दुःखादिकामिव कर्नुत्वमपि मन्यते । अतो न तत्सुखदुःखमो-गार्थमपि स्वप्नप्रश्वस्य सत्यत्वमङ्गीकर्त्तव्यम् । किञ्च । यदि स्वाप्न-प्रपञ्चस्य सत्यत्वं स्यात् तदा, तस्य वा एतस्य पुरुषस्य द्वे एव स्थाने भवत इदं च परलोकस्थानं चेति श्रुत्युक्ता स्थानद्वयप्रतिक्वा च विरु-ध्येत । नतु तत्रैव, सन्ध्यं च तृतीयं स्थानं तस्मिन् सन्ध्ये स्थाने ति-ष्ट्रन्तु मे स्थाने पश्यतीदं च परलोकस्थानं चेति तृतीयमण्युकम् । स-त्यमुक्तं, परं तुभयविलक्षणतया तत्र च लोकद्वयद्र्शनं जीव्रतां मृ-तानां च दर्शनेन । न हि ते तत्र सन्तीति प्रागेबोक्तमाअतस्तुतीयत्वे- मात्रवाचकत्वाच श्रुतेरितिरक्तकरपनायां प्रमाणाभावाज्ज्योतिः-शास्त्रनियमाभावाच्च मायामात्रमेव स्वप्न इति न तत्कृतगुणदोष-सम्बन्धः । दीक्षितस्यान्नभोजनादिपायश्चित्तं तु भगवत्क्रीडायाम-पि प्रतिच्छायत्वात् क्रियते । तदानीं कर्तृत्वस्यारोपात् । अन्यदा कर्तृत्वस्याशास्त्रत्वान्न धर्माधर्मजनकत्वम् । देवताज्ञादिस्तु जीव-

ऽपि लोकद्वयप्रतिच्छायरूपत्वाच तेन प्रतिज्ञाविरोधः । सत्यत्वे स स्यादेव। नच किमीदशसृष्ट्या क्रीडयेति शङ्क्यम् । मायया क्रीडा-यामन्यानुरोधाभावेनातिसुखत्वात् । अतो भगवत्कृतमात्रवाचक-त्वात्काठकश्चतेस्तदबलेनातिरिक्तसत्यसृष्टिकल्पनायां प्रमाणाभावा-मातिरिकः स्वाप्तः प्रपञ्च इत्यर्थः । नन् कात्स्न्येनानभिव्यक्तत्वस्य जीवविशेषणत्वे. नतत्र रथा इति श्रुतेश्चाश्चर्यपरत्वे सति जीवदर्शन-स्य भ्रान्तित्वात् किं वा स्वप्तस्य भवद्भिमतमायामात्रत्वगमकं येन तत्कृतगुणदोषसम्बन्धो नाङ्गीकियते इत्याराङ्गयामाहुः । \* ज्योतिरित्यादि \*। मेषादिराशिगे सूर्य पतार्वाह्नमंतावती रात्रिर-स्मिन् देशे चेत्यादिनियमस्य तत्राभावात् तथेति न तत्कृतगुणदोष-सम्बन्ध इत्यर्थः। नतु यदि स्वप्नप्रश्चो मिथ्या तदा दीक्षितेन स्वप्ने-**ऽक्षभोजनादौ** कृते यद्दीक्षितस्य प्रायश्चित्तविधानं तद्विरुद्ध्येत । मि-थ्याभूते भोजनादौ तद्योगादित्यत आहुः \* दीक्षितस्येत्यादि \*। य-धपि तम्न भोजनं तथापि स्वाप्तिक्यां भगवत्की डायां भोजनसदश-त्वात तदानीं जीवेऽपि कर्ज्तवस्याविद्ययाऽऽरोपात प्रायश्चित्तं क्रिय-ते। यथा बीह्यभावेऽपि नीवारेण कार्यासद्धिसतद्वदत्रारोपितकर्तृत्व-मादायाप्यपराधासिद्धेः। शास्त्रेण यज्ञकर्मण्येव कर्नृत्वे नियमिते नि-षिद्धे वाभिमानिककर्त्तृत्वस्यापि दोषत्वादिति । अतो न तेन तस्य सत्यत्वसिद्धिरित्यर्थः। एतदुपष्टम्भाय युक्त्यन्तरमाहुः \* अन्यदेत्या-दि \*। तथाच यदि सा सत्या स्यात् तदा तेनान्यदापि धर्माधर्मी स्याताम् । तथा सति, स्वप्नष्वगम्यागमनं च धन्यमित्यादिकं न स्म-र्येतेति सा मिथ्यैवेत्यर्थः । ननु यदि स्वप्नः सर्वे।ऽपि मिथ्या स्यात् तदा तत्र देवताद्शेनाऽऽहादिकं न स्यात् । भवद्वाऽनुभवादिविसंवा-दि स्यादित्यत आहुः \* देवतेत्यादि \*। जीवा इन्द्रादयो योगोत्थ- त्रसणोविंद्यमानत्वाद् युक्ता । अलोकिकज्ञाने हि प्रतिच्छायत्वाद संवादः । क्रचिद् भगवदावेशे ईषत्संवादोऽपि । तस्माद स्वतन्त्र-सखतायां प्रमाणाभावान्मायामात्रं स्वप्नप्रश्च इति सिद्ध्य ॥ ३ ॥

सामर्थाः, ब्रह्म स्वत पवातिसमर्थम् । अतः समाधाविव स्वप्नेऽप्य-न्तर्हदि प्रविश्य विद्यमानत्वादशेनाऽऽज्ञादिकं ददाति, तदानीं ब-द्धिजीगत्तीति खप्नद्रष्टा जीवोऽप्यतुभवति । तेन तस्य तदानीं रथा-दिवतः करणाभावेन खप्नत्वाभावात्तत्सत्यता युक्ता । किञ्च । तत्र यज्ञानं जायते तम्न छौकिकं तत्त्विन्द्रयाजन्यत्वातः । किन्त्वातः -ज्योतिषैव जायमानत्वादलौकिकम् । तस्मिश्च ज्ञाने प्रतिच्छायरूपं सर्वे भासत इत्युपपादितम् । अतः प्रतिबिम्बवदस्यासत्त्वं चेदङ्गी-क्रियते तदा तद्वदेवास्याऽप्यर्थक्रियाकारित्वरूपः संवाद उपपन्नः। किश्च । यथा प्रतर्दनाख्यायिकायामिन्द्रे भगवदावेदो सति तेन स्वो-पासनाद्यक्तं तथात्रापि कचिद्धगवदावेशे सति ज्ञाने क्रियायां चोत्क-र्षक्षप ईषत्संवादो भवति । स चे भगवदावेशस्येव धर्मो, न त ख-मस्यात तावतापि न स्वमस्य सत्यत्वसिद्धिरित्यर्थः । सिद्धमादः। \* तस्मादित्यादि \*। ननु भवत्वेवं स्वप्तस्यासत्यत्वं तथापि तस्य जीवकर्त्तृकत्वं न प्रतिक्षेण्तुं राक्यम् । कैवल्योपनिषदि, स्वप्ने च जी-वः सुखदुःखभोक्ता स्वमायया कल्पितविश्वलोक इति जीवमायाक-ल्पितत्वकथनात् । श्रीभागवते च, 'यथा शयानः पुरुषो मनसैवात्म-मायया । सृष्ट्रा लोकं परं स्वाप्तमजुविद्यावभासतं इति स्वाप्नस्नष्ट्-त्वकथनाच्चेतिचेन्न । श्रुतेन्नेस्रप्रकरणस्थत्वेन स्वमाययेत्यत्र स्वमपी-तो भवतीतिवत् स्वपदेन ब्रह्मण एव परामर्षणीयत्वात् । जीवक-र्नृत्वे स्वप्रतिकुळसृष्टिकरणविरोधकपस्य बाधकस्य प्रागेवोक्तत्वात्। जीवपर। मर्षपक्षे अपि कल्पितपदेना शानिकमेव कर्त्तृत्वमायाति, त तु ब्रह्म यथा नटवज्ज्ञानपूर्वकं करोति तथा । आज्ञानिकं तु तद् ब्रह्म-कर्ती स्वकृतत्वाभिमान एव पर्यंवस्यतीति तेन तद्सिद्धेः। श्रीभाग-वतवाक्यं तु न स्वष्नसृष्टिकत्तारं निर्णेतुं प्रवृत्तं, किन्तु तद्द्यान्तेन ब्रह्मणः स्नष्टृत्वमनुप्रविष्टत्वं च बोधयितुम् । दृष्टान्तस्तु परप्रसिद्धो-

# सूचकश्च हि श्रुतेराचक्षते च तद्दिदः ॥ ४ ॥

ननु तर्हि जीवसाक्षिकमेकदेशेन किमिति स्रजित तत्राह । सू-चकः शुभाशुभफलसूचको भवति स्वप्नः । चकारात् किचिदाज्ञा-विशेषदानम् । कलिकालादेः प्रसक्षे बाधकत्वात् । युक्तश्चाऽयम-र्थः । प्रातःसूचकफलस्यैव दृष्टत्वान् तु स्वप्नपदार्थस्य । सूचकत्वे प्रमाणमाह । 'यदा कर्मसु काम्येषु स्त्रियं स्वप्नेषु पञ्चति । समृद्धिं तत्र जानीयात् तस्मिन् स्वप्ननिदर्शन,इसादिश्रुतेः । किञ्च । आचक्षते च तद्विदः । स्वप्नाध्यायविद्स्तयैवाचक्षते । आरोहणं गोष्टषकुञ्जराणामिसादिना । तस्मात् सूचनार्थं जीवपदर्शन-मिति ॥ ४ ॥

ऽपि भवतीति तमादाय जीवस्य स्वाप्नपदार्थस्त्रष्टृत्वं वदति। तत्रा-भिमानिककर्तृत्वाङ्गोरुतावपि बोधनिसद्धेन द्रष्टान्तस्य बाध इति तेनापि तदसिद्धेः। तस्मात् पूर्वोक्तमनवद्यम्॥ ३॥

स्चकश्च हि श्रुतेराचक्षते च तद्विदः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । 
\* नन्वित्यादि \* । यदि स्वक्रीडार्थे स्जाति तर्हि तत्त्रज्जीवसाक्षिकं 
पदार्थेकदेशेन द्रव्यशून्यधर्ममात्रेण कुतः स्जातित्यर्थः । व्याकुर्वनित । \* सूचक इत्यादि \* । \* आज्ञाविशेषदानिमिति \* । तथाच
तेनापि तस्योत्कर्षसूचक इत्यर्थः । \* अयमिति \* सूचकत्वादिकःपः । तत्र हेतुः । प्रातिरत्यादि \* । \* पदार्थस्यति \* असत्यत्वादिति
शेषः । \* इत्यादिश्रुतेरिति \* । आदिपदेन, पुरुषं कृष्णं कृष्णदन्तं
पश्यति स पनं हन्तीत्याद्यशुमसूचकश्रुतेः सम्रहः । शेषं स्फुटम् ।
पतेन, मन एव मनुष्याणां पूर्वक्षपाणि शंसतीत्यादि, परिणमित फलोक्तिः स्वप्रचिन्ताऽस्वऽवीर्येरित्यादि च सर्वे सूचितं श्रेयम् । तन
ये स्वाप्नमिततुच्छमभ्युपगच्छन्ति तिर्श्वरसं वेदितव्यम् । तादशस्य
स्युष्पादितुव्यत्वे तद्मानप्रसङ्गेन सूचकताया वक्तुमशक्यत्वादिति ॥ ४॥

पराभिध्यानात्तु तिरोहितं ततो द्यस्य बन्धविपर्ययौ ॥५॥

किञ्चिदाशक्क्य परिहर्गत । ननु जीवाय भगवाक स्टिष्ट करोति पदर्शयित च स्वस्य सर्वछीछाम । अंशश्चायम । कथमस्य दुःखित्विमिसाशक्क्य परिहर्गत तुशब्दः । अस्य जीवस्यैश्वर्यादि तिरोहितम । तत्र हेतुः पराभिध्यानात । परस्य भगवतोऽभितो ध्यानं स्वस्येतस्य च सर्वतो भोगेच्छा, तस्माद् ईश्वरेच्छया जीवस्य भगवद्धमितरोभावः । ऐश्वर्यितरोभावादीनत्वं, पराधीनत्वं, वीर्यतिरोभावाद, सर्वदुःखसहनं, यशस्तिरोभावाद सर्वहीनत्वं, श्रीतिरोभावाद, सर्वदुःखसहनं, यशस्तिरोभावाद सर्वहीनत्वं, श्रीतिरोभावाङ्गनमादिसर्वापद्विषयत्वं, ज्ञानितरोभावादेहादिष्वहं बुद्धिः सर्वविपरीतज्ञानं चापस्मारसिहतस्येव, वैराग्यतिरोभावाद्विषयासर्काः । वन्यश्चतुणां कार्यो विपर्ययो द्वयोस्तिरोभावादेवेवं, नान्यः था । युक्तोऽयमर्थः । एकस्यैकांशमाकच्येऽपि तथा भावातः । आन्नन्दांशस्तु पूर्वमेव तिरोहितो, येन जीवभावः । अत एव कामम्प्यः।

पराभिध्यानात्तु तिरोहितं ततो द्यास्य बन्ध विपर्ययौ॥सूत्रमवतारयन्ति । \* किश्चिदित्यादि \* । तुराब्दार्थकथनमुखेन तद्विभजनते । \* निन्वत्यादि \* । परिहारं ज्याकुर्वन्ति । \* अस्य जीवस्यत्यादि \* । \* चतुर्णामिति \* । पेश्वर्यादिचतुष्ट्यतिरोभावानाम् । \* विपर्ययो द्वयोरित \*।अन्यथा ज्ञानं ज्ञानवैराग्यतिरोभावयोः कार्यमित्यर्थः । तत इत्यादिकं ज्याकुर्वन्ति । \* तिरोभावादेवेवं नान्ययेति \* ।
पेश्वर्यादितिरोभावादेव बन्धविपर्ययौ, न तु स्वत इत्यर्थः । युक्तत्वं
वि गण्वन्ति । \* एकस्यत्यादि \* । युक्तं भगैः स्वैरित्यदिवाक्यात्
पूर्णा पेश्वर्याद्यो भगवत्येव । तन्मध्ये एकस्यश्वर्यादेरकांशप्राकत्येऽपि यत्पादपङ्गतेत्यादिवाक्येस्तथा निश्चयेन बन्धामावात् । तदभावादेव बन्धविपर्ययाविति युक्तमित्यर्थः । नन्वानन्दांशतिरोभावादेवैतद्द्वयं कुतो न स्वीक्रियत इत्यतः आहुः । \* आनन्देत्यादि \* ।
\* पूर्वमिति \* । ज्युच्चरणकाले । द्विविधा हि जीवाः सदा मुक्ताः

ब्रह्मनादापरिज्ञानादसङ्गतेश्च साधनोपदेशस्य भ्रान्तोक्तिमित्युपे-क्ष्यम् । निद्राया विवेकज्ञानाभावावसरत्वाद् यथा व्याख्यात-एनार्थः ॥ ६ ॥

तदभावो नाडीषु तच्छ्रतेरात्मनि च ॥ ७ ॥

प्रसङ्गाज्जीवस्याज्ञानं निरूप्य सुषुप्तौ केवलमज्ञानं निरूप्यितुं स्थानस्वप्राभावे निरूप्यति । एवं श्रूयते । नाडीरनुक्रम्य, तासु तदा भवति यदा सुप्तः स्वप्नं न कञ्चन पश्यति । अधास्मिन् पा-ण एवैकथा भवतीति । तथा पाज्ञेनात्मना सम्परिष्वक्तो न बाह्यं किञ्चन वेद नान्तरीमिति । तत्र संशयः । स्वप्नवत् प्रपञ्चसृष्टिं

सुत्रं सिद्धान्तीयत्वेन नोरीकुर्यात् वाशब्दं च जीवेश्वरान्यत्वाश-द्धाव्यावृत्त्ययं न व्याकुर्यात् । ब्रह्मवादेश्न्येषां हेतृनामिद्मनेत्नेवमेवं करिष्यामीतिश्वरेच्छायाः शरीर एव व्यापारतया निवेशाद् अवा-न्तरेऽस्मिन्नवस्थाप्रकरणे ईश्वराभिध्यानक्रपसाधनोपदेस्याऽसङ्गतेश्च तथेत्यर्थः । स्वोक्तव्याख्यानस्योचितत्वाय पूर्वोक्तां युक्ति स्मारय-न्ति । \* निद्राया इत्यादि \* । इदं हि निद्राप्रकरणम् । निद्रा च तदै-यावसरं प्राप्नोति यदा विवेक्ञानं न भवति । अतो ज्ञानतिरोमा-यस्येवात्र वक्तव्यत्वात् तस्य चोक्तरीत्येव वोधाद् यथोक्त एवार्थः इत्यर्थः ॥ ६॥ १॥

तद्भावो नाडीषु तच्छ्रतेरात्मिन च ॥ सूत्रमवतारयन्ति ।

\* प्रसङ्गादित्यादि \* । \* अञ्चानमिति \* विपरीतञ्चानजनकमञ्चानम् । स्थानपदेनाञ्चानस्थानं बोध्यम् । अस्य सूत्रस्थाधिकरणत्वाय विषयवाक्याद्याद्युः । \* पविमित्यादि \* । अत्र प्रथमं वाक्यं कौशीतिकब्राह्मणे बालाक्यजातश्रमुसंवादस्थम् । द्वितीयं बृहदारण्यकीयज्योतिब्राह्मणस्थम् । \* तत्र संशय इति \* । सुषुप्तो सृष्टिकरणस्य संशयः ।
काठकवाक्ये सृष्टिनिर्माणश्रावणं विषयश्रुतौ दर्शनाभावमात्रश्रावणं
च सन्देहबीजम् । तदेतत् पूर्वपक्ष एव सूचयन्तस्तमाद्यः ।

मायिकीमिप भगवात् करोति, न वेति संशयः । तत्र, य एष सुप्तेषु जागर्तीसत्र जीतस्वापमात्रे भगवत्स्रष्टेरुक्तत्वात्, स्वप्नं न कञ्चन पश्यतीसत्रापि दर्शनमात्रनिषेधाद्, न वाद्यं किञ्चन वेद नान्तर-मिति च जागरणस्वप्रपपञ्चयोरिवशेषेणादर्शनकथनात् सुषुप्ताविष पपञ्चिनमाणमस्तीसवगन्तच्यम् । ततश्च कस्यामप्यवस्थायां पप- अव्यतिरेकाभावान्मुक्ताविष स्यात् । स्वाप्ययसम्पत्त्योरज्ञानमात्र-विशेषात् सित सम्पद्य न विदुः सित सम्पद्यामह इति । तस्माद् बाह्यसत्सम्पदोर्विचमानयोरिष यथा ज्ञानाभावाद् अग्रहणम्, एवं पपञ्चस्यापीसेवं माप्ते, उच्यते। तदभावो नाडीष्ठ। तस्य स्वप्नस्याभावेषा नाडीष्ठ। तथा आत्मिन च। कुतः । तच्छ्रतेः । पपञ्चाभावश्चन्तेः । कामनया हि पपञ्चः । सुषुप्तावस्थाया अकामक्ष्यत्वश्चतेः । तद्दा अस्यैतदात्मकाममाप्तकाममकामः क्ष्पमिति । नाडीषु आत्म-

<sup>\*</sup> तत्रेत्यादि \* मुक्तावस्थायामि बाह्यप्रश्चसक्तापादनं पूर्वपक्षयु किफलम्। सक्ताया द्रष्ट्दर्शनच्याप्तिदर्शनात् तद्मावे प्रपञ्चसक्तामाव इत्याशङ्क्ष्य परिहरित । \* स्वाप्ययेत्यादि \*। तथाच सक्ताद्शनयो-व्याप्त्यभावात् तद्मावमात्रेण सक्ताभावो न वक्तुं शक्य इत्यर्थः। सिद्धान्तं व्याचक्षते । \* तस्येत्यादि \*। \* स्वप्रस्येति \* मायिकस्प्रेः सा प्रपञ्चाभावश्चतिः केत्याकाङ्कायां तां व्युत्पादनेन स्फुटीकुर्वन्ति । \* कामनयंत्यादि \*। हि यतो हेतोः, कामं कामिमिति स्वप्तस्प्रश्चोधकवाक्ये कामविषयाणां निर्माणश्चावणात् पुरुषकामनया स्व प्रपञ्चो बोधितः। वृहद्वारण्यके तु, तद्धा अस्यैतदित्यनेन सुषुप्तावस्था प्रकामक्तपत्वश्चतिः तेव तच्छ्यतिस्तस्याः। तथाच यथा द्वातिश्चरणाधिकरणे प्राकर्रणको व्युत्पाद्नसापेक्षो हेतुः साधकस्तथाऽत्रापीत्यर्थः। पवं व्याख्याने बीजं तु तद्भावपदस्य लाक्षणिकताणे प्रवं स्वप्नाभावनिक्रपणं व्याकृत्य स्थानिक्रपणं स्थाकुवंन्तो मतान्तराद्य विशेषमाद्वः। \* । \* नार्डाप्वित्यादि \* ।

नि चेति ग्रहणात सुषुप्तिर्द्विधेति सूचयति । तथाहि हिता नाम नाड्यः पुरीतसन्ताहृदयदेशाद् वाह्या, आभ्यन्तरः परमात्मा, हृ-दयदेशस्तु जीवस्य इन्द्रियाणाश्च स एव देशः । तत्र निद्रया भ-गवच्छक्तया वहिर्देष्ट्याच्छादने भगवछीलायां तां पश्यति । तत्रा-व्याच्छादने गादसुप्तो ज्ञानरहितः क्रियाशक्तया अन्तर्भगवन्तं वा भ-विश्वति । वहिर्नाडीषु वा समायाति । अत एव बृहदारण्यकपष्ठे, यत्र सुप्तो न कञ्चनकामं कामयत इति वारद्रयमाह, ता वा अ-स्यता हिता नाम नाड्यः, तद्रा अस्यतदात्मकामभितिभेदेन । सु-षुप्तिस्त्भयत्र ज्ञानशक्तेः सर्वथा तिराधानात् । तस्मात् सुषुप्तौ न प्रश्चसृष्टिः ॥ ७ ॥

<sup>\*</sup> हृदयदेशाद् बांह्या इति \* हृदयदेशाद् बाह्यदेशं प्राप्य स्थिता इत्यर्थः। \* आभ्यन्तर इति \* हृद्यदेशादाभ्यन्तरः। \* तामिति \* स्वाप्तिकीं भगवछीलाम् । द्वैविध्ये प्रमाणमाद्यः । \* अत एवेत्यादि \* तदेव स्फ्रुटीकुर्वन्ति । \* ता वा इत्यादि \* तथाच बृहदारण्यके यत्र सुप्त इत्याद्यक्त्वा किं तत् खापस्थानमित्याकाङ्कायां, ता वा अस्यैता हिता नाम नाड्य इति पूर्वमुक्तवा पुनरिप तथैवोक्तवा तद्वा अस्यै-तंदिखादिना आत्मरूपं स्थानान्तरमुक्तम् । तस्मात् सुषुप्तेद्वैविध्यम् । उभयत्रापि कामनाभावाच न सृष्टिरत एव च न मुक्तावपीत्यर्थः। यत्तु, तद्यत्रैतत्सुप्तः समस्तः सम्प्रसन्नः स्वप्नं न विजानात्यासु तदा नाडीषु सुप्तो भवतीति, ताभिः प्रत्यवस्प्य पुरीतित शेत इति, तासु तदा भवतीति च, य एषोऽन्तर्हदय आकाशस्त्रस्मिञ्छेत इति, सता सोम्य तदा सम्पन्न इत्यादीनि दहरदप्तवालाकीयबालाकीयानि वि-षयवाक्यान्युपन्यस्य किमेतेषां नाडीपुरीतत्परमात्मनां परस्परनिर-पेक्षाणां सुबुतिस्थानत्वमुत परस्परसापेक्षतयैकस्येति संशये, परस्प-रनैरपेश्यमयुक्तम् । तथा सति बीहियववद्विकल्पापत्त्या पक्षे बाधा-पंत्रेः । नच नाडीषु स्प्ती भवति, पुरीतित रोते, य एषोऽन्तर्हृद्य आकाशसस्मिञ्छेतं इत्येकविभक्तिनिर्देशेनैकार्थत्वाद् विकल्पस्यो-

चितत्वं राङ्क्यमः । प्रासादे राते पर्यङ्के राते इत्यादौ नानार्थत्वसमुच-ययोरप्येकविभक्तिद्र्शनेन हेतोः साधारणत्वात् । तासु तदा भवति यदा सुप्तः स्वप्नं न कश्चन पश्यति, अथास्मिन् प्राण एवैकधा भव-तीति कौशीतिकिश्रुतौप्राणाख्यस्य परमात्मनोनाडीसमुच्चयावधार-णात् । यत्र पुनः केवलनाडीनामेव सुपुतिस्थानत्वेन श्रावणं तत्रापि अक्षणः प्रतिषेधाभावान्नाडीद्वारेण ब्रह्मण एव स्थानत्वस्य युक्तत्वात्। नच द्वारन्वे नाडीषु सप्तो भवतीति सप्तमीविरोधः । सञ्चारस्थान-त्वेन तद्विरोधात्। गङ्गया सागरं गच्छतो गङ्गायां स्थितिवत् तदु-पपत्तः। तस्मान्नाडीब्रह्मणोः समुच्चयः । एवं पुरीतद्ब्रह्मणोरि। पुरीततोऽपि ब्रह्मप्रक्रियायां सङ्कीर्त्तनात् । योऽन्तर्हदय आकाशस्त-स्मिञ्छेत इति प्रकृत्य, पुरीतिति होत इति कथनात् । हृद्याकाशस्य ब्रह्मत्वं तु दहराधिकरणे सिद्धम् । पुरीतत्तु हृद्यवेष्टनम् । एवञ्च तद्वेष्टितो हृद्याकाशः प्राकारपरिक्षिप्तपुरवद् भवतीति हृद्याकाशे शयने पुरीततोऽपि समुच्चयो जात एवेति । एवश्च श्रुतिषु स्थानत्वय-कथनेऽपि नाडीपुरीततोद्वीरमात्रत्वम् । ब्रह्मैव तु सुषुप्तिस्थानमित्युः क्तम् । तत्र पुरीतत्समुच्ययं त्वनुमन्यामहे । एकवाक्यगतत्वात् । ना-डीनां समुचयं तु न मृष्यामः । बृहदारण्यके ज्योतिर्वोद्यणे यत्र सुप्तो न कञ्चन कामं कामयते, न कञ्चन खप्नं परयति ता वा अस्यैताः हिता नाम नाड्य इति, अथ यत्र सुप्तो न कश्चन कामं कामयते न कञ्चन खप्नं पर्यति तद्वा अस्यैतदात्मकाममाप्तकाममकामः रूपं त-धया प्रियया स्त्रियेति नाडीपरमात्मभेदेन, अथ शब्दात् प्रकृतच्छेदेन च श्रुतस्य, यत्र सुप्तवाक्याभ्यासस्य विरोधात् । अभ्यासप्रकृतच्छे-दाभ्यां सिद्धे सुषुप्तिस्थानभेदे विकल्पस्यापि प्राप्ततया दुष्टत्वाभावा-त्। ताभिः प्रत्यवस्प्येत्युक्तं नाडीषु सर्पण इवार्थाद्पि तत्प्राप्तेश्च। एवं सति कौशीतकीये, अथास्मिन् प्राण एवेति वाक्येऽपि विकल्पा-र्थक एवाथराब्दो प्राह्यः । आनन्तर्यार्थकत्वेऽपि पूर्वोपरकालभेदस्य प्राप्तत्वेन पूर्वकाछिकस्य नाडीषु सुष्वापस्याबाघात् । अपरकाछिक-स्य प्राण एकीभावस्यापि भगविद्च्छाकृतप्रत्यवसर्पणतः सुखेन सिद्धेश्च । नच नाडीस्वापवाक्ये ब्रह्मणोऽप्रतिषेधात् प्राप्तिरिति वा-क्यम् । आभ्यासिकभेदादेवार्थात् तत्प्रतिषेधसिद्धेः । अन्यथा तद्वै-यर्थ्यप्रसङ्गस्य दुर्निवारत्वादाते। एयश्च सुष्वापोत्तरकाळीनस्मरणे-

अतः प्रबोधोऽस्मात् ॥ ८ ॥

मबोधे सन्देहः । मितियोन्याद्रवति बुद्धान्तायैवेति जीवसमान-

ऽपि कराचित सुखस्य खापविशेषणतया भानं कदाचिश्च नेत्यपि युज्यते । नच नाडीषु स्वापे प्रपञ्चदरीनप्रसङ्गः । सुषुप्तौ कामामा-चश्रावणेन मनसा लयावगमात् करणाभावेन मायिकप्रपञ्चानत्प-स्या बाह्यस्य च विप्रकृष्टतया करणलयेन च तदप्रसङ्गात्। अता न दर्शनामावार्थमपि सत्सम्पत्त्यपेक्षा । किश्च । सूत्रकारस्यापि सुप्ति-हैविष्यमेवाभिषेतम् । अन्यथाः तदभाव आत्मनि तच्छरतेरित्येव सत्रयेत । तावतैव द्वैतद्रीनाभावपाप्मसंसर्गाभावयोः । सिद्ध्या बाडीचकारयोर्निर्देशस्य वैयर्थात् । तेनैतत् सिद्धम् । नाडीपरिवर्त्तने स्वप्नदर्शनम् । तासां प्रान्तभागे पुरीतिश्वकटे सुवृक्तिः । पुरीतदऽ-नतर्द्वये आकारो सत्सम्पत्तिरिति । नतु भवत्वेवं तथापि विकलपस्य कथमदृष्ट्रत्वमितिचेत् । उच्यते । विकल्पे हि प्राप्तप्रामाण्यपरित्या-गोऽप्राप्तामाण्यस्वीकारः, परित्यक्तप्रामाण्यस्वीकारः, स्वीकृताप्रा-साण्यपरित्यागश्चेति ब्रह्मवाक्यकोटौ दोषचतुष्टयम् । एवं नाडीवा-क्यकारी दोषचतुष्टये बीहियववाक्यवद्योजितेऽधौ दोषा इति हि भवतां मतम् । तत्र प्रामाण्याप्रामाण्ययोः स्वद्भपं विचारणीयम् । कि सर्वश्वोधकत्वं प्रामाण्यमसर्वश्वोधकत्वम् अप्रामाण्यम्, उत बोधकत्वं प्रामाण्यमबोधकत्वमप्रामाण्यम्, अथवा अनुष्ठापकत्वं श्रामाण्यमननुष्ठापकत्वमप्रामाण्यमिति । तत्र नाद्येन । वाक्यद्वयेना-5पि सदर्थबोधस्य जायमानतया तत्त्यागस्याभावेनासदर्थबोधकत्वस्य काप्यनङ्गीकारेण तत्कृतदोषाणामत्राभावात् । अत एव न द्वितीयन। कापि तृतीयेन । वाक्यद्वयस्यापि सिद्धार्थपरतया अनुष्ठापकत्वस्या-भावेन त्याज्यत्वस्य तत्रायोगात् । अन्तुष्ठापकत्वस्य सर्वसम्मतत्वन विकल्पानक्रीकर्त्तृमतेऽपि तुल्यतया तत्र पर्यनुयोगानवकाशात् । त-स्मात् पूर्वोक्तमनवद्यम् ॥ ७॥ २॥

अतः प्रबोधोऽस्मात् ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः । \* प्रबोधे सन्देद इति \*। तथाच तक्षिरासायेदमधिकरणमित्यर्थः । विषय- धर्मप्रकरणे निक्षिपतम् । ततो नाडीभ्यः पुनर्हृदयदेशं गत्वा भ-गवतो वा समागस जागर्तीति ? आहोस्विद् यत्र स्थितस्तत एव जागर्तीति ? । तत्र श्रुसनुरोधाद् हृदयदेशमागस जागर्तीसेवं पा-से उच्यते । अतो नाडीभ्य एव प्रबोधः । गर्तपतितस्य प्रबोधे हि

वाक्यमाहुः । \* प्रतियोनीत्यादि \* इदं बृहदारण्यकीयज्योतिर्व्राह्मणस्म । स वा एष एतस्मिन् सम्प्रसादे रत्वा चरित्वा हृष्ट्रेव पुण्यं
च पापं च प्रतिन्यायं प्रतियोन्याद्रवित बुद्धान्तायैवेति । अर्थस्तु,
स प्रकृतो जीवात्मा वै निश्चयेन एषः स्वयञ्ज्योतिः । एतस्मिन्
सम्प्रसादे, सम्यक्प्रसीद्त्यस्मिन्निति सम्प्रसादः सुषुतिस्थानं तस्मिन् सम्प्रसादे रत्वा कीडित्वा सता सम्परिष्वज्य चरित्वा, चर
गितिभक्षणयोः । तदानन्दं भुका हृष्ट्रेव पुण्यं च पापं च । चकारात्
तदुभयफलभूते सुखदुःसे स्वाप्ने नाडीष्वनुभूय, प्रतिन्यायम, आयो
गमनं नितरामायो न्यायः पूर्वस्माद् गमनात् प्रातिक्र्ल्येन गमनं प्रति
न्यायस्तद्यथा स्यात् तथा प्रतियोनि, यतः सम्प्रसाद समागतस्तस्थानं योनिस्ति स्थाकृत्य आद्रवत्यागच्छति वुद्धान्ताय जागरणायेति ।

अन्ये तु रमणं स्वरूपानन्दानुमवः। आनन्द्रभुगिति श्रुतेः। धरणं सुबुप्ताविश्वरसम्पत्तिः। सता सौम्य तदा सम्पन्नो भवतिति श्रुतेः। पुण्यद्र्शनं त्वानन्दानुभवः। तस्य तत्फलत्वात्। सुखमहम-खाप्समित्यनुभवात्। पापद्र्शनं त्वज्ञानानुभवः। तस्य तत्फलत्वान्त् । न किश्चिद्वेदिषमित्यनुभवादि, नेति श्रुतेरित्याहुः। तद्ग्रे विचारणीयम्। संशयाकारमाहुः। \* तत इत्यादि \*। \* मगवतो वा समागत्येति \*। भगवतः सकाशाद् इदयदेशं समागत्य। पूर्वपक्ष-माहुः। \* तत्रत्यादि \*। श्रुतौ चरित्वा प्रतिन्यायं प्रतियान्याद्रवित सुद्धान्तायेति गमनार्थकधात्त्पन्नकाप्रत्ययेन प्रतियोन्याद्रवणात् पूर्वकाले गमनं आव्यते। अतस्तद्नुरोधात् स्वष्णानं हृदयदेशमागत्येव जागर्त्तीत्येवं प्राप्त इत्यर्थः। सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति । \* अत इत्यादि \* श्रुतौ हि प्रतिन्यायमाद्रवणमुक्तम्। तश्चागमनिकयारूपम्। तादशी च

ततो गमनम्। प्रतियोन्याद्रवणन्तु भगवत इति। किञ्च। प्रवाघोऽस्मा-त्। अस्मादात्मनः सकाशादेव प्रवोधः। प्रिययेव सम्परिष्वक्त-स्य बोधाभावे कथमागमनम्। अत एव सम्परिष्वको निविडनि-द्रः। तस्माद् यत्रैव तिष्ठति तत एव प्रवोध इति सिद्धम्॥ ⊏॥

स एव तु कर्मानुस्मृतिशब्दविधिभ्यः ॥ ९ ॥

किञ्चिदाशङ्का परिहरति । नतु निययेव माज्ञेनात्मना परि-ष्वक्तस्य ब्रह्मलोकं गतस्य प्रबोधेन ज्ञाने मुक्त एव भवेश तु पुन-

क्रिया, न जागरणं विनोपपद्यते । अतः प्रतिकूलागमनक्रपाज्ञागरण-लिङ्गान्नाडी भ्य एव प्रवोधः । युक्तं चैतत् । गर्र्तपतितस्य प्रवोध एव ततो गमनं लोके यतो दृश्यते। न च चरित्वेत्यस्य विरोधः। चर गतिमक्षणयोरिति मक्षणार्थस्यैव तत्र ग्राह्यत्वात् । आनन्द्रभुगिति श्रुत्या भोगस्य तत्रोक्तत्वादिति । नच तत्र प्रबुद्धोऽन्यत्र कुतो न ग-च्छतीति राङ्कनीयम्। श्रुत्यन्तर इन्द्रियाणां यथास्थानं विप्रतिष्ठावदत्र जीवस्य प्रतियोन्याद्वणं भगवत एव । तस्यैव प्रेरकत्वात् । किञ्च। प्रतियोन्याद्रवणवत् प्रबोधोऽपि भगवद्धेतुकः । न हि स कर्मणेति वक्तुं शक्यम् । अनन्वागतं पुण्येनानन्वागतं पापेनेति श्रुतेः । किञ्च। तत्र प्राक्षेन सम्परिष्वकः प्रियया स्त्रियेव । न हि ताहशस्य बोधा-भावे ततो निर्गत्यागमनं सम्भवति । अत एव सम्परिष्वको निधिड-निद्रः । यदा हि भगवता परिष्वङ्गस्त्यज्यते तदाऽयं प्रबुध्यते । प्रति-योन्याद्रवति च । एवं सति तद्भिप्रायाण्येव, सत आगत्य न विदुः सत आगच्छामह इत्यादीनि वाक्यानि । न तु स्थानान्तराभावाभि-प्रायाणि । स्थानान्तरसद्भाव उपपत्तेरुकत्वात् । अतो यत्रैव स्विपिति तत एव प्रबुध्यते, न तु हृद्यदेशमागत्येति सिद्धम् ॥ ८॥

स पव तु कर्मानुस्मृतिशब्दविधिक्यः ॥ सूत्रमवतारयन्ति ।
\* किञ्चिदित्यादि \* पतेनाधिकरणान्तरत्वं निवारितम् । तुशब्दव्यास्यानमुखेन शढ्कुां व्याकुर्वन्ति \* नन्वित्यादि \*।अत्र समायात्वि-

रागच्छेत। अतो भगविद्च्छया देहिनर्वाहाय तत्स्थाने नियुक्तोऽन्य एव जीवः समायात । अन्यतः प्रबावे तु स एव । व्यवहारस्तु तावता सेत्स्यति । मुक्त्यर्थ प्रयवस्तु न कर्तव्य इसाश्च्छा परि-हरित तुशब्दः । अस्मादिष प्रवोधे स एव । कुतः ? । कर्मानु-स्मृतिशब्दिविधिन्यः । चत्वारो हेतवः । लौकिकवैदिकयोर्ज्ञानक-र्मभेदात । तत्र लौकिके कर्मणि सामिक्रतकर्मणः शेषसमापनात । न हि कश्चिद्षि सुषुप्तप्रतिबुद्धः सामिक्रतं न समापयतीति कचिन त सिद्धम् । तथाऽनुस्मृतिः । न हि पूर्वदृष्टं न स्मरतीति कचित । सिद्धम्। शब्दाश्च, पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेन, क्वैष तदाऽभूत, कुत एतदागादिति । तथा सित सम्पद्येसादयश्च, वि-ध्यश्च क्वोभूते ब्रह्माणं दृणीते, क्वोभूते शेषः समाप्नुयात, एक एव यजेत, द्वादशरात्रीर्दीक्षितः स्यादिसादि, यः कामयेत वीरो

सम्तमेक आक्षेपः। अन्यत इत्यादिस्त्वन्यः। तथाच लाघवाद् द्वितीयः पक्ष प्वाद्र्णव्य इति युक्तम्। किञ्चान्यस्मिञ्जीवे तन्नागते पितृपुत्रभर्णृभार्यादिव्यवहारिविधातापत्तौ स भगवता योगिप्रवेशन्यायन संत्स्यतीति कल्यम्। किञ्च। मुक्तचर्ययत्मस्तु न कर्त्तव्यः।
निद्रयैव तिसद्धः। तेन साधनशास्त्रवैफल्यम्। अन्यतः प्रवोधे तु न
कश्चिद्पि दोष इति स प्वाद्र्ण्तव्य इत्याशङ्कोत्यर्थः। परिहारं व्याकुर्वन्ति। \* अस्मादित्यादि \* सिद्धमित्यन्तेन \* लौकिकं हेतुद्धयमुकम्। वैदिकं हेतुद्धयं व्याकुर्वन्ति \* शब्दाश्चेत्यादि \*। तथाच सौषुपिकस्त्सम्पत्त्या मुक्तौ पुण्यपापात्मकफलाभावादुक्तवाक्यं विरद्वचेत। कैष इत्यत्राप्येष इत्यनेन सुप्तम्, आगतं चैकमेव परामृशति। तद्पि विरुध्येत। सति सम्पद्यत्यत्रापि सर्वासां प्रजानामञ्चानं
वद्ति। यदि ता मुक्ताः स्युक्तदा अञ्चानोक्तिरपि विरुध्येत। अत एते
शब्दाः सुप्तप्रबुद्धस्यैकस्यैव ज्ञापकाः। एवं विध्योऽपि। ननु भवत्वेवमेकस्तथापि भगवत एव प्रवोधे मुक्तचापत्तिः कथं परिहर्त्तव्येत्यत

म आजायेतेसादयः । भगवतैव मर्यादारक्षार्थं तथा करणम् । पू-वर्पक्षष्ट्रेक्तयो दुर्वछाः । तस्मात् स एव प्रतिबुद्ध्यते ॥ ९ ॥ मुग्धेऽर्द्धसम्पत्तिः परिशेषात् ॥ १० ॥

किञ्चिदाशङ्क्य परिहरित । ननु यत्र कर्मानुस्मृतयो न सन्ति तत्राऽन्यो भविष्यति । क्वचिन्मुर्च्छोदिविशेषे सर्वस्मृतिनाशेन मुन्धभावदर्शनात् । तत्र यथा छोकिकवैदिकव्यवहारास्तयाऽन्यत्रापि भविष्यन्ति । अनुस्मरणादयश्च बुद्धिदृत्तयः । गङ्गापवाहजलस्य गङ्गावद् य एव चिदंशस्तत्रायाति स एव तथा भवतु, किं स ए-वेति निर्वन्थेनेसाशङ्क्य परिहरित । मुग्धे मुग्थभावे अर्द्धसम्पत्तिरे-

साहुः । \* भगवतेत्यादि \*। अयमर्थः । नायमात्मेति श्रुत्या भगव-ज्ञानं प्रति वरणमेव साधनम्।तच मर्यादायां साधनद्वारैवेति मर्यादा-रक्षार्थं भगवता बांधसमये मुक्त्यजनकस्वाज्ञानकरणाद्, न मुक्तिरि-ति शेषः । सति सम्पद्य न विदुः सति सम्पद्यामह इत्यादिश्रुत्या तथा निश्चयात् । अतः पूर्वपक्षयुक्तीनां दुर्वछत्वाद् भगवतः सकाशा-त्र प्रवोधेऽपि स एव प्रबुध्यत इत्यर्थः ॥ ९॥

मुग्धेऽद्वसम्पत्तिः परिशेषात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* किश्रिदित्यादि \* पतदेव विभजनते \* निन्वत्यादि \* यत्रैते हेतवः सनित तत्र स पव भवतु । यत्र पुनरैक्यसाधका पते हेतवो न सन्ति,
यथा मूर्च्छाविशेषनिवृत्त्यनन्तरमितमुग्धे अमहनामके राजनि तहेहे
शङ्कराचार्यजीवप्रवेशस्य लोके प्रसिद्धेः । अतस्तादशे मुग्धे यथा
लोकिकवैदिकव्यवहारास्तथा सौषुप्तिकेऽण्यन्यजीवे भविष्यन्ति ।
किश्च । अनुस्मृत्यादयो बुद्धेवृत्त्यस्ता जाग्रत्यपि नाना भवन्ति । अते।
गङ्गाप्रवाहे पतितस्य जलान्तरस्यापि यथा गङ्गावद् व्यवहारस्तथा
य पव चिदंशस्तिसम् बुद्धिवृत्तिप्रवाह आयाति, स पव पूर्वकर्मसन्
मापनकत्तां भवतु । एवं शब्दा विध्यश्च बुद्धवैक्यमादायैव नेतन्यः
इति लोकिकवैदिकव्यवहारसिद्धौ किं स एव समायातिति निर्वन्धेनेस्वाशङ्खा परिहरतीत्यर्थः । परिहारं व्याकुर्वन्ति । \* मुग्ध इत्यादि \*

व, न सर्वा । न हि मुग्धस्य यज्ञादाविधकारोऽस्ति । पूर्वपटत्तानि तु जीवनाधिकारात् क्रियन्ते । लौकिकव्यवहारोऽपि नापूर्वः सि-द्ध्यति । पूर्वोक्तहेतुसद्भावे तु न कोऽपि दोषः । अतो मुग्ये अ-द्धसम्पत्तिः पूर्वेव, नोत्तरा । कुत एतत् । परिशेषात् । स एव वा न वेति निश्चयप्रमाणानामभावादर्थात् सन्देहोऽवशिष्यते । तस्मात

मूर्च्छोद्यनन्तरं जीवतो मुग्धमावे अर्द्धसम्पत्तिस्तत्तदितरानिश्चायि-का साधारण्येव बुद्धिर्वचारकस्य भवति, न सर्वा, नान्यतरिनश्चा-यिकेत्यर्थः । कथमर्द्धेत्याकाङ्कायामेतदेव ब्युत्पादयन्ति । \* न ही-त्यादि \*। \* मुग्धस्येति \* मूर्च्छापरतावपि निवृत्तपूर्वसंस्कारस्य। अयमर्थः । शास्त्रार्थवत्त्वाधिकरणे कर्त्तृत्वं जीवगतमेव, न तूपाधिम-मिति स्थितम् । अतः शब्दा विधयश्च जीवमेव विषयीक् वन्ति । तत्रा-ऽधीं समर्थों विद्वानित्यादिनोक्तो यो यज्ञादावधिकारः स मुग्धस्य तस्यापि नास्त्यर्थित्वाद्यभावादतोऽपूर्वाणि न क्रियन्ते । पूर्वप्रवृत्तानि त्वग्निहोत्रादीनि जीवनाधिकारात् क्रियन्ते । एवं छौकिकव्यवहारी-ऽपि पूर्व एव निर्वहति, नापूर्वः कोऽपि सिध्यति। असिद्धे च तस्मि-स्तत्र स वा, अन्यो वेति निर्णेतुं न शक्यते । लोके अमरुशरीरे अ-न्यस्येव । ब्रह्मवैवर्त्तब्रह्मखण्ड उपवर्हणगन्धर्वशारीरे तस्येव प्रवेश-स्मरणात् । वसिष्ठोपदिष्टविस्मृतमन्त्रपूजादेस्तत्पत्न्या मुग्धताया अपि स्मारणाञ्च । अतो यत्र मुग्धभानानन्तरं कर्मानुस्मृ-त्यादिहेत्नां सद्भावस्तदा तु स एव तत्र जीव इति न कोऽपि शब्दा-द्दिविरोधदोषः । यत्र पुनरनुस्मृत्याद्यभावस्तत्र, अत उक्तदोषाद् हेर्नू-नां पूर्वेव सम्पत्तिनोत्तरत्यद्वैव विचारकस्य बुद्धिरित्यर्थः । अत्र पृ-च्छति । \* कुत इत्यादि \* एतद् अर्द्धमिप कुत इत्यर्थः । तत्रार्द्धस-शायां हेतं विवृण्वन्ति \* स एव वा न वेत्यादि \* । प्रसक्तप्रतिषेधे, बः प्रसक्तसदप्रतियोगी स परिशेषः । प्रकृते च, स एवायं न चेति सन्देहे एकतरनिश्चयजनकप्रमाणानामभावात सन्देह एवार्थान्निषे-धाप्रतियोगित्वेनावशिष्यते । अतः स एव परिशेष इत्यर्थः । सिद्ध-माद्यः। \* तस्मादित्यादि \*। उक्तविधात् परिशेषरूपात्सन्देहान्मुग्धे-र्श्वप्रतिपत्तिरद्धे हानं विचारकस्य तस्मादेव पूर्वा सम्पत्तिने त निन सन्देहान्मुग्धे अर्द्धपतिपत्तिः । न तत्र प्राणायनविद्यातकृता मूर्च्छा विचार्यते । तस्याः प्राणधर्मत्वाद । यथा वाल्यं शरीरधर्मः। व्यर्थश्च विचारः । जीवावस्था एव हि विचार्यन्ते । केवलसाक्षि-वादस्तु न ब्रह्मवादः ।

श्चयात् । अतो सुग्धद्दष्टान्तेन न सौषुप्तिकसिद्धान्तभङ्ग इत्यर्थः । कि-श्चात्र प्रतिपत्यादिपदमनुक्त्वा यत् सम्पितपदमुक्तं तेन सुग्धे मूर्चिछ-तेऽद्धसम्पित्तः।यथा नाडीषु सतो नैकट्याद् दुःखामावमात्रक्षपाऽद्धे-सम्पत्तिस्थिति बोध्यते । तेन काळीयदमनस्थळे मूर्चिछतस्यार्द्धसम्प-स्या इन्द्रियाणां प्राणानां च पुनरागमनं यदुक्तं तद्पि न विरुद्धचत इति बोधितम् । अनुस्मृत्या च स एव जीव इत्यापे । अविचारस्तु जीवावस्थामावत्वादेवेति च । एवमत्र प्रासङ्क्तिपरिहारेण सुषुप्तः प्रवुद्धः स एव न त्वन्य इति निर्णीतम् ।

अन्ये तु आस्मन् सुत्रे मुसलाद्यभिघातजन्यां मुर्च्छा विचार-यन्तो, जाप्रत्स्वनसुषुप्तमिति तिस्रोऽवस्था बृहद्गरण्यके जीवस्यो-कास्ताः पूर्व विचारिताः।उन्क्रान्तिश्चतुर्थी. साऽग्रे विचारयिष्यते। इयं तु न जाप्रत्खप्नयोरन्तर्भवन्ति । ज्ञानाभावात् । नापि सुष्प्ती । नि-मित्तभेदादाकारभेदाश । नापि मरणे प्राणोष्मणोरुपलम्भात् । अतः परिशेषादियं पश्चमीत्याहुः। तद् दूषयन्ति। \* न तत्रेत्यादि \* त-त्रावस्थासु इन्द्रियादिस्थानभूतगोलकामिघातकता मुच्छो तु न वि-चार्यते । तस्याः प्राणानां स्वस्थानपरित्यागेन जायमानत्या प्राणध-र्मत्वात् । अतो यथा बाल्यं शरीरधर्मी न विचार्यस्तथेयमपि । कि-श्चायं व्यर्थो विचारः । यथा भवन्मते नाडचः पुरीतद्वा सुपुप्तिस्थान-मिति विश्वानेन न किञ्चित्प्रयोजनं तथैतज्ज्ञानेनापि न किञ्चित् प्रयो-जनम् । यत् पुनर्भामत्याम् एतस्या अवस्थान्तरत्वे तत्प्रविलयाय यत्नान्तरमास्थेयमित्येतद्विचारप्रयोजनमुक्तम् । तद्दि तदा युज्येत यदि सुत्राणि संसारव्यवहाराय प्रवृत्तानि स्युः । आराज्ज्ञानोपयोग-स्तु शरीरायोग्यस्याप्यस्तीति वयसः स्थापनमपि सुत्रे विचारयेत्। अतो न किञ्चिदेतत्। नच जीवस्य केवछं साक्षित्वात् सर्वा अप्यव-सास्ततुपाधानामेवेति प्राणावस्याद्भपाया अस्या अपि विचारे को दोष तस्मादेक एव जीवः स्वप्नादिदोषसम्बन्धरिहतस्तादशजन्मयुक्तो भगवज्ज्ञानरिहतो ज्ञानाधिकारीति सिद्धम् ॥ १० ॥

इति वाच्यम् । धतः केवलसाक्षिवादो न ब्रह्मवादः । सुषुप्त्यु-त्कान्त्योभेंदेनेत्यत्र सम्यङ् निवारितत्वात् । अतोऽस्या जीवावस्था-त्वाभावाद् वृथैवैतद्विचार इत्यस्य सुत्रस्य सुषुप्त्यधिकरणशेषत्वमे-व युक्तमित्यर्थः ।

भास्कराचार्येस्तु केवलसाक्षिवादेऽन्यद् दूषणमुक्तम् । येषा-मीश्वर एव साक्षात् संसारीति दर्शनं, तेषां न पूर्वपक्षोऽवकल्पते, न सिद्धान्त इति । तथाच, स एव त्विति सूत्रवैयथ्योपात इति तेषा-माश्यः । सिद्धमाद्धः । \* तस्मादित्यादि \* । यस्मादस्मिन्नधिकर-णे यः सुबुप्तो भवति स एव प्रबुध्यते इति सिद्धम् । पूर्वाधिकरणे च स्वप्नादेर्मिथ्यात्वम् । पूर्वपादे च योग्यशरीरावाप्तिप्रकारः सि-द्धस्तस्मादेक एवत्यादिना यदुक्तं तत् सिद्धमित्यर्थः ।

भिश्चस्तु, एतां मूर्च्छां सुषुप्तिविशेषत्वेनाङ्गीकृत्य मुग्धे अस्पष्ट-ज्ञाने पुरुष अर्द्धसम्पत्तिरूपा सुषुप्तिभवति। यथा सम्प्रज्ञातासम्प्र-**ज्ञातभेदेन योगो द्विविधो भवति, तथा सुषुप्तिरपीति । इमां च ब्रह्म-**ण्यर्द्धसम्पत्तिरूपां सुषुप्तिमधिकृत्य, आनन्द्भुक् चेतोमुखः प्रा-**ज्ञः ।** जाग्रत्स्वप्नसुषुप्त्यादि प्रपश्चं यत् प्रकाशत इत्यादिश्रुतयः प्र-वृत्ता इत्याह । तन्न । श्रुतीनां या प्रवृत्तिः सा नाडीषु सुषुप्तिमादा-याप्युपपद्यमाना न मोहावस्थामपेक्षत इति न श्रुतिभ्यस्तत्रान्तर्भावः शक्यवचनः । सुखदुःखमाहानुस्मृतीनां रोमहर्षवेपथुवैकृत्यादीनां च दर्शनेन सुषुप्तेः सकाशाद् भेदस्य स्वयमेवाङ्गीकारात् तस्याः सु-षुप्तावन्तर्भावेऽपि हेत्वभावः। नचायोगिनां जीवद्दशायां बृहदारण्य-केऽवस्थात्रयस्यैवोक्तत्वाज्जात्रत्स्वप्नयोवैंलक्षण्ये परिशेषात् सुबुप्ताव-न्तर्भाव इति युक्तम् । परिशेषस्य मरणाईसम्पत्तावपि तौल्यात् । नच पुनरुत्थानाम्न मरणेऽन्तर्भाव इति वाच्यम्। नामभ्रान्त्या यमदूत-नीतानामपि पुनरुत्थानात् । षष्ठस्कन्धे चित्रकेतुसुतस्य पुराणान्त-रेषु सावित्रीपत्युः सत्यवतश्च पुनरुत्थानकथनाच्च । अतो मरणं सर्वप्राणदेहसम्बन्धापरतिः, मुर्च्छा तु सूक्ष्मप्राणदेहसम्बन्धावंस्थिति-

# न स्थानतोऽपि परस्योभयलिङ्गं सर्वत्र हि॥ ११ ॥

इदानीं विषयनिर्द्धारार्थं ब्रह्मस्वरूपं विचार्यते । तत्र प्रथम-मन्योन्यविरुद्धवाक्यानां निर्णयः क्रियते । तद्ध्येमेतावतः सिद्धमः । समन्वयाविरोधाभ्यामेकमेव ब्रह्म प्रतिपाद्यत इति । तत्र यथा का-र्यविरोधः परिद्वत एवं ब्रह्मधर्मविरोधोऽपि परिंहरणीयः । अन्य-

रिति रामानुजाचार्योक्तमेवात्र युक्तम्। परमेतद्विचारस्यात्र प्रयोजनं तैरपि नोक्तम्।

माध्वास्तु भिक्षुवद्त्राङ्गीकुर्वन्ति ॥ १० ॥ ३ ॥

न स्थानतोऽपि परस्योभयलिङ्गं सर्वत्र हिं ॥ प्रस्त्यमानस्य ब्रन्थस्य सङ्कति वदन्तः प्रयोजनमाहुः । \* इदानीमित्यादि । श्वानाधिकारिविचारोत्तरं ज्ञानविषयनिकारो युक्त इति तद्रथमव-सरसङ्खा ब्रह्मणो विवक्षितज्ञानविषयस्य स्वरूपं पादशेषेणात्रिम पारेन च विचार्यत इत्यर्थः । एतेन विचारेणोर्पानषदां ब्रह्मबोधकता-प्रकारो ज्ञातो भविष्यतीति तदर्थोऽयं विचार इति बोधितम् । मन्बस्मित्रधिकरणे वाक्यविचारो इश्यते, न त स्वरूपस्येत्याशङ्खा पतदधिकरणप्रयोजनमाहः। \* तत्र प्रथममित्यादि \*। \* प्रथम-भिति \*। स्त्रकपित्र वारात् पूर्वम्। नतु ब्रह्मस्वरूपनिर्णयः प्रथमाध्या-ये कृतो विरुद्धवाक्यनिर्णयश्च द्वितीयाध्याय इति कि पुनस्तिश्चर्दार-णाविनेत्यत आहु: । \* तद्धीमित्यादि \* । \* तद्धीमिति \* । स्व-स्पिन द्वीरार्थम् । तथाच कार्यमन्यस्य न भवति, किन्त सर्वे ब्रह्मण एव कार्यमिति तत्र निर्द्धारात् सर्वत्र वेदान्तेष्वकमेव ब्रह्म प्रतिपाद्य-त इत्येतावत् सिद्धम् । द्वितीयोक्तविरोधपरिहारोऽपि तद्विपर्यानद्वी-रार्थत्वेनैव फलितो, न तुब्रह्मस्वरूपनिर्द्धारार्थत्वेन ब्रह्मधर्मविराधस्या-अपरिद्वतत्वात् । अतस्तत्र यथा कार्ये अन्यजन्यत्वकृतो विरोधः कार-**जैक्य**निर्द्धारार्थे परिहत एवं कारणभृतब्रह्मस्वरूपनिर्द्धारार्थे ब्रह्म-धर्मविरोधोधि परिहर्गीयः। अन्यया सधर्मकं, निर्धर्मकं वा, जीव-

थाऽबोधकता स्यात । तत्र स्वगतधर्याणामिक्द्धानामित्रमे पादे विचारः । जडजीवधर्मत्वेन मतीतानामत्र विचारः क्रियते । तत्र क्वचिज्जडजीवधर्मा भगवति बोध्यन्ते, क्वचिक्रिषिध्यन्ते । यथा, सर्वकर्मा सर्वकामः । नचैते जीवधर्मा एव न भवन्तीति बाच्यम् । उच्चावचकर्मणां कामानां च जीवगतत्वप्रतीतेः । नेतरोऽनुपपत्ते - रिति सर्वत्र वैलक्षण्यस्योक्तत्वात । कार्यविशेषधर्माणां कारणे व- क्तुमशक्यत्वात । नच कारणधर्मा एव सर्वे कार्ये अंशे वा प्रती-यन्त इति वाच्यम् । अस्थुलम्नाण्वसादिवाक्यैः प्रापश्चिकसर्वधर्म- वैलक्षण्यस्योक्तत्वात ।

वत् सदोषं वा, यावद्दोषरहितं वेत्यादिसन्देहानपायादवोधकता वाक्यानां स्यातः । अतस्तक्षिवृत्त्यर्थिमदं निर्द्धारणिमत्यर्थः । एवं विचारावश्यकत्वं प्रतिपाद्य तत्राऽवान्तरविषयं विभजन्ते \* तत्र स्वगतेत्यादि \*। \* अविरुद्धानामिति \*। परस्परविरुद्धत्वेऽपि सन गवदीयत्वेन प्रतीततया स्वरूपाविरुद्धानाम् । एवं विषयं विभज्य प्रस्तुताधिकरणविषयादिकमाद्यः । \* तत्र कचिदिल्यादि \* । नि-षिध्यन्त इति \*। अस्थूलादिवाक्येषु निषिध्यन्ते । तथास विरुद्ध-वाक्यद्वयद्शेनात् संशयः । किमुभयलिङ्कं ब्रह्मान्यतरिङ्कं वेति । पूर्वपक्षमादुः । \* नचेत्यादि \*। प्रकरणाऽवरुद्धत्वान्नोति न वाच्यः मित्यर्थः । तत्र हेतुः \* । उच्चावचेत्यादि \* । \* प्रतीतेरिति \* । प्र-त्यक्षादेव प्रतीयमानत्वातः । नच श्रुत्यपेक्षया ठौकिकप्रमाणस्य निर्वलत्वात् तस्य भ्रान्तत्वमिति वाच्यम् । नेतरोऽनुपपसेरि-त्यादिसूत्रेषु सर्वत्र जीववैलक्षण्यस्योक्तत्वात् सर्वकामत्वादीनां ब्रह्म-धर्मत्वे जीवसालक्षण्यापस्या शास्त्रस्यापि विरोधात् । कार्यकारण-ब्यवहारभङ्गापस्या कार्यविशेषधर्माणां कारणे वक्तुमशक्यत्वात् । द्रोषं स्कुटम् । तथाच धर्मविधेरुपासनार्थतयोपचाराद्वि नेतुं शन ममस्यान्निषेधस्य तु प्रयोजनान्तरशून्यतया स्वरूपबोधनमात्रफल-कत्वेनान्यथा नेतुमशक्यत्वान्निर्विशेषिलङ्गमेव प्रतिपत्तव्यमितिं प्रा- अत्र केचिद्विरोधमेवमाहुः । सर्वत्र कारणत्वाद् भगवान-स्ति । ततश्च अस्यूले अस्यूलोऽनणावनणुरुच्चावचकर्तर्युच्चावच-कर्ता उच्चावचकामे उच्चावचकामः पृथिव्यां सर्वगन्धो जलादा-वगन्धः । एवं रसादिषु । एवं स्थानतः परस्योभयलिङ्गमुपपद्यते । अथवा कारण एव रूपमरूपं चावच्छेदेभेदेन अचिन्ससामर्थ्योद्घा । अन्यथा असतः सज्जननपसङ्ग इति अपिना संगृहीत इति । एतदु भयमपिन। कुतः ! सर्वत्र हि । सर्वत्रेवेतादशं रूपं भगवत उपदिक्यते । हि युक्तोऽयमर्थः । भगवत्स्वरूपप्रतिपादकानि हि एतानि वाक्यानि,

प्तम । तत्र सुतं व्याकुर्वन्ति । \* अत्रेत्यादि \* । केचिद् ब्रह्मवादैक-देशिन ऋषयो वक्ष्यमाणरीत्योभयलिङ्गाऽविरोधं ब्युत्पादयन्ति । \* यतो वा इमानि, सदेवसीम्येत्यादिभिर्भगवत उपादानत्वस्य सिद्ध-त्वात् सर्वत्रोपादेये कार्ये भगवानस्तीत्यविवादम् । ततश्च यथा पार्थिवकारणभूता पृथिवी घटपटस्तम्मादिषु कार्येषु निमित्तवशात् तत्तदूपतां धत्ते, तथा भगवानप्यस्थूलादिषु द्रव्येषु रसादिषु च गुणेषु तत्तद्रपतां घत्ते इत्येवं स्थानधर्मरूपं तत्ति छङ्गं परस्मिन् भासत इति परस्योभयलिङ्गमुपपद्यत इत्येकं मतम् । अथवेत्यादिनांकं द्विती-यंमतम् । \* अवच्छेदभेदेनेति \* । अवच्छिद्यत इत्यवच्छेदः प्रदेश-स्तेन । तत्र युक्तिस्त्वचिन्त्यसामर्थ्यम् । भाष्ये वाशब्दो वाक्याल-ङ्कारे। पूर्वोक्तरीत्याऽन्यथाऽङ्गीकारे तु स्थानस्य कार्यत्वात् स धर्मस्तत्र ने तत्र स्थाने कुत आगत इति विमर्शे कारणस्य तद्धर्मवत्तामावेन कार्ये तस्यासतः सत्ता स्यात् । तस्मात् तद्विहायैवं तत्तद्वच्छेदभे-देनाचिन्त्यसामर्थ्यादुभयलिङ्गत्वमुपपादनीयमिति । तदिदमपिना संगृहीतम् । एवं स्थानतोऽपीतिपदद्वयेन तदुभयमनुवदन्निषेधाते, नेत्यनेन । तत्र हेतुः । \* सर्वत्रेति \* तं ब्याकुर्वन्ति । \* सर्वत्रेत्यादि \* ननु तत्तद्राक्येषु तत्तालिङ्गताया एव श्रवणात् सर्वत्रैतादशरूपोपदे-शस्य चाश्रवणात् कथं युक्तत्वमित्याकाङ्कायां तद् न्याकुर्वन्ति। \* भगवादित्यादि । \* एतानीति \* सर्वकर्मत्वास्युलत्वादिबोधका- न त्वनुवादकानि। वैयथ्यिपत्तेः । अचिन्सत्वे ज्ञानानुदयः । तमेव विदित्वाऽतिमृत्युमेति, भक्तया मामभिजानाति यावान् यश्चास्मि याद्दशः, ततो मां तत्त्वतो ज्ञात्वा विश्वते तदनन्तर्मिति ज्ञानानन्त-रमेव सायुज्यप्राप्तेः । नच यस्यामतं तस्य मतं मतं यस्य न वेद सः, अविज्ञातं विजानतां विज्ञातमविजानतामिति वाच्यम् । ञ्ञान्द्यानारम्भप्रसङ्गात् । अयं च विरोधः परिहरणीयः । सर्वे हि वि-रोधा अत्र चिन्सन्ते । नापि तत्तदुपादानभूतपदेशविशेषेणाविरो-

नि । तथाहि। सर्वकर्मत्वादिवाक्यं तावत्, अथ खस्ड क्रतुमयः पुरुष इति कतुपदेशं प्रकृत्य शाण्डिल्यविद्यायाम्, एष म आत्माऽ-न्तर्हृद्य एतद् ब्रह्मैतमितः प्रेत्य सम्भवितास्मीत्युपसंहारे तत्कतुविषयं ब्रह्मैव बोधयति । कतुश्चात्र नोपासना । राद्धान्तरात । अन्यथा तहै-यर्थ्यप्रसङ्खात् । किन्तु मननम् । एवमन्यान्यपि वाक्यान्यणोरणीया-नित्यादीनि जीवव्यतिरिक्तमात्मतत्त्वं विषयीकुर्वन्तीत्यस्थूलादिचा-क्यवत् प्रमाणान्तरानवगतभगवत्स्वरूपप्रतिपादकानि । न त्वनवा-दकानि । यदि हि तेषां स्थानगतधर्मानुवादकत्वं स्यात् तदा तैर्वहाः क्षानाभावात् तेषां वैयर्थ्यमेव स्यात् । न ह्यौपाधिकानां धर्माणां त-द्वत्तयाः ब्रह्मणो वा ज्ञानं मुक्त्यर्थमिति वक्तुं शक्यम् । तथा सित दर्शनान्तरीयज्ञानाद् पि सा स्यात् । ततश्च शास्त्रवैयर्थ्यापत्तिः । नापि यथाकथञ्चिच्छाखाचनद्रन्यायेन ब्रह्मप्रतिपत्त्यर्थम् । तथा सति पर-स्परविरुद्धात् धर्मान्न बोधयेयुः। प्रतिपत्तिजननप्रतिबन्धकत्वात्।कि-श्चास्मिन् वाक्येऽनुवाद्कत्वं सम्भवत्यपि न । ज्यायानाकाशादित्यु-क्तेः। न हि लोके आकाशाज्ज्यायः किश्चिद्मि स्थानं, येन तद्वशाद् ब्रह्मणि तद्नूचेत । दिक्कालात्मनां तत्समत्वात् । एवं सांख्यादिद-ष्ट्या प्रकृत्यादिप्रहणेऽपि ततो नान्यस्य ज्यायस्त्वम् । ज्यायस्त्वश्चा-त्र परिमाणादेव विवक्षितं ज्ञायते।अग्रेऽणीयान् वीहोरिति श्रावणात् । अतस्तत्प्रतिपादकत्वमेवात्र मन्तव्यम् । तथा सर्वकमत्वादिप्रतिपादक-त्वमपि, निरङ्करानां तेषामन्यत्राभावादिति । तस्मान्नात्र स्थानप्रयुक्ता- धः । अनुवादकत्वेन वैयर्थ्यापत्तेः । न च भगवित भेदोऽस्ति । प्रसारम्भमेकमेवाद्वितीयमिति वचनात् । अल्पकल्पनायामिष श्रुति-विरोधः सिद्धः । श्रुस्रविरोधार्थमेव हि प्रष्टतेः । तस्मान्न मतान्तरा-नुसारेण जडजीवधर्माणां सत्त्वासत्त्वे परिहर्तु शक्ये ॥ ११ ॥

ऽनुवाद्कत्वम् । एवं द्वितीयेऽपि मते सामर्थ्यस्याचिन्त्यतया तस्या-भानात तद्वतो ब्रह्मगोऽप्यज्ञानापत्तिः । ततश्च, तमेवेत्यादिश्रत्यक-साधनाभावानमोक्षस्याप्यप्राप्त्यापत्तिः। भक्त्याभिज्ञानादेरपि बाधा-पत्तिः स्यात्। तच यस्यामतमित्यादावमतस्यं मतत्वश्रावणादिचन्त्य-रवेना प्रमतत्वेपि सुखेन ज्ञानोदयसम्भव इति वाच्यम् । तथा सति विचारग्रन्यानामपि ज्ञानसम्भवेन विचारशास्त्रस्य वेदान्तरूपशास्त्र-क्य वाऽनारमभप्रसङ्गत् । किञ्चेतद्वाक्योक्तममतायां मतत्वं, तदा बु-द्विगोचरीभवेत् । यदास्य बोधनप्रकारोऽवगम्येत, स एव तु नावग-भ्यते । वदतो व्याघातात् । अतोऽयमपि विरोधः परिहरणीयः ।यतः सर्वे विरोधा अत्र चिन्त्यन्ते । अतो यावदस्य बोधनप्रकारो न व्य-त्पादितस्तावत्पर्यन्तमबोधकत्वान्नानेन ज्ञानं वक्तं शक्यम् । किञ्च । नापि तत्तदपादानभूतप्रदेशविशेषेणाविरोधो युज्यते । ताहशत्वस्य पृथिन्यादौ दर्शनाद् वाक्यस्य लोकसिद्धानुवादकत्वेन वैयर्थ्यापतेः। नच पृथिव्यादीनां सांशत्वादंशभेदेन तथात्वमः । भगवतस्तु निरंश-त्वात प्रदेशभेदेनोप्रगम्यत इत्यनुवादकत्वाभावान्न वैयर्थ्यमिति बा-च्यम् । यदि भगवति खगतभेदो भवेत् तरौ पत्रपुष्पादीनामिव त-दैवमुपगन्तुं शक्येत। स तु नास्ति। प्रत्यारम्भं यत्र यत्र ब्रह्म निरू-पणमारभ्यते तत्र तत्र, एकमेवाद्वितीयमिति वचनात् । यदि सर्वत्रैः करूपता न स्यात् तदा प्रत्यारम्भं तथा कथनमनर्थकमेव स्यात्। अतोऽल्पकल्पनायामपि श्रुतिविरोधः सिद्धः। नच सोऽल्पत्वान्न दुष्ट इति युक्तम् । श्रुत्यविरोधार्थमेव भगवतो व्यासस्य प्रवृत्तेः । तस्मा-न्न मतान्तरोक्तरीत्या जडजीवधर्माणां सत्त्वाऽसत्त्वरूपस्योभयिल-कुविरोधपरिहारसिद्धिरित्यर्थः । विद्वनमण्डने तु प्रकरणसिद्धार्थवि-चारेणैतस्य सिद्धान्तस्त्रत्वमेव सेत्स्यतीत्याद्ययेन वश्यमाणरीत्येत-

### न भेदादितिचेन्न प्रत्येकमतद्वचनात् ॥ १२ ॥

प्रकारान्तरेण समाधानमाशङ्का परिहरति । न भवदुक्तो वि-रोधः सम्भवति । भेदात् । कारणकार्येषु सर्वत्र भेदाङ्गीकारात् । प्रपञ्चिवलक्षणं ब्रह्म भिन्नम् । प्रपञ्चधर्मवद् ब्रह्म भिन्नम् । तथा-ऽज्ञातं ज्ञातञ्च । एकस्य भेदस्याङ्गीकारे सर्वमुपपद्यत इतिचेत्र । प्रयेकमतद्वचनात् । अभेदवचनात् । इयं पृथिवी सर्वेषां भृतानां मध्विति ब्राह्मणे, अयमेव स योऽयमिति सर्वत्राभेदवचनात् का-येकारणक्ष्पप्रकाराणां भेदनिषेधात् ।

द्धिकरणव्याख्यानम् । सोपाधिकं ब्रह्मसविशेषश्चातिविषयो निरुपा-धिकं तन्निर्विशेषश्चतेरित्यपि मतमर्थान्निरस्तम् । विशेषाणामौपाधि-कत्वे ब्रह्मणस्तरस्वभावत्वाभावेन तन्निरूपकश्चतीनामब्रह्मनिरूपकत्वा-पत्तरिति ॥ ११॥

न भेदादितिचेन्न प्रत्येकमतद्वचनात् ॥ स्त्रमवतारयन्ति ।

\* प्रकारान्तरेणित्यादि \* । अत्र स्त्रे उभयिङ्किमिति पूर्वस्ताद्तुधर्तते तदाहुः। \* न भवदुक्त इत्यादि \* । उभयिङ्किपदेन भवता
उक्तो विरोधो न सम्भवतीत्यर्थः। भेदादिति विदृण्वन्ति । \* कारणित्यादि \* । \* सर्वत्रेति \* लोके वेदे च । सिद्धान्तादां व्याकुर्वनित । \* इयमित्यादि \* । \* सर्वत्राभेदवचनादिति \* सर्ववाक्येष्वभेदवचनात् । अभेदवचनस्यैव व्याख्यानं, \* कार्यकारणत्यादि \*
मधुब्राह्मणस्याः कार्योद्यस्त्वेवं बोच्याः। तथाहि । इयं पृथिवी सर्वेषां भूतानां मध्वस्यै पृथिव्यै सर्वाणि भूतानि मधु यश्चायमस्यां पृथिव्यां तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषो यश्चायमध्यातमं द्यारीरस्तेजोमयोऽमृतमयः पुरुषोऽयमेव स योऽयमात्मेदममृतिमदं ब्रह्मेदं सर्वमित्येकं
धाक्यम् । प्यमग्रेपि, अवग्न्याकाद्यावादित्यचन्द्रदिग्विद्युत्स्तत्रिकं
धाक्यम् । प्यमग्रेपि, अवग्न्याकाद्यावादित्यचन्द्रदिग्विद्युत्स्तत्यिस्तुधर्मसत्यमानुषात्मवाक्यानि । एवं चतुर्दशः।
तत्रायमर्थः। इयं प्रसिद्धा पृथिवी सर्वेषां भूतानां ब्रह्मादितृणस्तम्बास्तानां मधु मध्यक्ष । उपकारकं कार्यं भूताद्यजन्यत्यात् । तथाः

## तस्मान भेदाङ्गीकारेण श्रुतयो योजयितुं शक्याः ॥ १२ ॥ अपिचैवमेके ॥ १३ ॥

भेदाङ्गीकारे बाधकमाह। अपिच, एवमेवाभेदमेव भेदनिषेधेनैके

असे पृथियो असाः पृथियाः सर्वाणि भूतानि पूर्वोक्तानि मधु मध्व-व उपकारकाणि कारणत्वात् । किश्च । यश्चायमस्यां पृथिव्यां तेजो-मयश्चिन्मात्रप्रकाशमयः, अमृतमयः, अमरणधर्मा पुरुषः सोऽपि. तद-भिध्यानादेव त्विति न्यायेन पृथिवीरूपतया तदुपकारकत्वात् तस्यै मध्विति चकारेण समुरुचीयते । यश्चायमध्यात्मम्, अधिवारीरं शारीरः शरीराभिमानीत्यन्ये । वस्तुतस्तु, यः पृथिव्यामित्यादिनो क्तोऽन्तर्यामी तेजोमयोऽसृतमयः पुरुषः सोऽपि तेनाभिमानेन प्रकारेण भूतोपकारकत्वादं भूतानां मध्वित्यापि चकारान्तरेण समुच्चीयते । अयमेव सः । अयं तेजोमयादि रूपः पुरुष एव सः। मैत्रैयीब्राह्म-णान्ते पूर्वप्रन्थ उक्तो योऽयमातमा उक्तविधपुरुषरूप इदमसृतमान. न्दः, इदं ब्रह्माऽक्षरम् । इदं सर्वे पूर्वोक्तकार्यकारणरूपप्रकारात्मक-मिति । एवमित्रमेष्वपि वाक्येषु बोध्यम् । सिद्धमाहुः । अ तस्मादि-त्यादि %। एतेषां कार्यादीनां भगवदात्मकत्वनिगमनेन प्रतिवाक्य-मभेदस्य बोधनात् । तथाच तत्तद्वाक्येषु तत्तद्धर्मश्रावणेऽपि ब्रह्मण-पेक्यात सर्वत्र सर्वे कार्य सर्वे कारणं सर्वाणि रूपाणि सर्वे प्रकाराः सन्तीति विरोधतादवस्थ्यात्र भेदाङ्गीकारेण श्रुतयो योर्जायतुं शक्या इत्यर्थः ॥ १२ ॥

अपिचैवमेके ॥ ननु पूर्वस्त्रेणेव भेदे श्रुतिबलेन वारिते, अस्य स्त्रस्य किं प्रयोजनिमत्याशङ्कायां तत्प्रयोजनमाद्यः । अभेदेत्या-दि अ। तथाच भेदाङ्गीकारे बाधकप्रदर्शनेन कदाचित स्मार्चतया नित्यानुमेयवेदम्लत्वं शङ्कातेति तिन्नवारणार्थमिदं स्त्रमित्यर्थः । तद् ब्याकुर्वन्ति । अभपचेत्यादिना अश्रुतिस्तु बृहदारण्यके शा-रीरब्राह्मणेऽस्ति । अश्र पूर्वं, प्राणस्य प्राणमित्यादिना प्राणाद्याधिदै-विकं ये विदुल्ते ब्रह्म विदुरित्युक्ता तस्य वेद्यस्यैव प्राप्यत्वं वद्स्तस्य स्वक्रपमाह, नेह नानास्ति किञ्चनेति । अर्थस्तु इह मनसाऽवासव्ये शाखिनो वदन्ति । मनसेवेदमाप्तव्यम्, नेह नानाऽस्ति किञ्चन, मृसोः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पञ्चतीति भेददर्शननिन्दा-वचनात् । तस्मान्न भेदाङ्गीकारः कर्त्व शक्यः। इवशब्दो, बहु स्यामिति व्यावस्यर्थः । तस्मादुपनिषत्सु सर्वपकारोऽविरोधः सिद्धः॥ १३॥

अरूपवदेव हि तत्प्रधानत्वात् ॥ १४ ॥ एकदेशिमतेन समाधानमाह । कथमत्र संदेहो, विरोधो वा ।

श्रक्षणि न नानास्ति। यत्किञ्चननियम्यत्वेनावयवत्वेन वाऽतिरिक्ततया वेदनविषयं भवति । तद् ब्रह्मैव, न तु तद्तिरिक्तम् । विलक्षणप्रती-तिविषयस्य कथमपृथक्कमित्याराङ्कावारणायार्थान्तरकल्पनेनास्य भेद-परत्ववारणाय च भेदाङ्गीकारे बाधकमाह । \* मृत्योः स इत्यादि \* । इवराद्धं विनापि भेददर्शनिन्दासिद्धेस्तद्वैयर्थ्यं स्पादिति तत्प्रयो-जनमाहुः । \* इवेत्यादि \* । तथाच धटपटवद् घटान्तरवत् तरुकु-सुमवच्च तत्त्वतो नानेव नाना पर्यति तस्य दोषो, न त्वैच्छिकं वि-लक्षणप्रतीत्युत्पादकं यः पर्यति तस्य दोषः । ताइरास्य श्रौतत्वेन धास्तवत्वादिति बोधनं प्रयोजनमित्यर्थः । सिद्धमाहुः । \* तस्मादि-स्यादि \* यस्मादुपनिषत्सु सर्वत्रोभयलिङ्गमुच्यते भेदश्य सर्वप्रका-रेण निषिध्यते तस्मात् तथेति श्रुतीनामबोधकत्वमेच प्रसक्तमित्यर्थः। प्रवमशाधिकरणे आक्षेपसङ्गत्या विरोधः साधितः ॥ १३ ॥ ४॥

अक्षपवदेव हि तत्प्रधानत्वात् ॥ सङ्गतिं वदन्तोऽधिकरणम-वतारयन्ति । \* एकदेशीत्यादि \* । अयं ह्येकदेशी ब्रह्मण एकदेशेन जगत्समवायित्वं तद्विरिक्तस्य जगद्वैरुक्षण्यं स्वक्षपतः सधर्मकत्वं-स्वेच्छ्या व्यवहार्यत्वं झानात्मकं ब्रह्मण आकारं च मन्वानो झाना-कारस्य ब्रह्मणः प्रपञ्चप्रतिविम्बेन रहीकिकधर्मवत्त्वादिकं मनुते । त-ममतेन विरोधसमाधानमाहेत्यर्थः । अस्याग्रे किञ्चिदंशेनादरणीयत्वा-दादावेतन्मतेन कथनम् । तत्रैकदेशी स्वमतं व्युत्पादयितुं पूर्वा-धिकरणसन्देहं सिद्धान्तं चाक्षिपन्ननुयुक्के। \* कथिमत्यादि \* अ- जडजीवधर्माणां विधिनिषेधयोजेडजीवयोहि जडजीवधर्मा भव-नित । अन्यत्र त्पदिश्यमाना उपासनार्था भवन्ति । ननूक्तो भे-दाऽभावः । ससम् । तथापि कार्यकारणांशभावकृतस्य भगवद्वि-हारार्थं जातस्य भेदस्य निषेद्धमशक्यत्वात् । तस्माद् ब्रह्मणि जड-जीवधर्माणां निषेधो युक्तः । उपचारात्तु सर्वकर्माद्यः । विपरीतं किन्न स्यादत आह । अह्मपवदेव। इप्यते निह्मप्यते व्यवह्नियत इति

त्रोमयलिङ्गवाक्यश्रवणे किमापाततः सन्देहः? उत ब्रह्मणि जड-जीवधर्माणां विधिनिषेधयोर्विरोधनिर्द्धारातः । विरोधश्च किम्भय-लिङ्भवणाद्तोभयलिङ्गवतोर्भेदनिश्चयादिति । तत्र सन्देहे द्वितीयं हेतं निरस्यति । \* जडजीवयोरित्यादि \*। तथाच द्वितीयस्य हेतो-रभावात ततः सन्देहो न युक्त इत्यर्थः । सन्देहे द्वितीयं हेतं निरस्य स्वमतं साधियतुं विरोधिद्वतीयहेतुमुज्जीवयति। \* नन्वित्यादि \*। तथापीति \*। उक्तत्वेपि। तथाच ताहरास्मापि निषेधे, बहु स्यामि-त्यादेः. स वै नैव रेम इत्यादेश्च पीड्या सृष्टिदशायां भेदाभावस्थेवा-शक्यवचनत्वाद् द्वितीय एव हेतुरवइयमभ्युपेय इति ताइग्वाक्य-श्रवणादापातत एव सन्देह उभयलिङ्गवतोर्भेदनिश्चयादेव च विरोध इत्यर्थः । तेन सिद्धं खसिद्धान्तमाह । \* तस्मादित्यादि \* । एव-मेकदेशिसिद्धान्तेन समाधानं सङ्घेपतो निरूप्य तदेव विशेषतो वक्तं सुत्रमवतारयन्ति । \* विपरीतिमित्यादि \*। ब्रह्मण उपादानकारण-त्वं पूर्वे सिद्धम् । अतः कारणधर्मा एव सर्वेकर्माद्यः कार्ये प्रती-यन्ते सुवर्णरूपादय इव कटकादिष्वतस्ते युक्त्या श्रुत्या चतत्र सिद्धा इत्यनेकप्रमाणसिद्धत्वाद् विधिपक्षोऽपि युक्त इति स एव कुतो न स्याद्, विरोधपक्ष एव वा कुतो न स्यादिशङ्कायामेकदेशिमतंन समाधि वक्तुं ब्रह्मणः प्रपञ्चवैरुक्षण्यं तत्समवायित्वादिकं, चाहे-सर्थः। तेन सर्वकर्मत्वादयो धर्माः पाणिपादादयश्च ब्रह्मणि सन्ति न वेति सन्देहः । उभयविध—वाक्यश्रवणं सन्देहबीजम् । सन्तीति पूर्वः पक्षः। न सन्तीति तन्मते समाधानमिति बोधितम् । समाधान-ब्युत्पादनाय सूत्रं ब्याकुर्वन्ति । \* इत्यत इत्यादि \* । हेतुं ब्यु- रूपं सर्वव्यवहारविषयत्वं, तयुक्तं रूपषद् विश्वम् । ब्रह्म तु तदिछक्षणम् । कार्यकारणांशांशिनोर्वेछक्षण्यस्य युक्तत्वात् । नन्ववैछक्षण्यमपि युक्तं, कारणत्वादत आह् । तत्प्रधानत्वात् । तस्य ब्रह्मणः प्रधानत्वान्मुख्यत्वात् । यत्र हि तत् प्रतिपाद्यते तत्र तस्य
मुख्यत्वम् । ब्रह्मपतिपादने ब्रह्मधर्माणामेव मुख्यत्वं, नान्यधर्माणाम् । यथा प्रशासनस्य मुख्यत्वं, तथा सर्वकर्नेति छौकिककर्माऽनुवादेन भगवत्सम्बन्धे स्पष्टमेवामुख्यत्वम् । विशिष्टबोधनेऽपि
सर्वशब्दस्य प्रसिद्धानुवादकत्वादितिरिक्तकल्पनायां गौरवात् प्रमाणाभावाच यथाकथि खर्मवन्वेन ज्ञानस्यैवोपयोगाछोकधर्मानेवानृत्र वैशिष्ट्यबोधनमुचितम् । अरूपिनित वक्तव्ये अरूपविति

त्पादयन्ति । \* यथेत्यादि \*। तथेति वैधर्मे इष्टान्तः । \* भगव-स्सम्बन्ध इति \*। विधीयमान इति शेषः । तथाच तत्र ह्येतद्वै तद-क्षरमिति ब्रह्मैवोपक्रम्य प्रद्यासनस्योक्तत्वात् तस्य मुख्यत्वम् । अत्र तु मनोमयः प्राणशरीर इति शरीरविशिष्टमुपक्रम्य पठितत्वात् त-थेत्यर्थः । नन्बन्न न केवलोऽनुवादः किन्तु लैकिकधर्मतुल्यधर्मवत्ताः ब्रह्मणो बोध्यत इत्यवयुत्यानुवादान्नैतेषामध्यमुख्यत्वमतः आहुः। \* विशिष्टेत्यादि \*। माऽस्तु सर्वकर्मादिशब्दानामनुवादकत्वं तथापि के सर्वे इत्याङ्कायां ये लोकप्रसिद्धासानेव सर्वपदेनानृद्य, कुन्त्या हि सहशी पादी हृष्टा कर्णस्य धीमत इतिवत् सर्वेश्वमिव कर्माणि य-स्येति तत्तुल्यानामतिरिक्तानां विधानं समासेऽङ्गीकार्यम् । तथा सति गौरवात् सर्वकर्मादिश्चतेर्वाद्कवितत्वात् तद्तिरिक्तस्यैतद्धमीवधा-यकप्रमाणस्याभावाच्चातिरिक्तकल्पनामकृत्वा यथाकथश्चित् तद्ध-र्भवस्वेन ज्ञानस्येवोपासनायामुपयोगाल्योकधर्मानेवानुद्योपचारेण द्या-रीरधर्मविशिष्टबोधनं युक्तमित्यर्थः। ननु यदि सर्वकर्माद्यभावेन स-र्वव्यवहारातीततया जगद्वैलक्षण्यं सूत्रकृतो श्रीमेवेतं स्यात् तदा अ-क्रपमित्येव वदेश्व त्वक्रपवदिति । वदति त्वेवम्। अतोऽतिरिक्तधर्मक-व्यनैव युक्तेत्यत आहु:। \* अरूपमित्यादि \*। \* एवं निर्णय इति \* वचनं, भिन्नधर्माणामेवैवं निर्णयो, न तु प्रशासनवद् भगवद्धर्माणा-म् । तस्मात् कार्यवत् तद्धर्माणामपि कार्यत्वाद् भगवत्त्वं न भगव-द्धर्मत्वमिति सिद्धम् ॥ १४ ॥

## प्रकाशवचावैयध्यीत् ॥ १५॥

नतु सर्वव्यवहारातीते शास्त्रवैफल्यम् । मनसैवैतदाप्तव्यामिति विरोधश्च न परिहृतः । तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामि, यतो वाचो निवर्तन्त इति चेस्रत आह । प्रकाशवत । यथा सौरपकाशो व्यव-हार्योऽव्यवहार्यश्च, न हि स्वतः सम्पादियतुं शक्यते स्थापियतुं वा । आगते तु सूर्ये मेघाद्यभावे च सान्निध्यमात्रेण व्यवहारः

श्रीपचारिकत्वनिर्णयः । तथाच लोकवैलक्षण्येन लोकिकव्यवहारा-तीतत्वमेवाभित्रेतं, न तु यावद्व्यवहारातीतत्वम् । अस्थूलादिवा-क्य एव प्रशासनश्रावणेन तथा निश्चयादिति बोधनाय तथा कथन-मतो नानेनातिरिक्तधमकल्पनिसिद्धिरित्यर्थः । तेन सिद्धमाह् । \* तस्मादित्यादि \* । \* कार्यवदिति \* प्रपञ्चवत् । \* न भगवद्धमे-त्वमिति \* । न नित्यभगवद्धमेत्वम् ॥ १४॥

प्रकाशवच्चावैयर्थ्यात् ॥ स्त्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । सर्वकर्मत्वादीनामोपचारिकत्वात् । प्रशासितृत्वादीनां चालौकिकत्वन सम्यग्बुद्धावनारोहात् सर्वव्यवहारातीते ब्रह्मण्यङ्गीकारे छते श्रेयत्वेनापि व्यवहारत्यासम्भवाज्ञ्ञानार्थस्य विचारशास्त्रस्य वैफल्यम् । मनसैवैतदाप्तव्यमिति विरोध शति सर्वव्यवहारातीतस्य मनोविषयत्वाभावेन,तथा तस्याःश्चतेरप्राप्य मनसा सहेत्यनेन च सह विरोधो न परिहृत इत्यर्थः । अस्मिन् स्त्रे प्रकाशवदिति
न मतुष्, किन्तु तृतीयान्ताद्वतिः।पूर्वस्त्रादेकदेशभूतमपि तत्यदमनुवर्षते । तद् ब्रह्म प्रकाशेन तुल्यम् । तत्र कथं तुल्यमित्याकाङ्कायां
स्त्रं व्याकुर्वन्ति \* प्रथेत्यादि \* । व्यवहार्यत्वाव्यवहार्यत्वे व्युत्यादयम्ति । \* नहीत्यादि \* । \* सापिषतिविक् \* । आयातो यथा

कर्तुं शक्यते । तथा लौकिकवाङ्मनोभिन शक्यते व्यवहर्तुम् । ईव्वरसिन्नधाने तु शक्यत इति द्वयमाह श्रुतिः । कुत एतद्वगम्यते तत्राह । अवैयर्ध्यात् । अन्यथा शास्त्रं व्यर्थ स्यात् । चकारादर्माणां तथात्विवरोधः परिहृतः । आसीनो दृरं व्रजति, अपाणिपादो जवनो ग्रहीता पश्यत्यचक्षुः स श्रुणोसकर्ण इत्यादावलौकिका भगवद्धमी उच्यन्ते । अकारणककार्यवचनात् ब्रह्मधर्माणाआकार्यत्वं वोधयति।तस्माद्वयवहार्येऽपि नशास्त्रवैफल्यम्॥१५॥

#### आह च तन्मात्रम् ॥ १६॥

किञ्चिदाशङ्क्य परिहरति । नन्वलौकिकानीन्द्रियाणि विरो-धाभावाय कथं न कल्प्यन्ते । अन्यथा अकारणककार्यत्वं, तस्य च निसत्वमलौकिकत्वं, ततश्च पश्यसचश्चारिति विरोध इसाशङ्क्य परिहरति । आह च श्रुतिः स्वयमेव तन्मात्रं मज्ञानघनमात्रम् । स यथा सैन्धवद्यनोऽनन्तरोऽबाह्यः क्रतस्नो रसघन एवं वा अरेऽयमा-

नापयाति तथा विरोद्धमः । \* सिवधाने तु शक्यत इति \* । उपा-सनादिसाधनेनेश्वरसिवधाने प्रतिबन्धकाभावाच्छक्यते । \* द्वय-मिति \*।मनसा वाचा चाऽवाण्यमनाण्यञ्जेति द्वयमः । \* शास्त्रमि ति \*।मनसैवैतत् । तापनीयक्षं ज्ञानफलबोधकं, तमेवेत्यादिक्षं चेत्यादिकं उभयबोधकं शास्त्रमः । प्रकाशतुल्यत्वसङ्काहकचकार-सूचितं धर्माणां लौकिकत्वादिविरोधपरिहारं व्याकुर्वन्ति । \* आ-सीन इत्यादि \*। \* अलौकिका इति \*। लोकविरुद्धा । \* अका-र्यत्वमिति \*। नित्यत्वम् । \* तस्मादिति \*। अकौकिकधर्मसत्त्वा-च्छास्त्रस्य च सित्रधानार्थत्वात् ॥ १५॥

आह च तन्मात्रम् ॥ स्त्रमवतारयन्ति। \* किञ्चिदित्यादि \* पतस्यैव विभागो, \* नन्वित्यादि \*। \* विरोध इति \*। लोक-विरोधः। सूत्रं ब्याकुर्वन्ति । \* आहेत्यादि \*। तथाच कृत्स्नस्य

त्माऽनन्तरोऽवाहाः कृत्स्नः मज्ञानघन एवेति स्वरूपातिरिक्तानामि-निद्रयाणामभावात । नच क्रियाभावोऽपि । वेद्विरोधेन तथा क-स्पयितुमशक्यत्वात । वेद्विःश्वासायनभूतसमुत्थानादेरुक्तत्वाच्च । अतो नेन्द्रियाणां परिकल्पना । किन्तु सर्वाकारस्वरूपं वस्त्वेव ताद्दशमिति मन्तव्यम् । कृत्स्नवचनात् । चकारात् सर्वेन्द्रियविव-जितमिति स्मृतिरपि । तस्माभेन्द्रियकल्पनाविरोधः ॥ १६ ॥

## द्शियति चाथोऽपि स्मर्यते ॥ ३७ ॥

पुनः प्रकारान्तरेण विरोधमाशक्का परिहरति । ननु ब्रह्म ज-गत्कारणिनिति सिद्धम् । तच्च समवायि निमित्तं चेति च । कार-णधर्मा एव हि कार्ये भवन्ति । असम्भावनायां त्वन्यथा कल्पनम् ।

प्रज्ञानघनत्वोक्त्या शास्त्रतः प्रतीयमानस्य सर्वस्य केवल्ञानात्मकताया एव सिद्धेः स्वरूपातिरिक्तानामिन्द्रियाणामभावादितिरिकेनिद्रयक्तरणान युक्ता । नचेन्द्रियाभाववत् क्रियाया अभावोऽपि
शाद्धाः । दूरव्रजनादिबोधकवेदवाक्यविरोधेन तथा करणयितुमशक्यत्वात् । नच तत्प्रकरणान्तरत्वाच्छरिरविशिष्ठबोधनपरमिति श्रद्भूग्म । अत्रापि वेदनिश्वासायनभूतसमुत्थानादेः आवणेन श्वासोप्रकृत्वासजगत्स्थापनभूतसमुत्थानतद्गुविनाशनिक्रयाणामुक्तत्वादिस्पर्थः । \* उक्तत्वाचेति \* चकारः प्राणश्चेव प्राणो भवतीत्सादेः समुश्चायकः । विषयवाक्यसिद्धमर्थं निगमयन्ति । \* अत इत्यादि \* ।
अक्तत्स्नत्वबुद्ध्युत्पादकप्रकारसत्त्व एव तिश्ववारकस्य क्रत्स्नपदस्य
सार्थक्यसिद्धलद्वचनात् तथेत्यर्थः । सिद्धमाद्धः । \* तस्मादित्यादि \* । क्रियाणां केवल्ज्ञानात्मकेन स्वक्रपेणैव सिद्धत्वाक्र तद्वुरोधेनापि तथेत्यर्थः ॥ १६॥

दर्शयति चाथोऽपि स्मयते ॥ \* पुनरित्यादिना सूत्रमवतार्थ तद् विमजन्ति । \* नन्वित्यादि \* । \* असम्मावनायां त्वन्यथा क-व्यनमिति \* । कार्यासाधारणधर्माणां कार्यत्ववत् कारणे असम्भा- कामादयो धर्माश्च श्रुतौ विहिताः । ते ब्रह्मण एव भवितुं युक्ताः । निषेधिकार्णप श्रुतिः । न हि वेदवादिनामणुमात्रमप्यन्यथा कल्पन-मुचितिमसाशङ्का परिहरति । दर्शयित श्रुतिरेव जडजीवधर्मा-णां भगवसभाव इति । द्वे चा व ब्रह्मणो रूपे इत्युपक्रम्य द्वेधा

बनायां तु विवर्त्तवाद्स वा, असतः सत्ताया वा आश्रयणेन श्रुतिविरुद्धं कल्पनम्। \* इत्याशङ्कोति \* एवं प्रकारेण विरोधमाशङ्का परिहारं वदन्तो दर्शयतिपद्स्चितं विषयवाक्यमुपन्यस्य व्याकुर्वन्ति।

\* द्वे इत्यादि \* इदं बृहदारण्यके मृत्तांमृत्त्रवाद्यणे। तत्र द्वे वा व
ब्रह्मणो रूपे इत्युपकम्य अधिदेवताध्यात्मभेदेन द्वेधा पश्च भूतान्युक्त्वा, अथात आदेशो नेति नेतीतिनिषधमाह। तत्र कि द्वी नश्री प्रकृतमर्थ गमयत इति द्वयोः स्थापनमात्रं क्रियते ? कि वा वीप्सया
पूर्वोक्तं सर्वे निषधित ? उत रूपद्ययमेव निषधित ? अथवा पूर्वप्रतिषधो मृत्राशिं निषधित, द्वितीयो वासनाराशिमित्यादिशङ्कायां
श्रुतिः स्वयमव विद्यणोति । न ह्यस्मादिति । नेत्यन्यत्परमस्तीति ।
अत्र व्याख्येये वाक्ये अथशब्दः प्रक्रमभेदकः । अत इति हेतौ पश्चमी,
ल्यब्लोपे वा । उक्तं रूपद्वयं हेत्कृत्य आदेशसाक्ष्यां कार्याक्ष्यां
रूपात्र्यां ब्राप्यस्य ब्रह्मण उपदेशो नेति नेतीति ।
पूर्व इतिशब्दः प्रकारवाची । तथाच समवायित्वाद् ब्रह्म पश्चभू-

पूर्व शतराब्दः प्रकारियाचा तियाच समयायित्वाद् प्रक्का पञ्चभूतितानि भवति, न तु, इति एवंप्रकारकं पञ्चभूतप्रकारकम् । एषः प्रथमनेत्यर्थः । तद्देतद् व्याख्यानेन साध्यति । न ह्यस्मादित्यनेन । न, न भवत्यव ब्रह्म ताहराम् । हि युक्तोऽयमर्थः । युक्तत्ये हेतुः— एतस्मादिति । यत एतस्माज्ञातं तत्। न हि कार्यकारणयोरेकः प्रकारो भवति । अतो व्याख्यानात् प्रथमेन नेतीत्यनेन प्रकारिनेषेघो- पसंहारः । द्वितीयं नेतीति व्याख्याति । अन्यत्परमस्तीति । निम्नप्रकारकत्येऽपि, न तु समवायित्वमात्रत्वं, किन्त्वन्यत् परमस्तीति । तथाच्याच द्वितीयेन नेतीत्यनेन एतावक्तानिषेघोपसंहारः । तथाचात्र न सर्वेनिषेघो नापि कपद्वयनिषेघो, नापिभृतवासनाराह्योर्निषेघो, न वा तत्स्थापनमात्रम् । निषेघपक्षेषु व्युत्पादनपूर्वकप्रतिपादनवैयर्थ्यान्

पश्च भूतान्युक्ता, अथात आदेशो नेति नेतीसाह । इतिशब्दः प्र-कारवाची । ब्रह्म पश्च महाभूतानि भवति । न त्वेवंपकारकम्।तद् साधयति । न भवसेव ब्रह्म तादृशम् । हि युक्तोऽयमर्थः । एतस्मा-ज्ञातिमिति । न हि कार्यकारणयोरेकः प्रकारो भवति । अतो ने-ति नेतीति प्रकारनिषेषापसंहारः । न तु समवायित्वमात्रत्वम् । किन्त्वन्यद् प्रमस्तीति इपं निक्ष्प्य नाम निक्ष्पयति। ससस्य सस-

पातात । स्थापनमात्रपक्षे निषेधस्य प्रक्रमान्तरस्य च वैयर्थ्यप्रसङ्गात्। अतः प्रकारैतावत्तयोरेव निषेध इत्यर्थः । एतदेव निगमयितुमादः। \* इतीत्यादि \* इत्येवम् । अरूपत्ववारणाय रूपं निरूप्यानामत्ववार-णाय नाम निरूपयति, सत्यस्य सत्यमिति । तत्र व्याख्येयवाक्य इव व्याख्यानवाक्येऽपि एवं शङ्का स्थात् । हि निश्चयेन । न एतस्मात् किन्त्वाविद्यकमिति हेतोर्नेति । इति इदं ब्रह्म न भवतीत्युच्यते, कि-म्त्वन्यत् परं ब्रह्मास्तीति । यद्वा हि यस्माद्धेतोर्नेतिनेतीति वीप्सया मुर्त्तामुर्ते तद्वामनात्मिकामविद्यां, तत्कार्यादि च सर्वे निषिध्य सर्वे-निषेघावधित्वेन तत्साक्षित्वेन च ब्रह्मैव निर्दिष्टम इति कृत्वा निति नेतीत्येतस्मात् परम् उत्कृष्टं ब्रह्मणो निर्देशेन अन्यन्नास्तीति । अथवा न ह्येतस्माद् ब्रह्मणो व्यतिरिक्तमस्तीति नेतीत्युच्यते, न पुनः स्वयमेव नास्तीत्यर्थः । तच दर्शयत्यन्यत् परमऽनिषिद्धं ब्रह्मास्तीति विधाऽपि अक्षरयोजना सम्भाव्यते । अतः को वा व्याख्यानवाक्यार्थे इति । त-त्सन्देहं निराकर्त्तुं नाम निर्वक्ति । प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्यमि-ति। प्राणन्तीति प्राणाः पूर्वोक्ता अपरब्रह्मरूपास्तत्कार्यत्वात् । सत्य-म् । नाविद्यकाः ब्रह्मविवर्त्तभूताः । तत्र हेतुः । तेषां प्राणानां एष परमात्मैव सत्यं स्वरूपभूत इति । यद्वा सदूपत्वात् त्यरूपत्वाच्च सत्त्यं प्राणास्त्रेषामेष स्वरूपभृत इति । तथाच व्याख्यानवाक्यमपि त्र निषेधस्य प्रपञ्चे पर्यवसानं गमयति, न वा ब्रह्मणः सर्वविशेषद्य-न्यत्वे, किन्तु ब्रह्मणः प्रपश्चप्रकारकत्वे प्रपञ्चसमवायिमात्रत्वे चे-त्येतद्र्यं रूपनामवस्वार्यं च नामनिर्वचनम् । तदेतदुक्तम्, इतीत्या- मिति । तेन प्रपञ्चातिरिक्तब्रह्मणो विद्यमानत्वाव प्रपञ्चधर्मवचनं तिस्मन्नौपचारिकमेव युक्तम् । श्रुसैव तथा प्रतिपादनाव । चकारः पूर्वयुक्त्यनुसन्धानार्थः । अथो इति प्रक्रमभेदोऽपि । अथात आदेश्वा इति भिन्नप्रक्रमेणाऽऽह । श्रुतेरन्यार्थतानिराकरणायाह । अपि स्मर्यते । अनादिमव परं ब्रह्म न सव तन्नासदुच्यत इति । सदसन्तोः क्षेत्रत्वाव । क्षेयनिष्पणे निषेधः । प्रपञ्चधर्मा भगवति उच्यन्ते वेदादौ, न तु तद्धर्मा भवन्तीति ज्ञापयति । तस्माच्छ्रुरुतिस्यन्ति स्यामेव तथा निर्णयः ॥ १७ ॥

अत एव चोपमा सूर्यकादिवत ॥ १८॥

प्रश्नधर्मा भगवत्युच्यन्त इस्रत्र निदर्शनान्तरमाह । अत एव इममेत्र निर्णयमाश्रिस, समः प्छिषिणा समो नागेन समो मशकेन सम एभिस्त्रिभिर्छोकैः समोऽनेन सर्वेणेति निरुपमस्य भगवतो यदु-पमानं तत् तद्धर्मसम्बन्धात् । न चात्र स्वतन्त्रतादृशधर्मवन्त्वं ब्रह्म-णो वक्तुं युक्तम् । निवदमपि विरुद्धिसाशङ्क्रय दृष्टान्तमाह ।

दिना । तेन यत् सिद्धं तदाहुः \* तेनेत्यादि \* । नामन्याख्यानपूर्वकं ब्रह्मणोऽतिरिक्तत्वस्थापेनन ब्रह्मणस्तथात्वात् तथेत्यर्थः । \* प्रक्रमन्मेदोऽपीति \* । प्रकारभेदब्रह्मातिरेकयोख्पाद्वलक इत्यर्थः । स्मृतौ ब्रह्मणः सद्सन्त्वं निषिध्यते इति कथं तेन विवक्षितव्यतिरिक्तार्थवारंणामित्यतों व्याकुर्वन्ति । \* सद्सतोरित्यादि \* ॥ १७ ॥

अत एव चोपमा सूर्यकादिवत् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* प्रप-श्रेत्यादि \* व्याकुर्वन्ति । \* अत एवेत्यादि \* । \* निरुपमस्येति \* न तत्सम इति श्रुत्या तथा प्रतिपादितस्य । \* तद्धमसम्बन्धादित्या-दि \*। यदि प्रपञ्चधमवत्त्वं ब्रह्मणः स्यात् तदा प्लुषिनांग इत्यादि प्र-थमान्तमेव निर्दिशेत्, समपदं च न निर्दिशेदतस्तथा निर्देशाभावात् प्रपञ्चधमसम्बन्धादेव तद्धमवन्त्वं, न स्वतस्तथात्वमित्यर्थः । इष्टान्तो-किप्रयोजनमाद्वः । \* नन्वित्यादि \* इदं निद्शेनमि समत्वासम- सूर्यकादिवत । सूर्येण सहितं जलं सूर्यकम । यथा ह्ययं ज्योति-रात्मा विवन्वान अपो भिन्ना बहुधेकोऽनुगच्छन, एकघा बहुधा चैव दृश्यते जलचन्द्रवदिति । यथेतरसंश्लिष्टस्योपमानत्वमेवं, समः प्लुषिणेसपि । चकारस्तु विरोधाभावो वक्तव्योऽधिकरणञ्च सं-पूर्णमेकदेशिन इति सूचर्यात । तस्माज्जडजीवधर्माणां भगवत्युप-चारो, निषेधस्तु मुख्य इति ॥ १८ ॥

स्वयोरुभयोरपि श्रावितत्वेन विरुद्धमथवा तद्धर्मसम्बन्धेन तद्धर्मव-च्वे ब्रह्मणोऽङ्गीकियमाणे दुष्टसम्बन्धे दुष्टत्वमपि स्यादतोऽपि विक्-द्धमतो निर्णायकत्वामावमाशङ्खा श्रीतं दृष्टान्तमाहेत्यर्थः।सिद्धमाहः। \* यथेत्यादि \* यथा किरणद्वारा जलादिसंश्विष्टस्य सूर्यादेर्बह्योप-मानत्वं, यथा ह्ययं ज्योतिरात्मा विवस्वानपो भिन्ना बहुधैकोऽनुग-च्छन्, उपाधिना कियते भेदरूपो देवः क्षेत्रेष्वेवमजोऽयमात्मंत्यादि-वाक्येपूच्यते । एवं समः प्लुषिणेतिवाक्येऽपि प्लुष्यादिसंश्ठिष्टस्य तदुपमेयत्वमप्युच्यत इति विरोधाभावादुपमारूपं निद्रशनमपि नि-र्णायकमित्यर्थः । सिद्धमादः । \* तस्मादिति \* ब्रह्मणः प्रपञ्चविलक्ष-णत्वेन कार्यासाधारणधर्माणां कारणे ब्रह्मण्यभावेन ब्रह्मणस्तत्स्वरूप-धर्माणां च लौकिकमनोवागगोचरत्वेन कृत्स्नः प्रज्ञानघन इति श्रुत्या आकारस्य ज्ञानात्मकत्वेन तत्ततत्क्रियादीनां धर्माणां च नैसर्गिक-त्वेन तेषां च भगवत्प्राकट्ये एव दर्शनादिव्यवहारविषयत्वेन लौकि-कवाङ्मनोभिः प्रतीयमानानां स्थानधर्मत्वात् तथेखेकदेशिमतेन सि द्मित्यर्थः । तेन ब्रह्मणः स्थानतो जडजीवधमत्वं. स्वतस्तु तद्रहित-त्वमिन्येकदेशिमतेन सिद्धम् । एतेनास्याधिकरणस्य प्रासङ्किकत्यं. वश्यमाणाेपाद्धातत्वं वेति सूचितम्॥

विद्वन्मण्डने तु मायावादिमतेन अरूपवत्स्त्रप्रक्रतेतावत्स्त्रनः द्वयाभ्यां निर्विशेषस्येव मुख्यतया निरूपणं दृश्यते द्वयाश्चां, न स्थानतोऽपीत्यादिस्त्रत्रयम्, अरूपविद्यादिस्त्रत्रचतुष्टयं चोपादेयां-शमादायैवं व्याख्यातम् । तथाहि । तत्र जडजीयधर्मा ब्रह्मणि सन्धि न वेति विचारयस्तिष्ठरूपकनिषेधकश्चतीनामन्योन्यविरोधपरिहारं

च विचारयन्तुमयोरपि श्रुतिवाक्यत्वेनान्यतरबाधम्यव्यक्तवयं जान-भौपाधिकं ब्रह्म सविशेषश्रुतिविषयो, निरूपाधिस्वरूपं तन्निर्विशेष-श्रुतेरिति मतं, न स्थानताऽपि परस्योभयलिङ्गं सर्वत्र हीति सूत्रेगौपा-धिकत्वे तत्स्वभावत्वं ब्रह्मणो न सम्भवतीति तच्छ्रतीनामब्रह्मनिक्र-पकत्वापत्तिरिति निरस्य पुनरुपहितानुपहितयार्भेदाङ्गीकारेणोभय-रूपत्वं ब्रह्मणि भविष्यतीति तन्मतोपपत्तिमाशङ्क्य, न भेदादितिचेन्न प्रत्येकमतद्वचनादिति सूत्रेणापिचैवमेक इत्यमिमेण चाभेद्बीधक-श्रुतिविरोधनिरूपणेन निरस्य, पुनराकाराणां प्रपञ्चमध्यपातित्वात् प्रपञ्चस्य जन्यत्वात् तेषामपि तथात्वात् तेषु ब्रह्मभेद्रबोधनमौप-चारिकमतः साकारवादिन्यो न ब्रह्मनिरूपिका इति प्राप्त आह । अरूपवदेव हि तत्प्रधानत्वादिति । स्यादेतदेवं यद्याकाराणां प्रापश्चिन कत्वं भवेस्र त्वेवम् । न हि अपञ्चस्थितत्वेनैव प्रापञ्चिकत्वं वक्तुं श-क्यमः । त्वदिभमतस्यापि तथात्वापत्तः । अतो निराकारवादिनीष्वि-व साकारवादिनीष्वपि श्रुतिष्वरूपवदेव तत् प्रतिपाद्यते । रूप्यते निरूप्यते व्यवद्वियते इति रूपं सर्वव्यवहारविषयत्वं, तद्युक्तं रूप-षद्भिष्यम् । ब्रह्म तु तद्विलक्षणिमत्यर्थः । यथा चैतत् तथा मृत्स्नाभ-क्षणादिप्रसङ्गनिरूपणेन निरूपितम् । अखन्ना रूप्यते व्यवह्रियते अ-नेनेति करचरणायुच्यते। तथाच यथालोके करादिकं भिन्नं. तद्वानं-भिमानी भिन्नस्तथा ब्रह्म न श्रुतौ करादिभिन्नं तदभिमानित्वेन निन कष्यते, किन्तु करादेरिपं ब्रह्मत्वाङ्गेदाभावाद्रपरूपमेवः निरूप्यते, क तु रूपवदित्यर्थः । नजु कुत एव तद्वगम्यते करादीनामपि ब्रह्म-. त्वमेव, न तद्भिष्ठत्वमित्यत आह तद्विनिगमकम्, तत्प्रधानत्वादिति 🖟 सर्वेषां वेदान्तानां ब्रह्मैव प्राधान्येन प्रतिपाद्यं यतः। अयमर्थः। क-रादीनामब्रह्मत्वे तश्चिकपकाणां चेदान्तानां ब्रह्मपरत्वनियमव्याहति-रतः करादिनिरूपकाः साक्षाद् ब्रह्मप्रतिपादका एवेति। सर्वत्र प्र-सिद्धापदेशात्, आमनन्ति चैनमस्मिन्नित्याद्यधिकरणस्पोप्पन्निहिं-शब्देनोच्यते । स यथा सैन्धवधनोऽनन्तरोऽबाह्यः कृत्स्नो रसधनः पर्व वा अरे अयमात्माऽनन्तरोऽबाह्यः कृतस्त्र प्रज्ञानघन पर्वेति, सत्यं विज्ञानमानन्दं ब्रह्मेति, आनन्दमात्रकरपादमुखोदरादिरिति, आन-न्द्रमयोऽभ्यासादित्यादिश्चितिस्मृतिन्यायैकवाक्यतया समिदानन्द-कपत्वं करादीनामवधारणीयम् । अत एवाम्रे सुत्रकारोज्याह आह

### अम्बुवदग्रहणात्तु न तथात्वम् ॥ १९॥

मुख्यसिद्धान्तं वक्तुमेकदेशिनं दृषयति । तुशब्दस्तथा सि-द्धान्तं व्यावर्तयति । तथात्वं समवायातिरिक्तस्य तद्धर्मयोगात् । जडजीवधर्मयोगात् सर्वकामत्वादयो न भवन्ति कुतः ?। अम्बुव-दग्रहणात् । सर्वपरस्य हिप्रतिविम्बेऽधिकरणधर्मवस्त्वम्।तत्र रूप-

च तन्मात्रमिति । पता एव श्रुतयोऽत्रानुसन्धेयाः । त्वद्भिमतव्या-स्थाने त्वरूपमित्येतावतेव चारितार्थ्यं स्यात् । रूपवत्वस्योभयवाद्य-ऽसम्मतत्वेनाविवादास्पदत्वात् तन्निषेधानुपपत्तिः । रूपरूपवत्त्वस्य सिद्धान्त्यमभिमतत्वात् । एवं सित तथा कथनादस्मदुक्त एवार्थः सुवकाराभिमत इति न्नायते इति ॥ १८ ॥ ५॥

अम्बुवद्ग्रहणात्तु न तथात्वम् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* मु-ख्येत्यादि \*। एतेनास्मिन्नप्यधिकरणे सर्वकर्मादयो ब्रह्मणि स-न्ति नवेखेवं सन्देहः। उभयवाक्यश्रवणमेव सन्देहबीजम् । पूर्व-पक्षस्त्वौपचारिक इति पूर्वस्माद् विशेष इति बोधितम् । ननुक्तस्य मुख्यत्वाभावे कि गमकमित्यतो गमकं वदन्त एव सुत्रं व्याकुर्व-न्ति । \* तुशब्द इत्यादि \* । व्यावर्त्तनीयं सिद्धान्तमाहुः । \* तथा-स्वमित्यादि \*। तथात्वं नाम एकदेशिनाङ्गीकियमाणं त्रिवृत्कृतजल-समवायिव्यतिरिक्तस्य ज्योतिषः सूर्यादेस्तद्धर्मयोगाज्जलधर्मयोगात् कम्पादिकमिव जडादिसमवायिव्यतिरिक्तस्य ब्रह्मणो जडजीवधर्मे-योगात सर्वकामादय इत्येतं सिद्धान्तं नकारो व्याचर्त्तयति । त-थाच तुराद्ध एव तस्य मुख्यत्वाभावगमक इत्यर्थः । हेतुं ब्या-कुर्वन्ति । \* सर्वेत्यादि \*। सर्वस्मात् परस्य ब्रह्मणः प्रतिबिम्बे सति अधिकरणधर्मवत्त्वमेकदेशिना सिद्धान्तितम् । तत्र तन्मते निराकर्त्तव्ये रूपरहितं तत्र विद्यमानं च न प्रतिबिम्बत इति दूषणं वक्तव्यम् । ब्रह्मणो जगद्वैलक्षण्यं वद्ता एकदेशिना ब्रह्मणि नीक्रप-स्वस्य व्यापकत्वस्य च तत्राङ्गीकारात्। तथाप्येवमुकौ सिद्धान्तिन-मिष पर्यचुक्कीत । सिद्धान्ते प्रिपे विरुद्धधर्माश्रयत्वाङ्कीकारेण त- रहितं तत्र विद्यमानं च न प्रतिविम्बत इति वक्तव्यम् । तथापि स्वमतिवरोधादम्बुवदग्रहणिमति । स्वच्छमम्बु प्रतिविम्बं ग्रह्णाति । न हि तथा धर्मा ग्रहीतुं शक्तुविन्त । धर्मत्वाच्च। सर्वाधारत्वेन तथोच्यमाने वैयर्थ्यमिति पूर्वमवोचाम ।

योरिवाकाशनैर्मेल्यवत् स्वरूपात्मकरूपस्य दूरत्वस्य चाङ्गीकारादाका-शस्येव प्रतिविम्बः सम्भवत्यतः स्वमतिवराधात प्रतिविम्बाधिकरण-स्वभावमादाय तन्मतदृषकं हेतुमाह । \* अम्बुवद्ग्रहणमिति \*। तद व्यत्पादयन्ति । \* स्वच्छमित्यादि \* । अम्बु खच्छं तस्मादंशेन सं-श्लिष्टस्य सूर्योदेः प्रतिविम्बं गृह्णाति । न हि तथा धर्मा प्रहीतुं शक्तु-वन्ति।हि यतो हेतोर्धर्मा मनोमयादिशब्दैकदेशोक्तानि पृथिव्या घटा-दय इव ब्रह्मण उपादेयानि मनःप्रभृतीनि कार्याणि अस्वच्छानि । मनो हि शुद्धाशुद्धभेदेन द्विविधम्। तत्र शुद्धं कामविवर्जितंमिति। तत्र प्रतिविम्बिते ब्रह्मणि सर्वकामा एव न भासेरन्। अशुद्धस्य तु कामवक्तेऽपि अस्वच्छत्वादेव प्रतिबिम्बाग्राहकत्वम् । प्राणस्त्वा-पोमयोऽपि वायुक्तपत्वात् प्रतिबिम्बग्रहणायोग्यः । तथा भारूपं तेजः आकाशश्च । तस्माज्जलादिवद् अंशेन संश्विष्टस्य ब्रह्मणः प्रतिबिम्बं ग्रहीतुं न शक्तुवन्ति । किश्च । धर्मत्वात् । समवेतं हि कार्यं कारण-स्यावस्थाविशेषरूपत्वात् तद्धर्मभूतं तस्मात् । न हि समवेते कार्ये समवायिनः प्रतिबिम्बः कापि इष्टचरो, नाष्यस्वच्छे कस्यापि । अतः समवायिव्यतिरिक्तस्य समवायिनश्च ब्रह्मणो प्रहीतमशक्यन्व-बोधनायाम्बुवद्ग्रहणादित्युक्तमित्यर्थः । ननु माऽस्तु धर्माणामुपा-धिभूतानां प्रतिबिम्बग्राहकत्वं, तथापि द्युश्वाद्यधिकरणविषयवाक्ये ब्रह्मणः सर्वाधारतायाः सिद्धत्वाद् ब्रह्मण्येव मनःप्रभृतीनां तद्धर्मा-णां च प्रतिविम्बोऽस्तु । तथा सति तेषां धर्माणामीपचारिकत्वमेव सेत्स्यतीत्यत आहु:। \* सर्वेत्यादि \*। यद्यपि रूपरहितस्य ब्रह्मणी न प्रतिबिम्बग्राहकत्वम् । आकाशादितुल्यत्वात् । तथापि भारूपत्व-मादाय प्रहिलतया तथोच्यमाने तेषां धर्माणामुपाधिधर्मत्वेनैव प्रत्य-यः। लोके हि स्थिर आधारे प्रतिबिम्बचञ्चलतायां तस्में चलने बि- नच भ्रमात कल्पनं वेदेनोच्यते । अप्रतारकत्वात । सर्वज्ञत्वाच ।

म्बीयखेनैव भानस रष्टत्वात्। अतस्तर्भत्वेन उपासनाया असि-द्धेसदनुवादवैयर्थमिति पूर्वम अपूर्ववत्सुत्रव्याख्याने सर्वशब्दस्य प्रसिद्धानुवाद्कत्वकथनेनावोचामेति नात्र प्रत्यवस्थानावकाश इत्य-र्थः। न च यद्ययोग्यतैवोभयोस्तद्ग श्रुतौ कुतो जलचन्द्रादिद्यान्त उ-च्यत इति शङ्क्षम् । एकस्पैवोपाधिभेद्देन नानात्ववोधनाय तत्कथ-नात्। उपाधिना कियते भेदरूप हति, एकधा बहुधा चैव दश्यत इति इष्टान्तप्रयोजनो त्त्येव तथा निश्चयादिति । नन्वत्र पूर्वे ब्रह्मणः सर्वत्वेनोपासनायाः, शान्त उपासीतेत्यन्तेन विधानात्, स कतं क्र-वीतेस्यस्यापि व्यवहितेनोपासीतेत्यनेनैव सम्बन्धानमनोमयत्वादिध-मंविशिष्टत्वेन ब्रह्मण एवोपासनं विभीयत इति तत्र यथा सर्वत्वमा-रोपितम्, एवमत्र मनामयत्वादिकमण्यारोपितमेवेत्यम्बवद्वहणाभावे-अपि सर्वकामत्वादिधर्माणां कल्पितत्वादौपचारिकत्वमेवत्यत आहुः। \* तचेत्यादि \* । नात्र मनोमयत्वादिकमारोपितम् । उपासनाया पवात्रामावात् । अधेरानेन प्रक्रमभेदे बोधिते प्रकृतच्छेदेन व्यवहित-सम्बन्धस्य वक्तुमशक्यत्वात् । किन्तु पूर्वोपासनया शुद्धान्तः करण-सर्ववेदान्तप्रसिद्धग्रह्मण उपदेशोऽयम् । स शान्तोऽन्यत्र रागरहितः, कृतं वक्ष्यमाणप्रकारकं निश्चयम् अध्यवसायात्मकम-विचलप्रत्ययं, तथा मनतं वा स्वस्य वश्यमाणभगवतस्व ६पलाभाधे क्वितिति। एतेन शब्दान्तरेणापि तथा निश्चयात् । उपसंहारे कं पूर्वोक्तवमंविशिष्टसातमनो ब्रह्मत्वम्, एतद् ब्रह्मत्यनेन निगमयित्वा एतमितः प्रेत्याभिसम्भविताऽस्मीति, यस स्कादद्वा न विचिकित्सा-ऽस्तीत्यत्रेतिशब्देन पूर्वोक्तं सर्वे परामृश्य, यस्य स्यादक्तेत्यनेन सर्वस्य सस्यत्वनिगमनाद्रि तथा निश्चयात् । आरोपितत्वे च भ्रमात् कत्प-नम्।तसु नात्र वेदेनोच्यते।अप्रतारकत्वात्, सर्वन्नत्वाच । यदि ह्यवं सत्यस्वं निगमयन् स्वयं सम्यग् झात्वा परस्मा आरोध्याऽन्यथा ब्र्यात् प्रतारक एव स्यात् । अक्षात्वाऽऽरोपितं चेद् ब्र्यात् सर्व-श्रेरवादेव हीयेत । अतो नात्र तथा वक्तुं राक्यमित्यर्थः। एतेन मध्या-दिविचास्त्रिवात्र कल्पनोपदेश रस्यपि निरस्तम् । तत्रैवमवचनात् । सांक्यवादिनं प्रति तद्गीतिकोधने तत्र तथा कथनाथ । तत् तत्रैद्योप-

विष्ठववादिन एवं वचनं, न वैदिकस्य । पृथिव्यां तिष्ठित्रिसादि-विरोधश्च ।

तस्माद् ब्रह्मधर्मा एव सर्वकामादयो, न त्पाधिसम्बन्धादौपचारिका इति ॥ १९ ॥

## वृद्धिह्नासभाक्त्वमन्तर्भावादुभयसामञ्ज-स्यादेवम् ॥ २० ॥

सिद्धान्तेन विरोधपरिहारमाह । विरोधो हि परिहरणीयो लोकवेदाभ्यां तदनुसारेण । महानवकाशोऽल्पोऽवकाशो, यथाव-काशं दश चमसानिति लोकिकवैदिकच्यवहारो वस्तुधर्मविरुद्धो

पादितम् । अतो वेदान्तार्थविष्ठववादिन एवैवं वचनं, न वैदिकसेति युक्तम् । किञ्च । यदि प्रहिलतया भ्रमात् कल्पनमत्राङ्गीकियेत्,
तदाऽन्तर्यामिब्राह्मणमपि विरुध्येतेति दोषान्तरमाहुः । \* पृथिव्यामित्यादि \* । पृथिव्यादिप्रपञ्चस्याविद्याकल्पितत्वाच्छुक्तिरजतकन्
लेपे तस्मित्रिरविद्यस्येश्वरस्य स्थित्ययोगात् तद्बोधकश्रुतिविरोधश्चेत्यर्थः । सिद्धमाहुः । \* तस्मादित्यादि \* तस्मादिति \* । अम्बुनीवमनःप्रभृतिषु ब्रह्मप्रतिविम्बस्यासम्भवात् तथाच धर्माणामौपचारिकत्वनिर्णयमाश्चित्य यत् प्छुष्यादिसाम्यं ब्रह्मण उक्तं, तद्सङ्गतमित्यर्थः ॥ १९ ॥

वृद्धिहासभाक्त्वमन्तर्भावादुभयसामञ्जस्यादेवम् ॥ सूत्रम-वतारयन्ति । \* सिद्धान्तेनेत्यादि \* विरोधपरिहारकस्यैकदेशिमत-स्यानुपपन्नत्वे दर्शिते विरोधस्यैव स्थाति कथं तत्परिहार इत्याका-ङ्कायां तथेत्यथः । परिहारं व्युत्पादयन्तः सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* वि-रोधो हीत्यादि \* तथाच तन्मते प्रतिबिम्बस्य वक्तुमशक्यतया लो-काननुसरणम् । भ्रमात् कल्पनस्याशक्यवचनतया वेदाननुसरणम् । अतस्तद्विहाय हेत्वन्तरेण परिहरतीत्यर्थः । अनुसारं व्युत्पादयन्ति । \* महानित्यादि \* \* ब्रह्माऽप्येवमित्यन्तम् \* । यथावकाशं द्शाः हश्यते । व्यापकत्वं दृद्धिहासौ च आकाशस्यैव । तत्र यथा करके प्रविष्ट आकाशस्त्रथा व्यपदिश्यते । तथा सत्युभयसामञ्जस्यं भव-ति । अन्यथा एकतरबाधो भवति। एवं तत्तदनुप्रवेशाद् ब्रह्माऽप्ये-वम् । नचौपाधिकत्वम् । जपाकुसुमलौहिसवदन्यधर्मत्वाभावाद् । अन्यानुविधायित्वेऽपि स्वधर्मा एव ते । कारणत्वादिवद् ।

चमसानित्यासादनविषये श्रुतिः। एवश्चयनेऽपि । एतैराग्नि चिन्वी-तेति चित्तिः स्तुगित्यादिमन्त्रेश्चयनं विधाय, प्रकारप्रदर्शनावसरे चतुर्ष दिश्च तत्तद्धोतुमन्त्रैश्चयनं द्शीयत्वा, यथावकाशं प्रहान् यशावकाशं प्रतिग्रहानिति, वाचस्पते विधे नामन्नित्यादिमनत्रोपधे-यानां प्रहसंज्ञकानां देवस्यत्वेत्यादिमन्त्रोपधेयानां प्रतिप्रहसंज्ञका-नामिष्टकानां तद्विङ्मध्ये योऽवकाशस्त्रद्विरोधेनोपधानमाह । अव-काशश्चाकारा एव । तत्र यथापदेन स्वल्पत्वमहत्त्वादिकं सूच्यते। लोकव्यवहारस्तु धर्मविरुद्ध इति आकाशीयनैसर्गिकधर्मभूतविभ-त्वव्यधिकरणः। \* उभयसामञ्जस्यमिति \* विभुत्वालपत्वयोरैका-धिकरण्येन प्रामाणिकादरणीयत्वम् । तथाच यथा आकाशस्योपा-ध्यन्तर्भावाद् बृद्ध्यादिभाक्त्वमेवं ब्रह्मणोऽप्युपाध्यन्तर्भावात् तद्मि-व्यङ्कचसर्वकामादिधमेवत्वमिति सुत्रार्थः । अत्र बीजं तु विषयश्रुता-वाकाशात्मेत्युक्तिः । अत आकाशदृष्टान्तस्य प्रकृतश्रुत्यनुसारित्वे, तत्तदपाधिप्रविष्टं ब्रह्मापि तत्तद्धमेवद् वक्तव्यं, न त्वेकदेश्युक्तरीत्ये-त्यर्थः । नन्वेवमपि तेषां धर्माणामौपाधिकत्वेनौपचारिकत्वमेवाया-तीति को विशेषः सिद्धान्त इत्यत आहुः । \* नचौपाधिकत्वमित्या-दि \*। यदि हि ते श्रुतौ जपाकुसुमलौहित्यवदन्यधर्मत्वेन प्रत्यायि-ताः स्युक्तदा तेपामौपाधिकत्वं स्यात् । प्रत्यायितास्त्वात्मविशेषणे-ष्वात्मधर्मत्वेनातो न तथात्वमित्यर्थः। नजु यद्यप्येते आत्मविशेषण-त्वेनोक्तास्तथापि मनोमयत्वादिकं पूर्वमुक्त्वा पश्चादकास्तन ब्रह्मणो मनआद्युविधायित्वमेव स्फूटीकृतम् । तथा सति तेषां तद्धर्मत्व-मेव, न ब्रह्मधर्मत्वमन्यानुविधायित्वस्यैव स्फुटीभावादित्यत आहुः। \* अन्येत्यादि \* तद्भिध्यानस्त्रे आकाशादिलिङ्गतया तत्तद्गुवि-धायित्वस्य सिद्धत्वादत्र मनभाद्यन्यात् विधायित्वं प्रि सर्वकामादयो

नचागन्तुकत्वात् तद्धर्मा एव न भवन्तीति वाच्यम्। अन्यधर्मत्वे प्रमा-णाभावात् । तद्गतत्वपतीतेश्च दृष्टत्वाच्चाविरोधः । अविरोधप-कारोऽयम् । यथोभयसामञ्जस्यं भवति प्रकारोऽपि तस्यैव तथा वक्तव्यः । तस्माद् यथा आकाशस्य दृद्धिहासभाक्त्वं करकादि-

ब्रह्मधर्मा एव । यथा तत्रत्यं कारणत्वम् । आदिपद्देन, विश्चिष्ट-शक्तिर्वेद्वधेव भातीतिस्मृत्युक्तं शक्तिविश्लेषादिकमपि संगृहीतं क्ने-यम् । तेन स्वरूपकार्यकरणेऽपि नौपाधिकत्वमित्यर्थः । नन्वेवमन्या-नुविधायित्वे तेषामागन्तुकत्वं तु सिद्धम् । तथा सति नैसर्गिकत्वा-भावादन्यधर्मा एव भवन्ति, न तु भगवद्धर्मा इत्यत आहु: । \* नचा-गन्तुकंत्यादि \* कामः सङ्कुल्प इति श्रुतौ, अग्रुद्धं कामसङ्कल्पमिति श्वतौ च कामसङ्कृत्पयोः केवलयोरेव मनोधर्मत्व श्रूयते, न तु सर्व-त्वसत्यत्वविशिष्टयोस्तयोरतोऽन्यधर्मत्वे श्रुत्यभावः । लिङ्गवाक्यप्र-करणाभावस्तु स्फुटः । स्थानं त्वन्यानुविधानेनैव ब्याख्यातमतः प्र-माणाभावात् तथेत्यर्थः। समाख्यानन्तु बहुत्रीहिणा ब्रह्मधर्मत्वमेव स्फ़र्टाकरोतीत्याहुः। \* तद्गतेत्यादि \* नजु यद्यप्येवं तथापि युक्ति-भिरनुचितनस्य मननत्वात् तच्छेपत्वेनैतत्पाठेऽप्युपासनाशेषत्वमेव, न तु स्वतन्त्रत्रह्मधर्मत्वमेषाम् । यथा अस्थूछत्वादीनामतस्तद्पेक्षया निर्बेळत्वात् कथमविरोध इत्यत आहुः \* दृएत्वाचाविरोध इति \* सोऽकामयत बहु स्यामित्यत्र सर्वविषयककामस्य ब्रह्मधर्मत्वेन हुए-त्वादेतेषां खाभाविकब्रह्मधर्मत्वेन नैर्बेल्याभावाद्विरोध इत्यर्थः । नन्वेवं सति धर्मविधिनिषेधयोरेकविषयत्वाद्विराध एवायातीति कथमविरोध इत्यत आहुः \* अविरोधेत्यादि \* अयमस्मदुक्तरीतिकः। यथोभयसामञ्जस्ये श्रुतिद्वयस्य मुख्यार्थप्रतिपादकता भवति। एक-देशिना दष्टान्तेनैवाविरोधसाधनात् । प्रकारांऽपि दष्टान्तस्यैव श्रुत्य-नुसारेण वक्तव्यां उन्यथैकदेशी न मन्येतातस्तथेत्यर्थः। उक्तं निगम-यन्ति \* तस्मादित्यादि \*। तथाच यदा भगवान् सत्त्वादिष्ववतर-ति, किञ्चित्कार्यार्थे जीवे आविशति वा तथा च ये कमीद्यः आश्च-र्यजनकाः प्रतीयन्ते । यथा परशुगमादिषु निःक्षत्रीकरणाद्यः । य-

ष्वन्तर्भावातः तथैवोभयसामअस्यादेवं ब्रह्मापि द्यद्धिहासपदेन शरीरे आकाशजीवयोरेकमुदाहरणं बोधयति ॥ २० ॥

#### दर्शनाच ॥ २१ ॥

हेत्वन्तरमाह । भगवति सर्वे विरुद्धधर्मा दश्यन्ते । न हि दृष्टे ऽनुपपन्नं नाम । व्याघातात् । तादृशमेव तद् वस्त्विति त्वध्यवसायः

धा चन्द्रे प्रतर्दनाख्यायिकोक्ता दैलवधादयः। यथा च गुर्वादौ भग-घद्गतिब्यञ्जनादयस्ते सर्वे आधाराभिव्यङ्गचा भगवद्धमा एव, न रवाधारधर्माः। एतदेव ज्ञापयितुमाद्धः। \* वृद्धिहासपदेनेत्यादि \* । तथाच जीवन्मुक्तद्वायामानन्दाविभीवेन व्यापकत्वेऽप्यणुत्वस्य य-द्वाधस्तत्राप्येषा युक्तिः। शरीरान्तःस्थितौ तेनाभिव्यज्यमानमपि जी-यधर्मभूतमेत्राणुत्वम्। आनन्दाविभीवेन चाभिव्यज्यमानं व्यापक-रवम्। ब्रह्म तु ततोऽप्यधिकम् । अन्यथा व्युच्चरणादिश्चतिविरो-धापत्तेः। एतावान् परं विशेषः। आकाशे विभुत्ववज्ञीवाणुत्वं सह-जम्। अन्यथा क्षुद्रा इति विशेषणबाधापत्तेरिति। तथाच पूर्वमर्भ-क्षीकःसूत्रे, व्योमवच्चेत्यनेन यदुक्तं तदेवात्र स्मारितम् ॥ २०॥

दर्शनाच्च ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* हेत्वन्तरमाहेति \* । एवन्
मुपाधिसम्बन्धेनाभिव्यज्यमानत्वे तेषां नैमित्तिकत्वेनागन्तुकत्वमेव
धृतद्भवत्वादिवत् । नतु स्वामाविकत्वं, तथा सित सृष्टेः पूर्वे निदर्भक्रमेव स्थात् ततश्च सोऽकामयतेत्यादिरापि पीड्येतेति तद्मावाय हेत्वन्तरमाहेत्यर्थः । अत्र सृत्रं उभयसामञ्जस्यादेवमिति पद्रृद्रं पूर्वसूत्राद्रुवर्त्तते । चो बुद्धिस्थसमुच्चायकः । तथाच केवलब्रह्मबोधकश्रुतिषु तत्तद्धमंदर्शनात् प्रत्यक्षणापि मानात् स्मृतावपि सिद्धत्वाद् ब्रह्म एवं यथा प्रतीयते तादशम् । तत्न हेतुरुभयसामञ्जस्यभवा । तदेतद् हृदिकृत्य सूत्रोक्तं दर्शनं विवृण्वन्ति । \* भगवतित्यादि \* । तथाच वैश्वानरविद्यायां प्रादेशमात्रत्वाभिविमानत्वं द्युमूर्वत्वादिकं पुरुषत्वं पुरुषविधत्वं पुरुषेऽन्तः प्रतिष्ठितत्वम् । तेत्तिरिये, यदेकमव्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परसादित्येकस्थाव्यक्तस्थानन्तरूपत्वम् । एवं श्रुत्यन्तरेऽपि, आसीनो दूरं व्रजती-

मामाणिकः । चंकारादुल्य्खलवन्धनादिमसक्षमेवोभयसाधकं दृष्ट-मिति । अथो अमुष्यैव ममार्भकस्येति च । तस्माच्छ्रुतिसमृति-मसत्रैः सर्वविरुद्धधर्माश्रयत्वेन ब्रह्मत्रतीतेन विरोधः ॥ २१ ॥

# प्रकृतैतावत्त्वं हि प्रतिषेधित ततो ब्रवीति च भूयः ॥ २२ ॥

त्यादीनि इइयन्ते । एवं मिथिलागमने श्रुतदेवजनकयोर्गृह एककाला-वच्छेदेन प्रवेशादिकं स्मृतिसिद्धं दृश्यते । अवतारदृशायां गोवर्द्धनो-द्धरणादिकमवस्थासाधनविरुद्धं कार्यं च दृश्यते । तत्र प्रत्यक्ष-श्रुतिसिद्धे सर्वजनीनदर्शनिसद्धे तादक्समृतिसिद्धे च ब्रह्मणो विरु-द्धधर्माश्रयत्वेऽनुपपत्तेवेक्तुमशक्यत्वाद्धस्तुस्वभावमेवादाय दर्शन-स्येच्छान्प्रहादिहेतुकत्वं चादाय ताददानिश्चयस्य प्रामाणिकत्वमवग-न्तव्यमित्यर्थः । \* उभयसाधकमिति \*स्वरुपत्वमहत्त्वयोः स्यधकम् । तत्र बहुनांदाम्नां सन्धानेऽपि न स्वरूपवेष्टकत्वं, स्वरूपस्य च न प्रथम-परिमाणादाधिक्यम्। अन्यथाविस्मयानापत्तेः। मृत्स्नामक्षणव्यादान-खले च स्पष्टमेव तथात्वम् । एवं विदिततत्त्वायामिति तत्र कथना-त्। मायामोहस्य तदुत्तरं कथनाश्चेति। तेनः सिद्धमाहः । \* तस्मा-दित्यादि \*। वैश्वानरेऽर्थक्रमस्य बलीयस्त्वमुपगम्य विरोधस्य परि-हुर्नु शक्यत्वेऽपि काठके तथा वक्तुमशक्यत्वात्। उळ्खळबन्धने स्व-ल्पस्य यत्तावत्स् दामस्वमानं तस्य स्वरूपधर्मत्वे, मानान्तरेण शरीर-धर्मत्वे वा तदाधारस्य विरुद्धधर्माश्रयतायाः प्रत्यक्षसिद्धतया चापह्रोत्मशक्यत्वेन अभिन्ननिमित्तोपादानत्वोपगमेन च विरुद्धध-र्माश्रयत्वस्य प्रामाणिकत्वाच्छ्रस्त्यादिभिस्तथात्वेन ब्रह्मप्रतीतेर्न वि-रोध इति प्रकृतानां सर्वकामत्वादीनामप्यौपचारिकत्वकरूपनं नै-मित्ति कत्वेनानित्यत्वोद्भावनं चाप्रयोजकमित्यर्थः । एवमेताभ्यां स-श्राभ्यामत एवचोपमेतिसुत्रोक्तं सर्वे प्रत्युक्तं श्रेयम् ॥ २१ ॥

प्रकृतैतावस्वं हि प्रतिषेधित ततो ब्रवीति च भूयः॥ सूत्र-

परमार्थतो विरोधं परिहृत्य युक्त्यापि प्रतिषेधति । ननु स-विविशेषधर्माणामस्यूलादिवाक्यैनिषेधात कथमविरोधः प्रसेतव्य इति चेत् तत्राह । प्रकृतैतावक्त्वं हि प्रतिषेधति । प्रकृते यदेतावत्य-रिहश्यमाना यावन्तः पदार्था लौकिकास्तेषामेत्र धर्मात् निषेधति । प्रतीतस्यैव हि निषेधात् । अतो जगद्वैलक्षण्यमेवास्यूलादिवाक्यैः प्रतिपाद्यते, न तु वेदोक्ता ब्रह्मधर्मा निषेद्धं शक्यन्ते । कुत एत-द्वगम्यते तत्राह । ततो ब्रवीति च भूयः । यत्रैव वाक्ये पूर्वं नि-षेधति तस्मिन्नेत्र वाक्ये पुनस्तमेव विधत्ते । यतो वाचो निवर्तन्ते

मवतारयन्ति । \* परमार्थत इत्यादि \* परमार्थत इति \*। वस्तु-विचारात्। एवं सर्वैः प्रकारैः परिद्वतेऽपि विरोधे पुनर्युक्त्या परिहा-रस्य कि प्रयोजनिमत्याकाङ्कायां वस्तुनस्तादक्स्वभावत्वममन्वानं प्रति युक्तिरवश्यं वक्तव्येत्यतः सूत्रांशमवतारयन्ति । \* नन्वित्या-दि \*। तथाच पूर्वसूत्रोक्तदर्शनस्य अवतीणें स्वेच्छया व्यवहार्ये प्र-पञ्चसलक्षण एव प्रतीयमानैकविशेषविरुद्धविशेषान्तरविषयत्वान्त तेन प्रपञ्चविलक्षणे सर्वविशेषग्रन्ये ज्ञानाकारे तद्विरुद्धविशेषवन्त-सिद्धिरिति तत्र धर्मविधिनिषेधयोरिवरोधः कथं प्रत्येतव्य इत्या-काङ्कायामविरोधप्रत्ययप्रकारमाहेत्यर्थः । ब्याकुर्वन्ति । \* प्रकृते य-दित्यादि \* शङ्कान्त इत्यन्तम् \*। प्रकृते इति गार्ग्युपकान्ते प्रपञ्चे-गार्गीप्रश्ले वा । तथाच जगद्वैलक्षण्यवोधनेन तत्प्रकारका धर्मा नि-षिध्यन्ते, न तु तत्सदृशाः स्वरूपधर्मा अपि । अतो न ते औपचारि-का इत्ययं तत्तद्भावयोरविरोधप्रत्ययभैकारः । तेन निषेधमात्रदर्श-नात् सर्वकामत्वादीनामौपचारिकत्वकल्पनं यद् दर्शयतिसूत्रे कृतं तद्नया युक्त्या परिहृतमित्यर्थः । अत्र प्रमाणाकाङ्कायां सूत्ररोषमव-तारयन्ति । \* कुत इत्यादि \* । उदाहरणमाहुः । \* यत इत्यादि \* । अत्र ज्ञानकरणाप्राप्तिकथनमुखेन पूर्वोद्धें ज्ञानं निषिध्योत्तराद्धें तद्धि-घते। अस्थूलवाक्येऽपि, अवागमनः, अमुखमिति प्रशासनकारण-निषेधमुखेन प्रशासनं निषिध्य, एतस्यैवेत्यादिना तद् विधत्ते । एवं

अप्राप्य मनसा सह, आनन्दं ब्रह्मणो विद्वानिति । तथा अस्थूळ-वाक्येऽपि, एतस्येव प्रशासने, एतद् विदिन्वा, आकाश ओतश्च प्रोतश्चेति । चकारादेकवाक्योपाख्यानभेदौ संग्रहीतौ । सर्वत्र छौकिकं प्रतिषेधसछौकिकं विधत्ते इति युक्त्या निर्णयः । तस्माद् युक्तयाप्यविरोधः ॥ २२ ॥

सर्वधर्मनिषेधमुखेन वेद्यत्वं निषिध्यैतद्विदित्वेत्यादिना तद्विधन्ते। त-था न तदश्रोति कञ्चनेति ज्याप्ति निषिध्याकाश ओतश्च प्रोतश्चेत्य-नेन तां विधत्ते। न तदश्रोतीत्यस्य भोजनार्थकत्वपक्षे त्वत्र भगव-त्कर्तृकं च भोगं निषेधति, सोऽर्जुते सर्वोन् कामानित्यादी तद्विध-त्ते इति बोधयितुमाहुः \* चकारादित्यादिः \*। तथाच यथा इवेताश्व-तरे, अनन्तश्चात्मा विश्वरूपो ह्यकत्तेति कर्तृत्वं निषेधति, तथा मण्डके कर्त्तारमीशमिति विधत्ते। एवमन्यत्रापि बीध्यम्। तथाच कर्मणि साध्ये व्यक्तिभेदेन षोडशियहणायहणविश्वत्य एकस्मिन ब्रह्मणि ब्रेयत्वाब्रेयत्वप्रशासितृत्वाप्रशासितृत्वादीनां विकल्पस्या-शक्यवचनतया वाक्यस्याबाधकतायां तन्निवृत्त्यर्थे होकिकं निषेध-त्यलौकिकं तं धर्मे विधत्ते इति व्यवस्था मन्तव्या। स्थूलत्वादीनां लौकिकानामेव निषेधदर्शनात्।ईदृशप्रशासितृत्वादीनामलौकिकाना-मेव विधानद्दीनात् । अतो ये वस्तुखभावतो विरुद्धधर्माश्रयत्वं न मन्वते तान् प्रत्येवं लौकिकालौकिकविभागरूपया युक्त्या निर्णयः। तेन श्रत्या बोध्यमाना ये सर्वकामत्वादयसोऽप्यलौकिका एव । मन्द्र-धियामविचारकाणां परं नामतौंख्येन भ्रमः।नचानाप्तकामत्वापत्तिः। अभिध्यारूपत्वेन स्वयमेव तत्पूर्त्तिकरणेन चादोषात्। पतेन जीवतु-व्यतापत्तिरपि परिहृता बोध्या।तस्माच्छ्रुहत्यक्षराण्यननुसन्दधानानां बोधार्थे युक्त्वाप्यविरोध आचार्येणोक्त इत्यर्थः । पतेनैव यावद्धमेशः-न्यत्वं ब्रह्मणो वदन्तोऽपि प्रत्युक्ता वेदितब्याः।

अन्ये त्वस्मिन् स्त्रे, द्वे वा व ब्रह्मण इति वाक्यं विषयत्वेनाहुः। त-द्धं विद्यन्मण्डने एतद्वाक्यार्थोऽपि विचारितः। तथाहि। नेति नेतीत्यत्र इतिराद्धः प्रकारवाची। तथाच पूर्वे मूर्त्तामूर्त्तब्रह्मणो विभूतिरूपं,य एवं

### तदव्यक्तमाह हि ॥ २३ ॥

शब्दबलिवारेण विरोधं परिद्वसार्थवलिवारेणाविरोधम-तिपादनायाधिकरणमारभते । सर्वाणि विरुद्धवाक्यान्युदाद्वस चि-न्सन्ते । न चक्षुषा गृह्यते, कश्चिद्धीरः प्रसगात्मानमैक्षत्, नापि

वेदेखन्तेन निरूप्य यस्यैतद्रूपद्वयं पूर्वमेव षष्ठचन्तेन पदेन निरूपित-भेद्स्य तस्मिन्निरूप्यमाणेष्विप सर्वतःपाणिपदान्तत्वादिष्वेवं लौकि-कत्वेन वेदनं मा भृदिति भिन्नप्रक्रमेणेतत्प्रकारकं वेदनं ब्रह्मणो निषे-धित । अथात इत्यादिना । अयमर्थः । ब्रह्मण्यिप मुर्त्ताम् र्त्तरूपे सर्व-तःपाणिपादान्तेत्यादिश्वत्युक्ते वेदितब्ये । परन्त्वित्यनेन प्रकारेण न वेदिंतव्ये ब्रह्मण पते रूपे इति, किन्तु ब्रह्मवेति वेदितव्ये इत्यर्थः । अत्र विनिगमकमाह सूत्रकारः । ततो ब्रवीति च भूय इति । देषं स्कुटम् ।

यत्तु प्रकृतशाखेन, द्वे वा व ब्रह्मण इत्यादिनोक्तं मूर्त्तां मूर्त्तः लक्षणं रूपद्वयं परामृश्यत इति मतं, तत्र प्रकृतत्वं प्रतिषेधतीत्येताः वतेव चारितार्थ्यं सत्येतावत्पदं व्यर्थम् । नच प्रकृतस्य ब्रह्मणः प्रकृते वा ब्रह्मणि एतावत्त्वं प्रतिषेधतीति व्याख्यानाम्न दोष इति वाच्यम् । तथा सति ततो ब्रवीति च भूय इत्यस्य वैयर्थ्यापातात् । प्रकृतपदेनैव ब्रह्मप्रमितौ तद्भावशङ्कानुद्येन तत्सत्तायां मानामाङ्कार्थे तत्कथनप्रयोजनाभावात् । तस्मादस्मदुक्त एवार्थ इति ॥२२॥६॥

तद्व्यक्तमाह हि॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः । \* शब्दबलेत्यादि \*। तथाच यद्यपि खिवचारे तस्यानावश्यकत्वं तथाप्यन्यैऋषिभर्थबलेन विचारस्याङ्गीकृतत्वात् तेनाविचारे तेषां निर्विशेषपक्षपातात् सिवशेषश्रुतिः पीड्येत।विचारिते त्वर्थसामर्थ्यं वस्तुस्वभावादेवोभयसम्भवान्न श्रुतिपीडेत्यतस्तन्निवारणार्थं तदारभत इत्यथः। नतु विरुद्धवाक्येषु चिन्तितेषु किमवशिष्टं येनार्थबलाद्वरोधोत्थानमित्यत आहुः। \* सर्वाणीत्यादि \*। \* सर्वाणीति \*। प्रमाणाप्राह्यत्वतद्वाह्यत्वयोधमराहित्यतद्वत्तयोराकारराहित्यतद्वत्तयोर्गुणराहित्यतद्वत्तयोर्बोधकानि । सर्वरूप इत्यनेन यथा महारजनं वास

वाचा, सर्वे वेदा यद पदमामनित, अपाप्य मनसा सह, मनसेवैतदाप्तव्यम, अस्पर्शमगन्धमरसं, सर्वरूपः सर्वगन्धः सर्वरसः, अपाणिपाद इसादि, विश्वतश्रक्षरिसादि, निर्गुणश्च, यः सर्वज्ञः
सर्वशक्तिरिसादि विरुद्धवाक्यानि । न हि वस्तु द्विरूपं सम्भवति ।
वाक्यद्वयमपि प्रमाणम् । तथा सति प्रमाणान्तरानुरोधेनैकस्य
स्वार्थे प्रामाण्यमन्यस्योपचरितार्थत्वमिति युक्तम् । तत्र प्रसक्षानुरोधेन निर्णयो विचार्यते । तत्र पूर्वपक्षमाह । तद्व्यक्तम्।तद् ब्रह्म
अव्यक्तभेव भवितुमर्हति । कुतः ? । आह हि श्रुतिप्रसक्षाभ्याम् ।
नेति नेसात्मा अग्राह्यो न हि गृह्यत इति । न हि गृह्यत इसनुभवसाक्षिकं प्रमाणं श्रुतिराह । न हि केनचिद्पि चक्षुषा मनसा वा
ब्रह्म दृष्टमस्ति । सर्वरूपत्वे तु सर्वेरेव दृष्टुं शक्येत । तस्माद सर्वधर्मवक्त्वेन प्रतिपादकान्युपचरितार्थान्येव । अनुभवविरोधादिसेवं
प्राप्तम् ॥ २३ ॥

इत्यादिश्वतिस्तद्विरुद्धा, अरूपमञ्ययमिति श्रुतिश्च स्मायर्त इति बो-ध्यम् । सन्देहमाहुः । \* न हीत्यादि \* तथाच छौिककाछौिककमेदेन ग्यवस्थायां कृतायां माऽस्तु शब्दे संशयस्तथाष्यर्थे संशयो दुर्वार इत्य-र्थः । सन्देहवीजमाहुः \* वाक्येत्यादि \*। तत्र पूर्वपक्षमुत्थापयितुमा-पाततो निर्णयप्रकारं चदन्ति \* तथा सतीत्यादि \* विचार्यत इत्य-न्तम् \*। पूर्वपक्षमाहुः \* तत्रेत्यादि \* यद्यपि पूर्वे सर्वप्रमाणापेक्ष-या शब्दस्येच प्रावत्यं निर्णीतं, तथापि शब्दस्यार्थसापेक्षत्वाद्र्यंब-छेनेच विचारो मुख्य इति श्रुत्यर्थानश्चायनायार्थबले विचार्ये पूर्वप-क्षमाहेत्यर्थः । हेतुं व्याकुर्वन्ति । \* आह हीति \* हि श्रुतिप्रत्यक्षाश्यां हेतुश्यां श्रुतिराह । अतस्तद्व्यक्तमिति योजना श्रुतिप्रत्यक्षाश्यामिति यदुक्तं तत्र का श्रुतिः किं प्रत्यक्षमित्याकाङ्कायां तदेच विभजन्ते । \* नेतीत्यादि \* अस्यां श्रुतौ कथं प्रत्यक्षप्राप्तिरित्यत आहुः । \* न हीत्यादि \* तदेच विवृण्वन्ति । \* न हि केनचिदित्यादि \* ॥ २३॥ अपि संराधने प्रत्यक्षानुमानाभ्याम् ॥ २४ ॥

अपीति पूर्वपक्षगहीयाम् । सर्वथा मूर्षः पूर्वपक्षवादी । यतः संराधने सम्यक् सेवायां भगवत्तोषे जाते दृश्यते । श्रद्धा भक्ति-ध्यानयोगादवेहि, यमेवैष दृण्यते तेन लभ्यः, भक्तया त्वनन्यया श्रक्य अहमेवंविधोऽर्ज्जन, श्रातुं दृष्टुं च तत्त्वेन भवेष्टुं च परन्तपे-ति । द्विविधमपि रूपं दृश्यते । ततस्तु तं पश्यते निष्कलं ध्याय-मानः, अनेकबाहूद्रवक्त्रनेत्रं पश्यामि त्वां सर्वतोऽनन्तरूपिमिति । संराधकस्य स्त्रानुभवो, ध्रुवादीनामनुमापकत्वञ्च।तस्मात् प्रसक्षा-

अपि संराधने प्रत्यक्षानुमानाभ्याम् ॥ सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* अपीत्यादि \* अत्र दर्शनसूत्रोक्तो दशिव्यवहितोऽप्यर्थबलात परा-मृश्यते । तथाच केवलस्य प्रत्यक्षादेः प्रमाणस्य लौकिकत्वेन नैर्व-व्येऽपि साधनवलसिद्धस्य तस्यालौकिकत्वेन प्रवलत्वातः केवलान-भवविराधोऽप्रयोजक इति साधनसिद्धेन प्रत्यक्षेण निर्णय इत्यर्थः। हेतुं ज्याकर्त्तुं श्रुतिस्मृती उपन्यस्यन्ति । \* श्रद्धेत्यादि \* इयं कैव-क्योपनिषत्स्या। परमेष्ठिना आश्वलायनं प्रत्येतेन साधनेन जानीही-त्यत्रोपदिष्टम् । श्वानविषयं च ब्रह्म सर्वदेवतादिमयं शिवाकारं निरा-कारं चोपदिष्टम् । द्वितीया काठके मुण्डके च । तत्राद्ये,आसीनो दूरं वजतीत्याद्यक्कोका । तत्राप्यासीनत्वादिना साकारताया अशरीर-मित्यनेनाऽनाकारतायाश्च लाभः । द्वितीयेऽपि द्वितीयमुण्डके विरु-इधर्माश्रयं परमात्मानं प्रस्तुत्योक्ता । अत्र तुत्रं स्वामिति कथनात् साकारलाभ इति तत्राप्येवम् । गीतावाक्यं तु विश्वकृपं दर्शयित्वा ततः स्वरूपं चतुर्भुजाकारं प्रदर्शोक्तं भगवता । \* द्विविधमिति \* साकारं निराकारं च। तथाच श्रुतिस्मृत्युक्तसंराधकप्रत्यक्षानुरोधेना-र्थेबले विचारितेऽपि निराकारं साकारं चेति सिद्ध्यति, न तु केवल-मन्यक्तमग्राह्यमेवेति त्वदुक्तमसङ्गर्तामत्यर्थः । एवं प्रत्यक्षानुमान-शद्योः श्रुतिस्मृतिपरत्वमाभिष्रेत्य व्याख्यातम्। एवं व्याख्याने शब्द-बलमेवायातीत्यपरितोषेणातः परं साक्षात्कारानुमितिपरत्वं प्रत्य-क्षानुमानपरत्वं चादाय व्याक्तर्वन्ति \* ततस्त्वत्यादि \*। छीकिकः-

ऽनुमानाभ्यां, श्रुतिस्मृतिभ्यां वा ब्रह्म साकारमनन्तगुणपरिपृणं चेति नाव्यक्तमेवेति निश्चयः।अतो स्नौकिकास्नौकिकप्रसक्षविषय-त्वादुभयवाक्यार्थरूपमपि ब्रह्म ॥ २४ ॥

प्रकाशादिवचावैशेष्यं प्रकाशश्च कर्मण्यभ्यासात् ॥२५॥

पुनः प्रकारान्तरेण पूर्वोक्तमेव स्थिरीकर्तुमधिकरणान्तरमा-रभते । तत्र सूत्रद्वयेन पूर्वपक्षद्वयमाह । नतु प्रसक्षानुरोधेनोभयविध-वाक्यसमाधानं नोपपद्यते । वस्तुशक्त्यैव निर्णय ङच्चितः । नतु श्रु-तिप्रसक्षाभ्याम् । यथा प्रकाशजलसुवर्णादीनामनेकविधत्वं नाङ्गी-क्रियते । सूर्यचन्द्रमणिप्रकाशादिषुष्णशीतानुभवरूपस्पर्शाः प्रती-

प्रत्यक्षं शुद्धमनःसंयोगजम्, अलौकिकं दिव्यद्दष्टिजं, विपरीतं वा । तथाचैतयोः श्रुतिस्मृत्योः प्रत्यक्षमात्रवोधकत्वादत्र साधनसिद्धप्र-त्यक्षाद्र्थस्यमावेऽवधारिते, तं यथा यथोपासते इति श्रुत्या, अव्यक्त-निष्कलोपासकस्य तथैव प्रत्यक्षं वाङ्मनसेनाप्राप्यं च, वृतस्य तु त-त्तद्धमेवस्वेन प्रत्यक्षं वाङ्मनसगम्यं चेति ताद्दशतादशसम्यक्प-त्यक्षविषयाद्र्थस्वभावादेवाविरोधनिर्णय इत्यर्थः । प्रत्यक्षस्य प्रामा-णिकत्वसाधनं दर्शनसूत्राद्त्राधिकं तेन प्रकाशवत्स्त्रोक्तमेव द्वी-कृतं बेयम् ॥ २४॥ ७॥

प्रकाशादिवच्चावैशेष्यं प्रकाशश्च कर्मग्यभ्यासात् ॥ अधि-करणप्रयोजनमाहुः । \* पुनिरित्यादि \* । ब्रह्मणः श्रुत्येकसमधिग-म्यत्वाच्छ्रुत्यवगतस्वरूपस्यैव बलेनोभयरूपत्वं दढीकर्त्तुमधिकर-णान्तरमुपोद्धातसङ्गत्यारभते । अत्र ब्रह्मस्वभावः संराधकप्रत्यक्षेणा-ऽवधारियतुं शक्यो, न वेति संशयः। साधनस्य ज्ञानार्थत्वम्, अगृह्य-श्रुत्या ब्रह्मणो दुर्ज्ञेयत्वं च सन्देहवीजम् ।

पूर्वपक्षौ तु तत्र द्वाविति तावाहुः। \* तत्रेत्यादि \*। \* पूर्व-पक्षद्वयमिति \*। भक्तप्रत्यक्षेण न निर्णय इत्येकः । श्रुत्यापि नेत्यप-रः। स च द्वितीयसूत्रे फलितकथनेन स्फुटो भवतीति तथेत्यर्थः । कुतो वस्तुशक्त्यैवेत्यतो दृष्टान्तं व्याकुर्वन्ति। \* यथेत्यादि \*। एत- यन्ते । न हि तेजिस तावन्तः स्पर्शा अङ्गीक्रियन्ते । जले च हिमतप्तकुण्डादिषु । तथा सुवर्णे वर्णभेदाः । न हि सर्वे स्वाभाविकाः । तेजस्त्वादिस्वभावहानिमसङ्गात । तथा ब्रह्मणोऽप्यवैशेष्यमङ्गीकर्तव्यम् । निर्विशेषं हि ब्रह्मेति सर्वभासिद्धः । चकारादेवं
साधका, अग्राह्यो न हि यहात इसेवमादयः । ननूक्तं भक्तस्य तथा
साक्षात्कारात तादृशश्चतेश्च नैकविधत्वमङ्गीकर्त्तं शक्यत इति। नैषदोषः । प्रकाशश्च कर्मणि तपःपणिधानादिकर्मणि भगवतः प्रकाशः । तत्र यथा तेषां कामस्तथा प्रकटीभवति । चकाराद्यकाशान्यथाप्रकाशो । तत्र हेतुः । अभ्यासादादृक्तेः । यद्येकवारं प्रकटः स्यात तदा तद्र्पत्वमङ्गीक्रियेतापि । प्रतिभक्तं प्रतिकर्म चाविभावः । अतः प्रकाशोऽपि कृत्त्रिम एव । दीप्रकाशवत । अन्यथा सर्वदा स्यात् । तस्मान्न भक्तप्रयक्षेण निर्णयः ॥ २५ ॥

## अतोऽनन्तेन तथाहि लिङ्गम् ॥ २६ ॥

फिलिमाह । अतः - अभ्यासादनन्तेन अनन्तक्ष्पेण आवि-भीवः । न होकं वस्तु प्रतिक्षणमन्यादृशं भवति निभित्तभेद्व्यतिरे-केण। कविद् भक्तकामश्च निमित्तत्वेन प्रतीयते । न हि निमित्त-भेदेन जायमानं वस्तु भवति । किन्तु तथा सति लिङ्गं विग्रह एव

सैव विवरणं \*सूर्यचन्द्रेत्यादि \*। \* एवं साधका इति \* निर्विशेषत्व-साधकाः । पूर्वस्मादयं भिन्न एकदेशीति ज्ञापयन्तः सूत्रशेषमवतार-यन्ति । \* ननूक्तमित्यादि \*। अनेन सूत्रेण प्रकाशवत्सूत्रोक्तमप्या-क्षिप्तं क्षेत्रम् ॥ २५॥

अतोऽनन्तेन तथाहि लिङ्गम् ॥ \* न हि निमित्तमेदेन जायमानं यस्तु भवतीति \*। अत्रावस्तुत्वे हेतुर्जायमानत्वमेव । तत्रापि हेत-

भवति । युक्तश्चायमर्थः । यद्यद्धिया त उरुगाय विभावयन्ति तत्तद् वपुः मणयसे सदनुत्रहायेति। अतः श्रुखा प्रसक्षेण वा तथा निर्णयः कर्तुं शक्यः । तस्माद सर्वागोचरमेव ब्रह्मेसेवं पाप्तम् ॥ २६ ॥

उभयव्यपदेशात त्वहिकुण्डलवत् ॥ २७ ॥

तुराब्दः पक्षं व्यावर्तयति । नैवं केवलयुक्तया लोकदृष्टान्तेन निर्णयः शक्यते कर्तुम् । अन्यथेदं शास्त्रं व्यर्थमेव स्यात् । अत्र हि वेदादेव ब्रह्मस्वरूपज्ञानम् । तत् कथं स्वरूपशक्तया निर्णयः । ब्रह्म त्भयरूपम्। उभयव्यपदेशात्। उभयरूपेण निर्गुणत्वेनानन्त-

र्यद्यस्यित्र प्रयणस इति पदोक्तं करणम् । तथाच तेषां धर्माणां द्यारित्विशिष्टमुपक्रम्य पिठतत्वाच्छरीरधर्मत्वं वा, तदिमिव्यङ्गया-गन्तुकधर्मत्वं वा। तथा सत्यपागादग्नेरग्नित्वमितिवत् कार्यत्वमेव, न त्वनागन्तुकानारोपितत्वक्षपं वस्तुत्वम् । अत्र, यद्यद्धियेति स्मृ-त्युपन्यासेन प्रकाशवत्सूत्रोक्तोऽवैयर्थ्यादिति हेतुरि सद्गुग्रहार्थ-त्वेनान्यथासिद्ध इति ज्ञाप्यते। \* तस्मादिति \*। उक्तविधप्रत्यक्ष-बोधकश्चुतिभिर्मक्तप्रत्यक्षेण चानिर्णयात्॥ २६॥

उभयव्यपदेशात् त्विहिकुण्डलवत् ॥ सूत्रं व्याकुर्वन्ति \*।तुशब्द इत्यादि \*। \* अन्यथिति \*। युक्त्या लोकहृष्टान्तेन च निर्णये

इदं विचारशास्त्रं व्यर्थमेव स्यात् । अत्र हि दर्शनान्तराद्यमेव विशेषो यद्वदादेव ब्रह्मस्वरूपज्ञानं प्रमितिरूपं, न लोकिकैः प्रमाणिस्तन्त्यायैवां । उपचारनिवृत्त्या श्रीततात्पर्यज्ञापनार्थमेवास्य शास्त्रस्य प्रवृसे:। तश्च जन्माद्यधिकरण एव शास्त्रयोनित्वादित्यनेन निर्णीतम् ।
अतो वेदमन्तरेण स्वरूपस्य तच्छक्तेश्चानवगमात् केन प्रकारेण स्वक्रपशक्त्या निर्णय इत्यर्थः। एवं तुशव्दं व्याख्याय शेषं व्याकुर्वन्ति ।

\* ब्रह्मस्यादि \*। न केवलं स्वरूपशक्त्यादि \*। उभयोविरुद्धधर्म
खार्व्यपदेश उभयव्यपदेशस्तरमात् । यत्रवास्थ्लादिवाक्ये निर्गुण-

गुणत्वेन सर्वविरुद्धधर्मेण रूपेण व्यपदेशात् । तर्हि कथमेकं व-स्त्वनेकधा भासते । तत्राह । अहिकुण्डलवत् । यथा सर्प ऋजुरने-काकारः कुण्डलक्ष भवति तथा ब्रह्मस्वरूपं सर्वपकारं भक्तेच्लया तथा स्फुरति । कल्पनाशास्त्रे हीदं वाधकम् । अनेककल्पनागौरवं चेति । न तु केवलं श्रुसेकसमधिगम्ये । न च शास्त्रवैफल्यम्। एवं

त्वेन व्यपदिश्यते तत्रैवाकाश ओतश्च प्रोतश्चेति कथनात् कार्य-गुणजनकानन्तगुणवत्तापि बोध्यते । तथा यत्र शारीरब्राह्मणे, स एष नेति नेत्यात्मा, अगृह्यो न हि गृह्यत इत्युच्यते, तत्रापि, स वा अय-मातमा सर्वस्य वशी सर्वस्येशान इत्यादिकं पूर्वमुच्यते । स वा एष महानज आत्मा अन्नादो वसुदानं इति चाऽनन्तरम् । एवं श्वेताश्व-तरेऽपि, साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्चेत्युक्ता, पको वशी निष्कि-याणां बहुनामेकं बीजं बहुधायः करोतीत्यादि । तथा तत्रेव । ततो यदुत्तरतरं तद्रूपमनामयमित्येतद्र्ये, सर्वाननिशरोग्रीवः सर्वभूतग्रहाशय इति । एवं तैतिरीयेऽपि, यदेकमव्यक्तनन्तरूप-मितिं, तथा, विश्वतश्चक्षरुत विश्वतोमुख इत्यादि चोक्तम् । कृत्स्नः प्रज्ञानघन एवेत्यंस्यार्थस्त प्रागेवोक्तः । तथा, अथात आदेश इ-त्यस्यापि । एतेष्वेवंविधेष्वन्येष्वपि उभयक्रपेण व्यपदेशातः । त-थाचास्थुलादिवाक्यस्य धर्मनिषेधमुखेनेव विश्वतश्चक्षरित्यादेर्ध-मीविधिमुखेनापि ब्रह्मस्वरूपस्यव निरूप्यतया धर्मविधिद्वारा त-न्निषेधद्वारा च निरूपकाणां मध्ये एकस्योपजीव्यत्वमतरङ्गत्व-मन्यस्योपजीवकत्वं बहिरङ्गत्वमिति निर्णेतुमशक्यत्वेनोभयवा-क्ययोस्तुल्यबल्रत्वादुभयक्रपमेव ब्रह्मेत्यर्थः । दृष्टान्तमवतायन्ति । \* तहीं त्यादि \*। यद्यभयिन कं ब्रह्म तदा संराधनिसद्धानां सर्वेषां तथैव प्रकाशेत, न तु कश्चित् प्रति कथञ्चिद्दन्यं प्रत्यन्यथा । अत एकं षस्तु कथमनेकधा भासते । तत्र हेतुर्वक्तव्यः । नोचेद्दर्शनस्याप्रामा-ण्यं वक्तव्यम । ततश्च सर्वमेव शिथिलमिति शङ्कायां इष्टान्तेन स-माधिमाहेत्यर्थः । दष्टान्तं व्याकुर्वन्ति \* यथेत्यादि \*।\* भवतीति \* तथा सामर्थ्यस्य विद्यमानत्वात् स्वरूपतस्तथास्ति । \* इदमिति \* साधनार्थत्वात् । अत्रैव हि सूरिच्वामोहादन्यशास्त्रोत्पत्तिः । अतः सर्वविरुद्धधर्माणामाश्रयो भगवात् । न हि प्रमाणश्रुतदृष्टे अनुप-पत्तिरास्ति यदर्थे युक्सपेक्षा । लोकेऽपि शरीरान्तःकरणादीनि प-रस्परविरुद्धदयामारकत्वादीनि विषयभेदेनैकस्मिन् क्षणे प्रतीयन्ते। तस्मात् सकलविरुद्धमा भगवसेव वर्तन्त इति न कापि श्रुतिरुपच-रितार्थेति सिद्धम् ॥ २० ॥

#### प्रकाशाश्रयवद्या तेजस्त्वात् ॥ २८ ॥

एकस्यानेकघा भानम् । यद्यपि सर्पः कालमेदेन स्वेच्छ्या तथा तथा भवति, ब्रह्म त्वेकस्मिन्नेव काले संराधकमक्ते क्वयेति वैषम्यम् । त-थापि संराधकस्य ताइशेच्छोत्पत्तौ ताइशताइशफलदित्सैव प्रयो-जिक्तेति न वैषम्यलेश इति बोध्यम् । नन्ववं चेत् सिद्धमेवास्ति तदा शास्त्रेणैवं साधनस्यापि किं प्रयोजनमित्यतः पूर्वोक्तमेव स्मारयन्ति। \* अत्रैवेत्यादि \*। तथाच विरुद्धशास्त्रसम्भेदजन्यदोषवारणमेव प्र-योजनिमत्यर्थः । \* प्रमाणश्रुतदृष्ट इति \* पूर्वोक्तप्रमाणैः श्रुते, साधन-सिद्धप्रमाणैर्देष्टे । विरुद्धशास्त्रसम्भेदेन व्यामुग्धस्य समाधानाय व्यासपादैरत्र युक्तेरुक्तत्वादत्रापि युक्त्यन्तरमाहुः । \* लोकेऽपीत्या-दि \* सूत्रोक्ते दृष्टान्ते ऋजुकुण्डलभावो नैककालावच्छेदेनेत्यत एत-त्कथनम्। तथाच यथा शरीरादीनां विषयभेदेन तथात्वमेवं ब्रह्म-णोऽपि भक्तभेदेन तथात्वम् । एतेन तत्तद्वपुः प्रणयस इत्यत्र प्रणयनं तच्चक्षुर्मनोविषये प्रापणमव, न तु करणामिति बोधितम् । एतच्च. श्रुतेस्त राब्दमुलत्वात्, सर्वोपेता च तद्दर्शनात्, लोकवत्तु लीलाकै-वल्यामित्यादिषु यदुक्तं तस्यैवेह निगमनमिति न कोऽपि शङ्कालेशः। सिद्धमाद्वः \* तस्मादित्यादि \* एवञ्च शब्दबलविचारेण विरुद्धसर्व-धर्माश्रयो ब्रह्मेति निर्णयः। श्रुत्युक्तयुक्त्याविचारेतु लौकिकधर्मश्रुन्य-मलौकिकसर्वधर्मयुक्तमिति निर्णयः। अर्थबलविचारे तु विरुद्धसर्व-रूपमिति निर्णय इति बोधनार्थमत्र त्रेधा विचारितम् ॥ २७ ॥ ८ ॥ प्रकाशाश्रयवद्वाः तेजस्त्वात् ॥ अधिकरणप्रयोजनमाद्यः । धर्मक्रपविचारेण पूर्वोक्तपश्चद्वयं स्थापियतुमधिकरणारम्भः ।
ननु धर्मा नाम के ब्रह्मणो भिन्नास्तत्कार्यक्रपा आहोस्तिद् ब्रह्मैवेति
संशयः । तत्र लोके कार्यस्यैव पटक्रपादेस्तद्धर्मत्वाद समवेतत्वाद
तान्निस्तायां प्रमाणाभावाद स्वाभाविकत्वमात्रेण निस्तवकल्पनायां गौरवापत्तरेकमेवाद्वितीयमिति श्रुतिविरोधाच्च । धर्माः प्रपञ्चवद कार्याः । तथा सति ब्रह्म सर्वकल्पनारहितमेव सेत्स्यतीसेवं
प्राप्ते इदमुच्यते । प्रकाशाश्रयवद्वा । वाशब्दः पश्चं व्यावर्तयति ।

\* धर्मेत्यादि \*। पूर्वाधिकरणे निर्गुणमनन्तगुणपूर्णेच ब्रह्म सिद्धम् । तत्र ये गुणधर्मास्तेषां स्वरूपविचारेण पूर्वोक्तपक्षद्वयम् । शब्दबल-विचारसिद्धः प्रपञ्चविलक्षणविरुद्धसर्वधर्माधारं ब्रह्मेत्येकः। अर्थबल-विचारिस इं. सर्वे इतं ब्रह्म तत्तरफलदित्सया तत्तत्कार्यार्थे वा तं तं प्रति तथाविभवतीत्यपर इत्येतत्पश्चद्वयं स्थापयितं तथेत्यर्थः । विषय-संशयावाहुः। \* निवत्यादि \*। धर्मवत्वश्रवणमद्भितीयश्रुतिश्च स्र-न्देहबीजम् । पूर्वपक्षमादुः । \* तत्रेत्यादि \* । ब्रह्मधर्माणां खरूपे विचारणीये होकिकमेव प्रमाणमनुसर्त्तव्यम् । श्रुतौ तन्नित्यत्वस्या-नुकत्वात् । तत्राप्यनुमानमेवाप्रसक्षत्वादाद्त्तं व्यम् । छोके च का-र्यस्यैव पदक्रपादेस्तद्धर्मत्वात् तत्समवेतत्वाच्च धर्मत्विछङ्कके नित्य-बस्तुसमवेतत्विङ्किके चानुमाने आकाशत्वस्य दृष्टान्तस्य सन्वेन sि शब्दादिह्ह धान्तेन हेतोः साधारणतया तिश्वत्यतायां प्रमाणाभा-वात्। खाभाविकत्वं हेत्कृत्याकाशत्वं दृष्टान्तीकृत्य तन्मात्रेण साध-ने यद्यपि तत् सिद्ध्यति, तथापि तन्कल्पनायां नित्यवस्त्वन्तरसि-द्धा गौरवापत्तेराद्वतीयश्रुतिविरोधाच गौरवस्याप्रामाणिकत्वात त-थेति, तदव्यक्तमाह हीत्यनेनोक्त एव पक्ष आदरणीय इत्यर्थः । स-माधि व्याकुर्वते। \* इदमित्यादि \* । \* प्रकाशाश्रयवदिति \*। प्रकाशस्याश्रयाः प्रकाशाश्रयास्तस्तुल्यम् । प्रथमार्थे वतिः । सुत्रं ब्याकुर्वन्ति। \* बाशब्द इत्यादि \*। पूर्वाधिकरणेऽहिकुण्डलद्दष्टा-न्तेनैकस्य ब्रह्मणः सर्थमकत्वनिर्धर्मकत्वसिद्धा धर्माणामपि ब्रह्मरूप-

यथा प्रकाशाश्रयाः सूर्यादयः प्रकाशेन न भिन्नाः । पृथक्स्यि-सभावातः । समवेतत्वाच्च । मूल्याविच्छेदरूपेण तदाधारतया स्थि-तत्वाच्च । नापि सूर्य एव । भिन्नप्रतीतेर्विद्यमानत्वाच्च । तादशमेव तद् वस्तुत्पत्तिसिद्धमिति मन्तव्यम् । कल्पनायामपि यथा सूर्य-

त्वमेव सिद्धम्, अत्र तु धर्मधर्मिणोर्भेदाभेदः साध्यते । अन्यथैत-त्सूत्रवैयर्थमेव स्यात्। भिन्नाभिन्नत्वं कार्यकारणभावेन पटन्द्रृपयो-र्धमधर्मिभावेन जातिव्यक्त्योर्देष्टम् । तत्र वाशब्दः प्रथमं पक्षं व्याव-र्चयति। ब्रह्म तद्धर्मी कार्यकारणभावेनैकरूपौ न भवतः, किन्तु यथा प्रकाशाश्रयाः सूर्यादयः प्रकाशेन सह न मिन्नाः, न विनाभृताः, नित्यसहचारिण इति यावत्। तत्र हेतुः । पृथक्थित्यभावात्। एवं प्रकाशोऽपि न सूर्योदिविनाभृत इत्यर्थबलाज्ज्ञातव्यम् । तदेतत्, सम-वेतत्वाच्चेति चकारेण समुचिन्वन्ति । तत्र हेतः । \* समवेतत्वा-दिति \*। अयुतसिद्धत्वात् । तज्जन्यधर्मेष्वप्यस्तीति तथात्ववारणाय हेत्वन्तरमाद्वः। \* मूलाविच्छेदेति \*। तथाच सर्वेऽपि भगवद्धर्मा भगवद्विनाभूता भगवद्विभक्ता इत्यर्थः । अत्र यद्यपि पृथिक्शत्य-भावादित्यनेनैव तथात्वसिद्धावपि यद्वेतुद्वयमुक्तं, तेन प्रपञ्चत्याक्ष-रस च भिन्नाभिन्नत्वं निवन्धोक्तं स्मारितम् । एवमभेदे मानमुक्ता भेदे मानहुः। \* नापीत्यादि \*। प्रकाश इति शेषः । चकार आधा-राधेयभावत्य, परास्य शक्तिरित्यादिषष्ठीनिर्देशस्य च समुख्वायकः। तेन सिद्धमाडुः। \* तादशिमत्यादि \*। प्रकाशक्रपं वस्तुसृलाद्धिन्न-मप्यभिन्नमेवोत्पत्तिसिद्धमिति मन्तन्यम् । युक्तिभिरनुचिन्तनीयम् । यथा अमित्रो न मित्रं, न मित्राभावः । किन्तु मित्रविरुद्धसम्पत् । यथा चाऽविद्या न विद्या, न विद्याभावः, किन्तु विद्याविरुद्धं भाव-रूपमज्ञानम् । एवं प्रकाशतदाश्रययोरभेदोऽपि न भेदा, न भेदाभावः, किन्तु भेदविरुद्धसम्पदेव भावरूप इति विभावनीयम्। सा च स-म्पद् भावरूपत्वे सति स्वाश्रयाविनाभृतत्वं तद्विहायावर्त्तमानत्व-मिति यावत् । न ह्यताद्दशत्वमन्योन्याभावरूपे भेदेऽस्तीति । तथाच कल्पनायामपि यथा सुर्यप्रकाशयोस्तादात्म्यकपस्यं भेद्विरुद्धसम्प- प्रकाशयोः कल्पना एवं ब्रह्मधर्मयोरिप।न ह्यन्यथा वेदे पटि चिनिने वेधशेषता ससज्ज्ञानानन्ताऽऽनन्दपदानां सामानाधिकरण्यं वा स-म्भवति । छक्षणायां तु स्रुतरामेव धर्मापेक्षा । अतो विशिष्टपदार्थ

दोऽभेदस्य कल्पना, एवं ब्रह्मतद्धमंयोरिप परबोधनाय कार्येत्यर्थः । नन्वत्र का वा उपपत्तियंन धर्माणां सदा सत्तामङ्गीकृत्य ताहशो-ऽभेदः कल्प्यत इत्यत आहुः। \* न हीत्यादि \*। यदि हि स्वामा-विकधमसत्तामनुपगम्य सर्वविशेषशून्यमेव ब्रह्माङ्गीकियते, तदा के-वलचिन्मात्रत्वेन प्रतिपिपादियिषितस्य ब्रह्मणः सकाशाद्, अस्य मह-तो भूतस्य निःइवसितमेतद् यद्यंवद् इत्यादिना आविता चेतनधर्म-रूपा वेदप्रवृत्तिनं सम्भवेत्। अथात आदेश इत्यत्र पराभिमता नि-वेधशेषतापि न सम्भवेत्। तस्यापि विशेषत्वात् । सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मोति स्वरूपलक्षणश्रुतौ विज्ञानमानन्दं ब्रह्मोतिश्रुतौ चोक्तं सत्यादिपदानामेकवस्तुवाचकत्वमपि न सम्भवेत् । तेषां सत्यत्वादिवि-शिष्टवाचकत्वात् सत्यत्वादिवि-शिष्टवाचकत्वात् सत्यत्वादीनां च धर्मत्वात्।

नच सत्यादिपदानां लक्षकत्वमेव । असत्यज्ञ सान्तदुः खव्यावृत्तमेक रूपमेव ब्रह्म लक्ष्यत इति न तेषां सामानाधिक रण्यमङ्ग
इति वाच्यम् । लक्षणायां तु सुतरां धर्मापेक्षा । निर्धमेक स्य कापि
लक्ष्यत्वादर्शनाल्लक्षणायाः शक्यसम्बन्ध रूपत्वेन ब्रह्मणि सत्यादिपद्शक्यसम्बन्ध लक्ष्यत्वयोधं मेयोरापाता ॥ किञ्च । लक्ष्यत्वे यतिकञ्चित्त व्याच्यत्वमण्यर्थादेवायातम् । लक्ष्यत्वस्य वाच्यत्वव्याण्यत्वात् । यत्तु लक्ष्यत्वे सध्मेकत्वस्यापाधित्वान्न व्यातिरिति कश्चित् । तन्न । लक्ष्यत्वेनेव धर्मेण ब्रह्मणः सध्मेकत्वे सिद्धे सध्मेकत्वस्य साधनव्यापकतयोपाधितानिवृत्तौ व्याप्तेः सुस्थिरत्वात् । नच वाङ्निवृत्तिश्रुत्या अवाच्यत्वे ब्रह्मणः सिद्धे सध्मेकत्वस्य नोपाधितानिवृत्तिरिति वाच्यम् । तस्याः सामस्त्येन वदनासामर्थ्यपरत्वात् । अप्राप्येति प्रशब्देन तथा श्वसायात् । अनाप्येत्युक्त्याऽपि तकिवृत्तिसिद्धेः । लक्षणया वाचः प्राप्तापि निवृत्त्यसिद्धेश्च । सर्वथा
अप्राप्तो, यतो वाच इति यच्छब्दस्यापि ब्रह्माप्राप्ता तद्काने कुतो
निवर्त्तन्ते वाच इति क्षानानुद्येन वाक्यस्यावोधकता प्रसक्तेरिनरक्त-

एव तादृशो वेदिसिद्ध इति मन्तन्यम् । तत्र हेतुः । तेजस्त्वात् ।ते-जःशब्दवाच्यत्वात् । बदुदूरव्याप्सर्थमेव हेतुरुक्तः ।

श्रुतिविरोधप्रसक्तेश्च । किञ्च । सत्यादिपदानां ब्रह्मणि शक्त्यभावे ब्रह्मातिरिक्तानां चासत्यजडादिरूपत्वात् तेष्वपि तच्छक्त्यभावे तेषां पदानामनर्थकत्वेन शक्यसम्बन्धरूपा लक्षणा नितरां सिद्ध्येदि-ति स्वरूपलक्षणमप्यबोधकमेव स्यात् । ततश्च विचारशास्त्रस्य मो-क्षस्य च तिलाञ्जलिरेव दीयेत । अथ ब्यावहारिकं सत्यज्ञानादिकं तेषां शक्यमिति तत्सम्बन्धस्य ब्रह्मणि भवनात्र कोऽपि दोष इति विभाज्यते । तदा तु तस्यैव धर्मत्वान्न ब्रह्मणो यावद्धर्मरहितत्वसि-द्धिरिति लक्षणायां सुतरां धर्मापेक्षा । अतो धर्माणामावश्यकत्वाद-स्य शास्त्रस्य वेदानुरोधित्वाद् वेद्वाक्यानां च ब्रह्मबोधकतया स-वैषां तुल्यबलत्वेन धर्मविशिष्ट एव पदार्थो विरुद्धमीश्रयो वेटसिद्ध इति मन्तन्यमित्यर्थः । धर्मधर्मिणोरभेदबोधकं रूपं वक्तुं हेतुं ज्या-कुर्वन्ति । \* तेजः राद्धवाच्यत्वादिति \* । तद्देवा ज्योतिषां ज्योतिः, अथ यदतः परो दिवो ज्योतिर्दीष्यते, भारूपः, तस्य भासा सर्वमिदं विभाति, यदादिखगतं तेज इलादौ ब्रह्मतद्धर्भयोस्तेजोवाचकशद्ध-वाच्यत्वातः । तथाच प्रकाशकस्वभावत्वातः सूर्यतत्प्रकाशयोर्यथा भेदविरुद्धसम्पद्भेदस्तथा ब्रह्मतद्धर्भयोरपि प्रकाशकत्वात्तथेत्पर्थः। नजु पूर्वसूत्रेण ब्रह्मण उभयरूपत्वे विरुद्धधर्माश्रयत्वे तं तं प्रति तथा प्रदर्शने च सिद्धे धर्माणां ब्रह्मणा सह भिन्नाभिन्नत्वमात्रं साधनी-यम । तत्तु प्रकृतदृष्टान्तमात्रेणैव सिध्यतीति हेत्कः कि प्रयोजन-मित्याकाङ्कायां तत्प्रयोजनमाद्धः। \* बहुदूरेत्यादि \* । अवतारदशायां स्पिदशायां च ब्रह्मणो ब्यापकत्वं, तिरोभावे धर्माणां स्वभावतो बहुदूरव्याप्त्यर्थमेव तद्व्यापकस्तेजस्स्वरूपो हेतुरुक्त इत्यर्थः। \* तेजिस तथात्वस्य दष्टत्वादिति \*।तथाचोक्तं विष्णुपुराणे प्रथमांश-समाप्ती 'पकदेशस्थितस्येन्दोज्बीत्का विस्तारिणी यथा परस्य ब्रह्मणः शक्तिस्तथेदमिखलं जगत्। तत्राप्यासन्नदूरत्वबहुत्वस्वल्पतामयः। ज्योत्स्नाभेदोऽस्ति तच्छक्तिस्तद्वन्मैत्रेय वर्त्ततं इति । एवमभेदवोधकं कपं व्याख्याय प्रकाशाश्रयपदाभ्यां बोधितं भेदबोधकं कपं व्याकु-

आतपादेर्घमत्वेन धर्मित्वेन च मतीतेः । अपूर्ववदेव दृष्टत्वाच्छ्र-तत्वाच न धर्मेष्वपि युत्तयपेक्षा । तस्मातः सिद्धं यथाश्चतमेव-ब्रह्मेति ॥ २८ ॥

## पूर्ववद्या ॥ २९ ॥

एकदेशिमतेनापि सर्वसमाधानमाह । अथना, अरूपवदेव ही-सादिपञ्चस्त्र्यायः सिद्धान्तः काथेतस्तादशंवा ब्रह्म मतिपत्तन्यम्।

र्वन्ति । \* आतपादेरित्यादि \* आतपश्च तदादिश्च तयोः समाहार भातपादिः.तस्यातपादेः।तथाचात्रादिपदेन सूर्यादिः । तथाच आ-तपस्य प्रकाशस्य धर्मत्वेन सूर्यादेर्धर्मित्वेन च प्रतीतेर्यथा भेदस्तथा ब्रह्मतद्धर्मयोरपि । सत्यं ज्ञानमिति स्वरूपलक्षणात् सिश्चदानन्दरूपे-णाभेदः । धर्मेषु तत्तद्धमेत्वेन रूपेण भेदः । ब्रह्मणि तदाश्रयत्वरूपेण भेद इति तयोस्तावविरुद्धावित्यर्थः । ननु प्रकाशतदाश्रययोस्तथात्वं प्रत्यक्षगम्यं ब्रह्मतद्धर्मयोस्त न तथेति तत्र कथं तथात्वसम्प्रत्यय इत्यत आहुः। \* अपूर्ववदित्यादि \*। एतेन दर्शनाश्चेत्यत्र ज्याख्यातं भक्तप्रत्यक्षं, विष्णुपुराणस्या स्मृतिः, प्राणस्य प्राणं, नह नानास्तीत्या-द्यः श्रुतयश्च स्मारिताः । तथाचात्रापि प्रमाणद्वयप्रमितत्वान्न य-स्त्रापेक्षेति युक्तिकथनमन्यप्रतिपत्त्यर्थामित्यर्थः । एवञ्च ब्रह्मधर्मा ब्रन हाणो भिन्नाभिन्नाः। प्रकाशकधर्मत्वात्। सूर्योदिप्रकाशवदित्यसमान-मपि प्रयोक्तं शक्यम् । सिद्धं निगमयन्ति । \* तस्मादित्यादि \*। पवश्च ब्रह्मणः सम्बदानन्दरूपेण सर्वेषां ब्रह्माभेदः । ब्रह्मणस्तु कार्य-लक्षणेन सर्वस्माङ्गदः। जगतः कार्यत्वाश्चिदानन्दतिरोभावात् तयोः खल्पत्वाच्च भेदः। जीवे चानन्दतिरोभावादल्पत्वादंशत्वादिभ्यश्च भेदः । अक्षरे च गणितानन्दत्वादि भयो भेदः । जीवस्य तथात्वं त जीवप्रकरणे द्वितीयाध्याये सिद्धम् । अक्षरस्य चारद्यस्वाधिकरणे इति बोध्यम् ॥ २८॥

पूर्ववद्या ॥ सूत्रमवतारयन्ति, ब्याकुर्वन्ति च । \* एकेत्यादि\* \* अथवेत्यादि च \* वादाब्दः पक्षान्तरे । पूर्ववत् । अरूपवदेव हीति अयमाश्रयः । वेदस्यापनार्थं हि प्रदृत्तिः । तत्र यथा अक्षर-मात्रस्यापि बाघो न भवति तथा वक्तव्यम् । यद्र्थमुभयरूपता अङ्गीकृता तत्र धर्माणां स्वरूपानिर्वाहार्थमवश्यं ब्रह्मवैलक्षण्यमङ्गी-कर्तव्यम् । तथा सस्रेकमेवाद्वितीयमिति वाधः प्रसज्ज्येत । तथा-चोत्पत्त्या विचारे निर्द्धमकमेव पूर्वं ब्रह्मेति प्रतिपत्तव्यम् । उपप-त्त्याऽपि विचारः पूर्वानुरोधेनैव कर्तव्यः । तत्र धर्माणामपि ब्रह्मत्वे

पञ्चस्रज्या यः सिद्धान्तः कथितः । प्रपञ्चविलक्षणं तत्समवायित्वेऽपि. न तत्प्रकारकं, नापि समवायिमात्रं, किन्त ततोऽप्यतिरिक्तं क्रतस्नं चिन्मात्ररूपं यदा आविभेवति तदा व्यवहार्ये भवति। तत्र जडजीव-धर्मा औपचारिका इत्येवंरूपः । ताइरां कारणरूपं ब्रह्म प्रतिपत्त-व्यमित्यर्थः । पतन्मताभ्युपगमे बीजं व्युत्पादयन्ति । \* अयमित्या-दि \* तथाच यत् पूर्वोपगमे बीजं, तदेवात्रापीत्यर्थः । बीजमक्तवा पञ्चसत्रीसिद्धस्य प्रकृते यथा विवक्षितत्वं तथोपपादयन्ति । \* तत्र धर्माणामित्यादि \*। तस्मिन् पक्ष एकदेशिप्रतिपन्नमीपचारिकत्वं दुषयित्वा नित्यब्रह्मत्वेन स्थापितानां धर्माणां स्वरूपस्य वृत्तिमत्त्वस्य निर्वाहार्थे सविशेषनिर्विशेषभेदेन ब्रह्मवैलक्षण्यमङ्गीकर्त्तव्यम् । ततो वैलक्षण्येन भेदे सत्यद्वितीयत्वश्रुतिर्बाध्येत । तथाच तदभावायोत्प-त्या विचारः कर्त्तव्यः।यो यथा यथा परिणमते स तत्तद्वानिष पूर्व-मन्यकः। घटपटदध्यादिरूपेण परिणममाणमृत्तन्तुदुग्धादिवदिति । प्वमुत्पत्या विचारे कारणभूतं निर्द्धमकमेव ब्रह्म संत्स्यतीति पूर्व ताहरामेव प्रतिपत्तन्यम् । ततश्च ब्रह्माहिकुण्डलववुभयरूपं तद्माः प्रकाशाश्रयवद्भिन्नाभिन्ना इत्युपपत्त्या विचारोऽपि कारणस्वरूपान-रोधेनैव कर्त्तव्यः। तत्र कथं कर्त्तव्य इत्याकाङ्कायां कारणविचारे अतावेकविज्ञानेन सर्वविज्ञानस्य प्रतिज्ञातत्वाद्धर्माणामपि ब्रह्मरूपत्वं वक्तव्यम्।तदैव तदुपपद्यते, न तु धर्माणां नित्यभिन्नत्व आविद्यकत्वे वा । आद्ये भिन्नत्वेन, द्वितीये मिध्यात्वेन च तत्प्रतिबन्धात् । नचा-विद्यकत्वेऽप्यसत्यव्यावृत्तत्वेन सत्यक्षपत्रहाशाने एकविद्वानेन सर्व- एकविज्ञानेन सर्वविज्ञानसुपपद्यते, नान्यथा । ततश्च प्रथमं ब्रह्म स्वधर्मक्षेण भवति । तदनुक्रियादिक्ष्पेण च । तावतैव सर्ववेदार्थ- सिद्धेः । नच छौकिकी युक्तिस्तत्रापेक्ष्यते, येन तादशस्य कथं सर्वभाव इति पर्यनुयोगो भवेद । धर्मकल्पनायामपि नैवा तर्केण मितरापनेयेति समानम् । उत्पत्त्या चोपपत्त्या च विचारद्वयम् । उपपत्त्या पूर्वनयनं स्वसिद्धान्तः । एकदेशिनस्तद्विपरीतम् । उभय- मिप सुत्रकारस्य संमतिमिति ॥ २९ ॥

विज्ञानं भवत्येवेति शङ्काम् । मृत्पिण्डादिरष्टान्तोपरोधेन जायमा-नस्य तस्याप्रयोजकत्वात् । अतो धर्माणां ब्रह्मत्व एवैकविज्ञानेन सर्व-विज्ञानोपपत्तिर्नान्यथा । तस्मात् ततश्चेत्याद्युक्तप्रकारेण धर्माणां ब्र-द्यकार्यत्वाद् ब्रह्मरूपत्वमङ्गीकत्तव्यम् । तावतैव सर्ववेदार्थाविरोध-सिद्धेः। नच पूर्वमन्यक्तस्य पश्चाद् न्यक्तत्वं लोके हेत्वन्तरसमवधा-नादेव दृष्टमितीतरासद्भावे निर्द्धमेकस्य कथं धर्मक्रेपण भवनमिति शङ्क्यम् । ब्रह्मणो वेदैकसमधिगम्यतया तत्र लौकिकयुक्त्यपेक्षाया अभावेन तादराशङ्काया एव तत्र कर्त्तुमयुक्तत्वात् । तथाच पञ्चसू-त्रीसिद्धस्यानेन प्रकारेण विवक्षितत्वमत्त्रर्थः। नन्वेवं सति लौकिः कयुक्त्यनपेक्षत्वाच्छ्रीतत्वाच्चेद्मेव मतमाद्क्तेव्यं, किं पूर्वेणेत्यत आ-हुः। \* धर्मत्यादि \*। \* धर्मकल्पनायामिति \* विरुद्धधर्माश्रयत्व-रूपधर्मकरुपनायाम् । तथाच द्वयोस्तौरुयात् तस्याप्यादरणमित्यर्थः । ननु द्वयोस्तौल्येऽप्ययं पक्षश्चेद् ब्यासचरगौः पश्चाद्विचार्योकस्तदा न पूर्वत्र व्यासाशय इति शङ्कायां द्वयोः कथनस्य तात्पर्यमाद्वः । \* उत्पत्त्येत्यादि \*। उत्पत्त्या एतत्सूत्रव्याख्योक्तप्रकारिकया उत्पत्त्या, पूर्वसूत्रव्याख्योक्तप्रकारिकया उपपत्या च अस्मिन्नधिकरणे विचार-इयम् । तयोर्मध्य उपपत्त्या पूर्वनयनम् । मैत्रेयीब्राह्मणे, स यथा सै-न्धवधन इत्यादिना चिन्मात्रत्वेन प्रतिपादितस्यैवात्मनोऽविनाद्यी वा अरे अयमात्मा अनुच्छित्तिधर्मेत्यनेन खरूपाविनादाधर्मानुच्छित्योः कथनेन स्वरूपधर्मयोर्नित्यत्वबोधनात् । सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेति स्वक्रपलक्षणस्थे सत्यपदेअपि, सत्यस्य सत्यमिति नामधेयतिविचन-

#### प्रतिषेधाच ॥ ३०॥

एकदेशिमते उपपत्त्यन्तरमाह । एकमेवेत्युक्त्वा पुनरद्वितीय-

योरतुरोधेन मूलसदूपत्वमूलत्यरूपत्वयोरिप बोधनातः । नृसिहो-त्तरतापनीये तुरीयानिकपणे तुरीयस्य प्रपञ्चोपशमत्वमुक्त्वा, ईश्वर-**प्रासः स्वराट् खयमीइवर इति ईश्वरत्वश्रावणात् । तै**त्तिरीये, यदं-कमव्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्तादिति प्रपञ्चात् परस्य कारणस्य एतत्त्वादिप्रपञ्चधमेवत्त्वश्रावणाद् द्वितीयस्कन्धे भगवता, पश्चादहमिति,तृतीयस्कन्धे मैत्रेयेण, यथेदानीं तथाचाग्रे पञ्चाद्वेत-दीदशमिति विष्णुपुराणे प्रथमेशो, 'तदेतदृक्षयं नित्यं जगन्मुनिवरा-ऽखिलम्। आविभीवतिरोभावजन्मनाशविकल्पवदि'ति पराशरेण च भगवद्रपत्वादिनैव तदुपबृंहणाच्च विरुद्धधर्माधारत्वलीकिकयुक्त्य-गम्यत्वविदिताविदितपरत्वानिरुक्तत्वरूपाणां श्रुत्युक्तयुक्तीनाम् अ-नन्तगुणपूर्णत्वपक्षेऽपि तुल्यत्वाद् युक्त्या कारणरूपस्यैवमिवरोधानु-कूल्यप्रापणं व्यासचरणानां सिद्धान्तः । द्वितीयस्कन्धे,नास्य कर्मणि जन्मादौ परस्याऽनुविधीयत इति मुख्याधिकारिणामर्थे जन्मकर्मान-षेधकथनेन सदैकरूपत्वबोधनात् । एकदेशिनस्तु पूर्वोक्तरीत्या का-लभेदेनाविरोधप्रापणमिति व्यासोक्तपक्षाद्विपरीतम् । तस्य पक्षस्य द्वितीयस्कन्ध एव, 'इन्थं भावेन कथिता भगवान् भगवत्तमाः । नेत्थं भावन हि परं द्रष्टुमर्हन्ति सूरय'इति मध्यमाधिकारिपरतयोक्तत्वेन इतो न्यूनत्वात् । पतावान् परं विशेषो यत्पुराणे मायाद्वारकं कर्त्तृ-त्वादि । श्रौते मते तु तन्नेत्येकदेशिमतं तत उत्तमम् । तथाप्यन्-च्छित्तिधर्मेखादिश्रुतीनां पश्चादहमिखाद्युपबुंहणानां चाञ्जस्याभावेन न तथोपपन्नम् । एवमपि सत्येकविज्ञानेन सर्वविज्ञानप्रतिज्ञायाः क-र्चृत्वादिश्रुतीनां च नासामञ्जस्यमित्यरुपदोषदुष्टत्वेन सुत्रकाराइतम्। अत उभयमपि सूत्रकारस्य संमतिमत्यर्थः ॥२९॥

प्रतिषेधाच्य ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* एकदेशीत्यादि \*। भगवन्माहात्म्यबोधकत्वेऽपि किश्चिद्दोषाद्नाद्रो मा भूदित्यत एक-देशिमते उपपत्त्यन्तरमाहेत्यर्थः। व्याकुर्वन्ति । \* एकमेवेत्यादि \*।

मिति द्वितीयं प्रतिषेधित। सं एवकारेणैव सिद्धो व्यर्थः सन् धर्म-निषेधमिप सच्यित। ऐक्षतेति वचनात् तदुत्पत्तिः । चकारादे-काविज्ञानेन सर्वविज्ञानोपक्रमः परिगृहीतः । तस्मान ब्रह्मणि क-श्चिद् विरोध इति सिद्धम् ॥ ३० ॥

\* स इति \*। द्वितीयनिषेधः। नन्वनुच्छित्तिधर्मेत्यादिना तन्नित्यत्वे कुता निषेध इत्यत आहुः। \* ऐक्षतेत्यादि \*। तथाचोक्तश्रुत्यनुरो-धेन धर्मनित्यताबोधकश्रुतिरचुच्छित्तिधर्मो यस्येतिसमासेनाविना-शिपद्व्याख्यानपरतया नेयेखर्थः । स्फुटमन्यत् । नचैकदेशिमतस्य युक्त्यन्तरेणोपष्टम्भात पूर्वमततुल्यत्वमस्य सूत्रकाराभिषेतमिति श-ङ्क्यमः । प्रतिषेधश्रुतेर्द्वित्वसंख्यापूरकनिषेधपरतायाः प्रागुपपादित-त्वेन, सूर्य एकाकी चरतीतिश्रुतौ संपरिकरे एव सूर्य एकाकित्ववद् गेहे देवद्त्त पवास्ति न द्वितीयं इति लौकिकप्रयोगं करचरणादि-युक्तदेवदत्ताद द्वितीयत्ववचापि निषेधगतेः शक्यवचनत्वेन, अन-क्कित्तिधर्मपदस्याविनाशिपदव्याख्यानताया अपि मानान्तरविरहा-दगतिकगतित्वेन च तस्य शैथिल्यात्।अत एकविज्ञानेन सर्वविज्ञान-प्रतिज्ञानरोध एवैत्संग्रहे बीजम् । एतस्योप्टम्भकं च, नैतस्मादन्य-दिति बोधनायैनैतशुक्तिकथनमिति बोध्यम् । तस्मान्न कोऽपि शङ्का-हेशः। ननु मतद्वयस्यापि सूत्रकारसम्मतत्वे, स्वसिद्धान्त इति भाष्य-श्यस्य स्वराद्धस्य सुत्रकारपरत्वेन व्याख्वानमनुचितम्। एकदेशिपदे च व्यासैकदेशित्वव्याख्यानमपि तथा । व्यासैसान्नामानुहोसादिति चेत्। मैचम्। एकदेशिपदेऽत्र व्यासस्यैवैकदेशी त्राह्यः। अन्यथा-अबुवत्सूत्रेण, अत प्वेतिसूत्रसिद्धं द्रशन्तं न दूषयेत् । वृद्धिहा-सादिसुत्रद्वये युक्त्यन्तरं च न वदेत् । एकदेशिनामानुलेखस्त जै-मिन्यादिवदप्रसिद्धत्वात्।जीवमुख्यप्राणिङ्कादित्यादिपूर्वपश्चिनामः वत् । अस्मिन् सूत्रे जघन्यानामर्थेऽस्य सङ्घाद्यत्वाद् वा । अथवा जीवप्रसङ्गे, अवस्थितेरितिं काराकृत्स्न इति काराकृत्स्नेन जीवस्य ब्रह्मावस्थाविशेषत्वेनाङ्गीकारात् तस्य न्यायस्थापि तुल्यत्वात् स ए-वैकदेशी प्राह्यः। अत एव द्वितीयस्कन्धपञ्चमाध्याये सृष्टिप्रकरणे.

सत्त्वं रजसम इत्यस्य सुवोधिन्यां काशकृत्स्नमतमत्र सिद्धं भविं-ष्यतीत्याचार्यैरपि तथाङ्गीकारः कृत उत्पत्त्या विमर्शविचारे इति नात्र राङ्कालेशः । एवमेकदेशिनि निश्चिते स्वराव्हो व्यासपर एव युक्त इत्यत्राप्यदोषः। नचास्य पश्चात् कथनेनास्यैव मुख्यत्विमित राङ्काम । द्वितीयस्कन्धे, इत्थंभावेन कथितो भगवान् भगवत्तमाः 🖟 नेत्थं भावन हि परं दृष्टुमर्हन्ति सूरय'इत्यादिभिरेतदमुख्यतायाः शु-कवाक्ये ब्यासचरणैरेवोक्तत्वात् । एतस्य सम्मतत्वं तु जघन्याधिः कारिणामर्थे एतस्पैव सुवोधत्वेनोपयोगात् । अत एवेदं मतं पूर्वमु-क्तम । यथा द्वितीयस्कन्धे राजार्थम् । किञ्च, भाववृतसूक्ते, नास-दासीदित्यादिभिः सृष्टि पूर्वमुक्ता समाप्ती, इयं विसृष्टियत आवभूव यदि वा दधे यदि वा न योऽस्या अध्यक्षः परमे ब्योमन् सोऽङ्ग वेद यदि वा न वेदेति सृष्ट्याधानानाधानात्मकं पश्चद्वयमुक्ता तस्य क्षाना-**ऽक्षाने आह । तेन विसृष्टिं कदाचिदाधत्ते कदाचित् स्वतः सिद्धा-**मेव प्रकटयति । अथवा सामान्यां करोति । छीछासृष्टि तु स्वतः सिद्धामेवाविष्करोतीति ज्ञानाज्ञाने उभये अपि युक्ते । एतज्ज्ञापनाय सन्देहवचनम् । अन्यथा वेदस्य ब्रह्मणश्च सन्देहामावादेवं न वदेत् । अतो ळीळासृष्टिमनुसन्धाय व्यासः स्वमतं वक्ति । एकदेशिनस्त् तम्र जानन्तीति ब्रह्मणो निर्विशेषादुत्पत्ति वदन्ति । तस्मादुपपत्ति-पक्ष एव व्यासाशयगोचरः, इतर इतरस्येति दिक्।

शङ्कराचार्यास्तु ॥ न स्थानतोऽपीत्यारभ्येकादशस्त्रमेकम-धिकरणं करपयन्ति । प्रकृतैतावस्वेत्यारभ्य नवस्त्रमपरम् । तत्र प्र-थमे सुषुप्तादिष्पाध्युपशमाज्जीवो यत् सम्पद्यते तद् ब्रह्म । सर्व-कमेत्यादिभिः सविशेषत्वश्रावणादस्थृलमित्यादिभिनिर्विशेषत्वश्रा-वणाच्च किमुभयलिङ्गं ब्रह्म प्रतिपत्तव्यमुतान्यतरलिङ्गम् । यद्यन्य-तरलिङ्गं, तदापि किं सविशेषमुत निर्विशेषमिति सन्देहे, उभयलि-क्रश्रुत्यनुप्रहादुभयलिङ्गं ब्रह्मेति प्राप्ते, अभिधीयते । स्थानत इत्यादि-परस्य ब्रह्मण उभयचिह्नत्वं स्वत उपाधितश्च न । कुतः । सर्वत्र हि । ब्रह्म स्वरूपप्रतिपादनपरेष्वशब्दमस्पर्शमरूपमञ्ययमित्यादिषु निर्वि-शेषस्यैवोपदेशादिति ।

न भेदादिति द्वितीये च प्रतिविद्यं ब्रह्मण आकारभेद्श्रावणान्नि-विशेषाङ्गीकारे च तस्य शास्त्रस्य निर्विषयत्वापचेरौपाधिक आकार् आदर्त्तव्य इत्याराङ्कच, मञ्जविद्यायां प्रत्युपाधिभेदं ब्रह्मणोऽभेदश्राव णात्र भिन्नाकारयांगो ब्रह्मणः शास्त्रीय इति । अपिचैवमेक इति तु-तीयं च, मनसेवेदमाप्तव्यं, नेह नानास्ति किश्चनेति भेददर्शननिन्दा-पूर्वकममद्मेके । तथाऽन्ये भोक्तुभोग्यादिप्रपञ्चस्य त्रिविधं ब्रह्ममेत-दिति ब्रह्मैकस्वभावत्वमामनन्तीति व्याख्याय, ननूभयछिङ्गासु श्रुति-षु सतीषु कथमनाकारमेव ब्रह्मावधार्यते, न पुनः साकारमिति श-ङ्कायां चतुर्थभ्यारूपवत्स्त्रस्य प्रतिवृत्तिमुक्त्वा, अरूपवदेव ब्रह्माव-धारियतव्यं, न रूपादिमत् । कुतः । तत्प्रधानत्वात् । अस्थूलमनणु, अशब्दमस्पर्शमरूपमञ्यम, आकाशो ह वै नामरूपयोर्निवर्हिता ते यदन्तरा तद् ब्रह्म, दिव्यो ह्यमूर्त्तः पुरुषः, स बाह्याभ्यन्तरो ह्यजः, तदेतद् ब्रह्मापूर्वमनपरमनन्तरमवाह्यमयमात्मा ब्रह्म सर्वोनुभूरित्या-दीनां निर्विशेषब्रह्मप्रधानत्वाद्, आकारिलङ्गानां चोपासनाप्रधान-त्वेन तता निर्वलत्वादिति व्याख्यातवन्तः । ततो, ननु तर्हि आकार-वद्विषयाणां का गतिरित्याशङ्कायां पञ्चमं प्रकाशवच्चावैयर्थ्यादिति सूत्रमवतार्य, यथा सौर्यश्चान्द्रो वा प्रकाशो वियद् व्याप्यावतिष्ठ-मानोङ्गुल्याद्यपाधिसंसर्गोदञ्जवकादिभावं प्रतिपद्यमानेषु संसर्गिषु तदाकारतामिव प्रतिपद्यते तथा ब्रह्मापि पृथिव्याद्युपाधिसम्बन्धात् तदाकारतामिव प्रतिपद्यते । तदालम्बनो ब्रह्मण आकारविशेषोपदेश उपासनार्थो, न विरुध्यते । एवमाकारवद् ब्रह्मविषयाणामवैयर्थ्यात् । नच नोपाधियोगाद्ण्युभयिछङ्गमिति प्रतिज्ञाहानिः । उपाधिनिमि-त्तस्य वस्तुधर्मत्वानुपपत्तेः । उपाधीनामाविद्यकत्वाच्चेति व्याख्या-य, आह च तन्मार्जामति सूत्रं च यथावद् व्याख्याय, दर्शयतिसूत्रे च, अथात आदेशो नेति नेति, अन्यदेव तद्विदितादथो अविदितात्, यतो वाचो निवर्त्तन्ते, अवचनेनैवोवाचेति श्रुतीः, 'क्षेयं यत् तत् प्र-वक्ष्यामि यज्ज्ञात्वाऽमृतमर्गुते । अनाद्मित्परं ब्रह्म न सत्तन्नासदु-च्यतं इति गीतावाक्यम् । 'माया ह्येषा मया सृष्टा यन्मां पद्यसि नारद। सर्वभूतगुणैर्युक्तं नैवं मां द्रष्टुमईसी'ति स्मृती उपन्यस्य पर-प्रतिषेधेनैव निर्विशेषं ब्रह्म प्रतिपाद्यत इत्युक्त्वा, अत प्वेत्यम्बुव-दिति सुत्रद्वयं च यथावद् व्याख्याय, वृद्धिहाससूत्रे जलसूर्यका-दिदद्यान्तं साधितुं जलगतं सूर्यप्रतिविम्बं जलवृद्धौ वर्द्धते, तद्ह्वासे हस्ति, तच्चलने चलति, तद्भेदे भिद्यत इत्येव जलधर्मानुविधायि भवति, न तु सूर्यस्य तथात्वमस्त्वेवं परमार्थतोऽविकृतमेकरूपमपि सद् ब्रह्म देहाचुपाध्यन्तर्भावाद् वृद्धिहासादीनुपाधिधमान् भजत इत्येवमुक्त्वा, दर्शनाच्चेति सूत्रे, पुरश्चके द्विपदः, अनेन जीवेनात्म-नाऽनुप्रविद्येति श्रुतिश्यामुपाधिप्रवेशं ब्रह्मणो दर्शयित्वा युक्त ए-वातः सूर्यकादिदृष्टान्त इत्युक्त्वा तस्मान्निर्विकृत्पेकलिङ्गमेव ब्रह्म नोभयलिङ्गं, न विपरीतलिङ्गं चेति सिद्धान्तमाहुः।

तत्र प्रथमसूत्रव्याख्यानमयुक्तम् । सर्वत्र हीति हेतुबोधके पदे निर्विशेषस्यैवोपदेशादित्यस्यार्थस्यासौत्रत्वेन तृतीयध्याये वा शास्त्रे वा ईदशस्य शब्दस्यार्थस्य च काप्यनुक्ततया अनुवृत्तेरि क-र्त्तुमशक्यत्वेनाभ्युपगमैकशरणत्वात् । अशब्दमस्पर्शमिति विषय-वाक्योत्तरार्द्धेऽपि, अनाद्यनन्तं महतः परं भ्रुवं निचाय्य तिमत्यनेन महतः परमित्यादिना पूर्वोक्तस्य ध्रवस्य पुरुषस्य परामर्षेण प्राप्ता-याः सविशेषताया अनादरणेन तद्विरुद्धत्वाद् निर्विशेषमेव ब्रह्मेति सिद्धान्तस्यात्रैव सिद्धावित्रमस्यारूपवत्सूत्रस्य वैयर्थ्यप्रसक्तेः। त-त साध्यमानस्यात्र सिद्धविन्निर्देशाङ्गीकार इत्यस्याप्ययुक्तत्वाच । तथा, अरूपवत्सुत्रे तत्प्रधानत्वादिति व्याख्यानमप्ययुक्तम् । तदुप-न्यस्तानां विषयवाक्यानामुपक्रमादिविचारे तथात्वस्यालाभात्। त-थाहि । प्रथमं तत्रास्थूलवाक्यम । तच्च कस्मिन् वा आकाश ओ-तश्चेति गार्गीप्रश्नात् प्रवृत्तं, स्थूलत्वादीन् लौिककान् धर्मान्निषेधत् प्रशासितृत्वाम्बरान्तघारकत्वद्रपृत्वादीनाकाशोपादानत्वान्तानऽलौ-किकान् द्शेयति । अशब्दवाक्यं तु प्राग्व्याख्यातम् । आकाशवाक्यं च नामरूपनिर्वाहकत्वम् । दिव्यो ह्यमुर्त्त इति वाक्यं चेयत्ताविच्छन्नं परिमाणं निषेधत् पुरुषं बाह्याभ्यन्तरसाहित्यं बाह्याभ्यन्तररूपत्वं वा द्रशयदश्वरात् परत्वमग्रे श्रावयति । तदेतद् ब्रह्मेति मधुविद्योपसंहा-रस्यमपि मधुविद्यायामुपकमे, अयमेव स योऽयमात्मेदममृतमिदं ब्र-ह्येदं सर्वमित्येवं चतुर्दशपर्यायेरभ्यस्तं सर्वत्वं मध्य उक्तं सर्वभूता-धिपतित्वादिकं, रूपं रूपमिति मन्त्रव्याख्यानोक्तमः । अयं हरयोऽयं वै दश च सहस्राणि च बहूनि चानन्तानि चेत्यनन्तरूपतां आवय-तीति निवेशेषब्रह्मप्रधानताया वक्तुमयुक्तत्वात् । नच तदेतद् ब्रह्मे-ति भिन्नं वाक्यं पूर्वेभ्य इति वाच्यम् । तच्छव्दात् पूर्वपरामर्षोद् वि-भागे साकाङ्कतया तद्भावात् । नचेदं तच्छव्देन पूर्वोक्तरूपत्वं परा-

मशद्यपूर्वमित्यनेन तिश्ववेधतीति न दोष इति वाच्यम्। पवं तहीनप-रमित्यनेनानन्तरत्वादीनिश्रमानिप निषेधच्छून्यवादमेव प्रसञ्जयेत्। अतोऽत्र पूर्वत्वादीनां धर्माणामेव निषेध इत्येवाङ्गीकार्यम् । तथा स-ति, न गुष्केण न चार्द्रण जहार नमुचेः शिर इत्यत्र यथोभयात्म-कस्य फेनस्याशुष्कत्वमनार्द्वत्वमेवमताप्येकैकतन्त्रिषेधेन सर्वात्मकमेव बोध्यत इत्येव युक्तम्। अत एव गजेन्द्रस्तुती, 'स वैन देवासुरमर्स्य-तिर्यङ् न स्त्री न पण्ढो न पुमान्न जन्तुः। नायं गुणः कर्म न सन्न चा-सन्निषेधरोषो जयतादशेष इत्यशेषत्वमुक्तम् । तथा शुकैरपि, एवं गजेन्द्रमुपवर्णितनिर्विशेषं ब्रह्मादयो विविधिळङ्गिभिदाभिमानाः। नैते यदोपसस्पुर्निखिलात्मकत्वात् तत्रार्शिललाभ्मरमयो हरिराविरासी-दिति निविशेषस्य निखिलात्मकत्वं बोधितम् । तथात्नाप्यन्ते सर्वा-मुभूरिति श्राव्यते । सर्वसन्त्वे एव सर्वाऽनुभवितृत्वसम्भवादिति । नचंदं प्रलये न सम्भवतीति वाच्यम् । को नाम प्रलयः । ध्वंसी वा प्रतिसञ्जरो वा । नाद्यः। असत्कार्यवादप्रसङ्गात् । द्वितीयश्चेदस्मदा-द्यगोचरत्वेऽपि सर्वे ब्रह्मगोचरोऽस्त्येवेति नासम्भवः।वस्तुतस्त्वखण्ड-ब्रह्मवादे अस्मदाद्यगाचरत्वमेव प्रलयः। क्रमेण वा, युगपद्वा तद-गोचरत्वमेव सृष्टिरितीच्छया समर्थनात्र कश्चिद्दोषः। एवमेवास्थला-दिवाक्योक्तनिषेधस्थलेऽपि बोध्यम् । अत उपासनाप्रधानानामाका-रिळङ्कानामपि श्रुतीनां तत्तदाकारमात्रिळङ्कत्वेन प्रतीकत्वादेव निर्व-लखं राङ्कातां न त्वाकारलिङ्गत्वादित्यपि बोध्यम् । यद्यपि प्रकाश-बत्सुत्रे उपाधियोगादपि नोभयिङ्गिमिति प्रतिशोपपत्त्यर्थमुपाधिनि-मित्तस्य न वस्तुधर्मत्वमुपाधीनाश्चावीद्यकत्वमित्युक्तम् । तद्िप तथा नैमित्तके घृतद्रवत्वादी व्यभिचारेण उपाध्याविद्यकतायाश्च, न वि-**लक्षणत्वाधिकरणे दृषितत्वेन चाप्रयोजकत्वात् । एवं, दर्शयतिसूत्रे** निर्विशेषब्रह्मप्रतिपादकत्वेन यानि वाक्यान्युक्तानि तेष्वप्यथात आ-देश इति वाक्यं तु न निर्विशेषप्रतिपादकामिति दर्शयतिसूत्रभाष्य-ब्याख्यान एव दर्शितम् । विदिताविदितवाक्यं तु तदुभयभिन्नत्वमे-व वदति, न तु विशेषात्रिषेधति । अथान्यत्वादिकयनमुखेन निषेध-ति तदा लौकिकानेव निषेधति । तावतैव चारितार्थ्य, न त स्वरूपा-त्मकानि । तद्तद् ब्रह्मेत्यादिश्रुतिविरोधप्रसङ्गात् । यतो वाच इति वागाद्यप्राप्यत्वमेव वद्तीत्यनिरुक्तश्रुतिसमानार्थे, न तु विशेषनिषे- धकमित्यपि प्रागेव ब्युत्पादितम् । अवचनेनैवोवाचेत्यपि, यतो वाच इत्येतस्य समानार्थकम् । लौकिकसर्वधर्मराहित्यादेवोपशान्तत्वसि-क्रेरिति।न सत्तन्नासदुच्यत इति गीतावाक्यमपि व्याकृताव्याकृतयो रेव निषेधकामिति लौकिकानेषेधपरमेव । सर्वतःपाणिपादन्तमित्य-त्रिमवाक्येन तथा निश्चयात् । सर्वतःपाणिपादत्वादेः कार्षप लौकिके अद्र्शनादिति । माया होषेति वाक्यमपि सर्वभूतगुणयुक्तद्र्शननि-षेधाभिप्रायकमिति तत्रैव स्फुटतीति न सार्वात्म्यवाधकमतस्तत्सूत्र-व्याख्यानमपि तथा। एवं वृद्धिहाससूत्रे जलवृद्धिहासाध्यां प्रतिबि-म्बर्गिद्धासकथनमपि तथा।भूयसि खल्पेऽपि च जले सुर्योदिप्रति-बिम्बस्य तुल्यताया एव ग्रहणात् । अतो (त्राकाशहृष्टान्तेन धर्माणा-मीपाधिकत्वसमर्थनमेवयुक्त,न तु जलसूर्यदृष्टान्तसमर्थनमित्यवधे-यम् ॥ यत्तु भामत्यामेतत्तात्पर्यमुक्तम् । उपाधिजनितस्य इपस्य पा-रमार्थिकत्वे ब्रह्मणः परिणामिभावः। स च प्राक्प्रतिषिद्ध इत्यपार-मार्थिको ब्रह्मण्यध्याल इति । निर्विशषप्रतिपादनार्थत्वाच्छरुतीनाम् । सविशेषतायामपि मध्वविद्यायां, यश्चाऽयमस्यां पृथिव्यामित्यादिमि-ब्रह्मैकत्वप्रतिपादनपरत्वात् । एकत्वनानात्वयोश्चेकस्मिन्नसम्भवात् । पकत्वाङ्गत्वेनैव नानात्वप्रतिपादनपर्यवसानत्वात् । नानात्वस्य प्रमा-णान्तरसिद्धत्वेनानुवाद्यत्वादेकत्वस्य चानधिगतेर्विभेयत्वोपपत्तेः । भेददर्शननिन्दया च साक्षाद्भूयसीभिः श्रुतिभिरभेदप्रतिपादनात्। आकारवद् ब्रह्मविषयाणां च कासाश्चिच्छ्रुतीनामुपासनापरत्वम् । तञ्चासति बाधकेऽन्यपराद् बचनात् प्रतीयमानमपि गृह्यते । यथा देवतानां विश्रहवत्त्वम् । सन्ति चात्र साक्षाद् द्वैतापवादेनाऽद्वैतप्र-तिपादनपराः शतशः श्रुतयः। कासां चिच्च द्वैताभिधायिनीनां त-त्प्रलयपरत्वम् । तस्मान्निविंशेषमेकरूपं चैतन्यैकरसं सद ब्रह्म परमार्थतः । विशेषाश्च सर्वगन्धत्ववामनीत्वाद्य उपाधिवशादसा इति सिद्धमिति।

तद्प्यसङ्गतमेव । ब्रह्मणः परिणामिभावस्य श्रुतिषु स्तेषु च प्रतिषेधाद्शेनात् । बहु सां प्रजायेयेति, स आत्मानं स्वयमकुरुतेत्यादिश्रुतिषु, आत्मकृतेः परिणामादित्यादिषु स्त्रेषु च तद्विपरीतस्य विधानस्येव दर्शनाच्च । नच वाचारम्भणवाक्यं विकारस्य
वाङ्मात्रताकथनमुखेन तद्भावमेव बाधयत् प्रतिषेधतीति शक्य-

वचनम् । तत्र तत्कथनमुखेन कारणाभिन्नत्वबोधनस्यैव भगवता सूत्रकारेणाइततया स्वयमन्यथाद्र्जुमयुक्तत्वात् । तद्नाइत्याद्रे तु, वाचारमणं विकारो मृतिकैव सत्यमित्येतावतैव चारिताथ्येन. इतिराद्धनामधेयपदयोर्वेयर्थ्यस्य दुर्वारत्वमित्यादिकं, तद्दनन्यत्वसूत्र-भाष्यविभाग एव विवृतमिति न पुनः प्रपञ्च्यते । अतो निर्विशेष-प्रतिपादनार्थत्वं यच्छ्रुतीनामङ्गीकृतं तद्प्यभिमानमात्रमेवेति प्रा-गेवोपपादितम् । एकत्वनानात्वयोरेकत्रासम्भवस्तु, इदं सर्वे यदय-मात्मा, यदेकमञ्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्तादित्यादि-श्रुतिभिरेवोदस्त इति तस्य निर्विशेषतासाधनादरः श्रुतिप्रद्वेषादेव । एकत्वाङ्गत्वेन नानात्वप्रतिपादनं त्विष्टमेव । परन्तु तम्न नात्वस्या-ऽपोद्यत्वाय, अपि त्वभेद्स्य भेद्विरुद्धसम्पत्त्वबोधनायेत्यप्युक्तपूर्वम्। नानात्वस्य प्रमाणान्तरसिद्धत्वं तु लौकिकस्यैव, न तु ब्रह्मधर्मभूत-स्यैकत्वाविरोधिनः । तादृशस्य स्वरूपान्तःपातितया श्रुत्येकगम्य-त्वेनान्यावेद्यत्वात् । अतम्तर्यानुवाद्यताङ्गीकारोऽपि खमनस्तोषणायै-बाऽलं, न तु ब्याख्येयसमर्थनाय । भेददर्शननिन्दा तु घटपटादिवत् तात्त्विकभेददर्शनपरा, न त्वैच्छिकतत्परा। अन्यथा इव शब्दवैयर्थ्य-प्रसङ्गादित्यपि, अपिचैवमेक इति सूत्रव्याख्यान एव दर्शितमिति न तयाऽपि विशेषप्रतिषेधसिद्धिः। साक्षादृद्वैतापवादेनाऽद्वैतप्रतिपादन-परत्वमपि श्रुतीनामस्मद्रीत्या, न तु युष्मद्रीत्येत्युपासनापराभ्योऽपि देवताविग्रहवद् ब्रह्मण आकारादिग्रहणेऽपि न किञ्चिद् बाधकम् । अतो विशेषाणां नास्तताऽपि तु निर्विशेषमात्राभ्युपगन्तृणामेवास्त-तेति बोध्यम्॥

यत्पुनः, प्रकृतितावत्स्त्रमारश्य नवस्त्रमधिकरणम् । तत्र त्वारम्भ एव, द्वे वा व ब्रह्मणो क्षे इति मूर्त्ताम्त्रंब्राह्मणं विषय-वाक्यत्वेनोपन्यस्य तश्च व्याख्याय, नीत नेतीति निषेधस्य, किं क्षप्ट द्वयं ब्रह्म च विषय, उत क्षपद्वयमेव वा, ब्रह्मैव वेतिसन्देहे, नब्द्वया-द्रूपद्वयं ब्रह्म च, अथवा ब्रह्मणः प्रमाणान्तरागोचरत्वाद् ब्रह्मैव वा विषय इति पूर्वपक्षे क्षपद्वयमेव निषिध्यते, न ब्रह्म। क्षपद्वद्यणोनिषेधे श्रत्यवादप्रसङ्गात्। ब्रह्म ते ब्रवाणीत्युपक्रमस्य, असन्नेव स मवतीति निन्दाया, असीत्येवोपलब्धव्य इत्यवधारणस्य च विरोधेन तिन्नत्वाया, असीत्येवोपलब्धव्य इत्यवधारणस्य च विरोधेन तिन्नत्वायानुपपन्नत्वात सर्ववेदान्तकोपप्रसङ्गाञ्च। तस्माद्रूपद्वयं प्रति-

षेघति, ब्रह्म त परिशिनष्टीति । तदेतदाह । प्रकृतैतावस्यं हि प्रति-षेघतीति। प्रकृतं यदेतावता परिच्छिन्नं मुर्त्तामुर्त्तेलक्षणं ब्रह्मणो रूपं तदेष शब्दः प्रतिषेधति । तद्धि प्रकृतम् । प्रपश्चितं च प्रवेस्मिन न् प्रन्थे अधिदैवतमध्यात्मं च । तज्जनितं च वासनालक्षणमपरं रू-पममुत्तरसभूतपुरुषशब्दोदितं लिङ्गातमव्यपाश्रयं महारजनाद्यपमा-भिर्देशितम् । तदेतत् सप्रपश्चं ब्रह्मणो रूपं सम्निहिताविलम्बनेनेति-करणेन प्रतिषेधकनञं प्रत्युपनीयत इति गम्यते। ब्रह्म तु रूपविशेष-णत्वेन पष्ठचा निर्दिष्टं पूर्वस्मिन् प्रन्थे, न तु खप्रधानत्वेन । प्रपञ्चिते च रूपद्वये रूपवतः स्वरूपजिज्ञासायामिद्मुपक्रान्तमथात आदेशो नेति नेतीति । तत्र कल्पितरूपप्रत्याख्यांनन ब्रह्मणः स्वरूपावदेनीम-दमिति निर्णीयते। नच स्वरूपद्वयं स्वयमेवोक्त्वा स्वयमेव निपेधे प्रक्षालनाद्धि पद्भुस्येति न्यायेनाकथनमेव युक्तं स्यादिति शङ्कामः। एतस्य क्रपद्वयस्य लोकप्रसिद्धस्य ब्रह्मणि कविपतत्वेन प्रतिवेध्यत्वा-य शुद्धब्रह्मस्वरूपप्रतिपादनाय च तत्परामर्शेन कथनस्य युक्तत्वा-त्। द्वी चैतौ निषेधौ यथासंख्यं मूर्त्तामृत्तें प्रतिषेधः। यद्वा पूर्व-प्रतिषेभो भूतराशि निषेधत्युत्तरस्तु वासनाराशिम् । अथवा, नेति नेतीति वीप्सा । तत्र इतीति यावत्किश्चिद्धत्येश्यते तत्सर्वे नेत्यनेन निषिध्यते।परिगणितनिषेधे हि कियमाणे, यदि नैतद ब्रह्म किमन्यद ब्रह्म भवेदिति जिल्लासा स्यात्। वीष्सायां तु सत्यां समस्तविषयजातस्य प्रतिषेधात् अविषयः प्रत्यगात्मा ब्रह्मेति जिज्ञासा निवर्त्तते। तस्माद् ब्र-ह्मणि कल्पितं प्रपञ्चं प्रतिषेधति। ब्रह्म तु परिशिनष्टीति निर्णयः। कि-ञ्च। ततः प्रतिषेघाद् भूयो ब्रवीत्यन्यत् परमस्तीति। अभावावसाने हि निषधे किमन्यत् परमस्तीति ब्र्यात् । अतोऽपि ब्रह्मीव परिश्चिनधीति निर्णयः। तत्रैषा श्रुत्यक्षरयोजना । नेति नेतीति ब्रह्मादिइय तमेवा-देशं पुनर्निर्वेक्ति । नेति नेतीत्यस्य कोऽर्थः । न ह्यतस्माद् ब्रह्मणो व्यतिरिक्तमस्तीत्यतो नेतीत्युंच्यते, न पुनः स्वयमेव नास्तीत्यर्थः। तश्च दर्शयत्यन्यत् परमस्तीति । यदा पुनः श्रुत्यक्षराच्येवं योज्यन्ते, न ह्यतस्मादिति नेति । न हि प्रपञ्चनिषेधरूपादाँदशनादन्यत् परं ब्रह्म-ण आदेशनं नास्तीति । तदा, ततो ब्रवीति च भूय इत्येतन्नामधंयवि-षयं योजनीयम् । अथ नामधेयं सत्यस्य सत्यमिति, प्राणा वै सत्यं तेषामेष सत्यमिति हि ब्रवीतीति। तच्च ब्रह्मावसाने निषेध उपप- द्यते । अभावावसाने तु कि सत्यस्य सत्यमित्युच्येत । तस्माद् ब्रह्मा-वसानोऽयं निषेध इति सूत्रं व्याचकुः । तद् ब्रह्मास्तिचेत् कुतां न गृ-ह्यते इति शङ्कायां, तद्वयक्तस्त्रं, तस्य च, न चक्षुषा गृह्यते, स एष नेति नेत्यात्मा, अगृह्यः, यदा होवेष एतस्मिन्नदृश्ये, यत्तदृद्ध-इयमग्राह्यम्, अञ्चक्तोऽयमचिन्त्योऽयमिति विषयवाक्यानि धृत्वा सर्वसाक्षित्वादनिन्द्रियत्राह्यमिति ब्याख्याय, अपि संराधनसूत्रे भ-किध्यानप्रणिधानाचनुष्ठानरूपसंराधनेन कश्चिद्धीरः प्रत्यगात्मान-मैक्षत,ज्ञानप्रसादेन विद्युद्धसत्त्व इत्यादिश्चतंयनुरोधेन अव्यक्तस्यापि ब्रह्मणो द्र्शनमङ्गीकृत्य, नेतु संराध्यसंराधकभावाभ्युपगमात् परेत-रात्मनोरन्यत्वं स्यादिति शङ्कायां तन्निषेधाय, प्रकाशादिवश्चावैशेष्यं प्रकाशश्च कर्मण्यभ्यासादिति सूत्रमवतार्य, यथा प्रकाशाकाशसूर्या-दयोङ्किलिकरकोदकादिषु कर्मसूपाधिभूतेषु सविशेषा इवावभासन्ते न चस्वाभाविकीमविशेषात्मतां जहति, एवमुपाधिनिमित्त पद्याध्यम् आत्मभेदः, खतस्त्वैकात्म्यमेव ।तथाहि वेदान्तंष्वभ्यासेनासकृज्जीव-प्राञ्जयोरभेदः प्रतिपाद्यत इति व्याख्याय, अतोऽनन्तेन तथाहि लि-क्रमिति सुत्रं च । अभेदस्य स्वाभाविकत्वाद् भेदस्य चाविद्याकृत-त्वाद् विद्यया अविद्यां विधूय जीवः परेणानन्तेन प्राक्षेनेक्यं गच्छ-ति। तथाहि लिङ्गम्। स यो ह वैतत्परमं ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति, ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येतीत्यादीनि व्याख्याय, स्वमतशुद्धये तस्मिन्नेव संराध्यसंराधकभावे मतान्तरोपन्यासायाहिकुण्डलादिसूत्रद्वयामे-त्येवं तद्वतार्य, ततस्तु तं पश्यते निष्कलं ध्यायमानः, परात् परं पुरुषमुपैति दिञ्यम । यः सर्वाणि भूतान्यन्तरो यमयतीत्यादौ ध्या-तुध्येयत्वद्रष्टृद्रष्टव्यत्वाभ्यां गन्तृगन्तव्यत्वेन नियन्तुनियन्तव्यत्वेन च भेदो व्यपदिइयते । तत्त्वमस्यहं ब्रह्मास्मि, एक त आत्मा सर्वा-न्तर एष त आत्मान्तर्याम्यमृत इत्यभदश्च । एवमुभयव्यपदेशे साति यद्यभेद एकान्त एव गृह्यते तदा भेदव्यपदेशो निरालम्बन एव स्था-त्। अतो यथा अहिरित्यभेदः, कुण्डलाभोगप्रांशुत्वादीनीति भेद पविमहापि उभयव्यपदेशदर्शनादङ्गीकर्त्तव्यः । अथवा यथा सौर्यः प्रकाशसदाश्रयश्च सूर्यो नात्यन्तिमन्नाष्ट्रमयोस्तेजस्त्वाविशेषाद्, अथ च भेदब्यपदेशभाजी भवत, एवमिहापीतिब्याख्याय, ततः, पूर्वव-बेत्यादिस्त्रवयं सिद्धान्तीयत्वेनाभिप्रेत्य, यथा वा. प्रकाशादिव-

च्चावैशेष्यमिति सूत्रे पूर्वमुपन्यसं तथैवैतद्भवितुमहिति । तथा स-त्याविद्याकृतत्वाद् बन्धस्य विद्यया मोक्ष उपपद्यते। यदि पुनः परमा-र्थत एव बद्धः कश्चिदात्माऽहिकुण्डलन्यायेन परमात्मनः संस्थानभूतः प्रकाशाश्रयन्यायेन वा एकदेशभूतोऽङ्गीक्रियते तदा बन्धस्य पारमा-र्थिकत्वेन तिरस्कर्त्तुमशक्यत्वान्मोक्षशास्त्रवैयर्थ्य स्यात् । श्रुतिश्च भेदाभेदौ न तुरुयवद् व्यपदिशति, किन्त्वभेदं प्रतिपाद्यत्वेन निर्दि-शति। भेदं तु पूर्वप्रसिद्धमेवानुवद्त्यर्थान्तरविवक्षया । किञ्च । नाऽन्योऽतोऽस्ति द्रष्टेत्यादिना चेतनान्तरं निषेधति । अथात आदेशो नेति, तदंतद् ब्रह्मापूर्वमनपरमित्यादिना च प्रपञ्चम् । अतोऽन्यनिरा• करणाद् ब्रह्ममात्रपरिशेषणाच्च प्रकाशाद्विच्चावैशेष्यमितिस्त्रशेक एव सिद्धान्त इत्याद्वः। तदसङ्गतमः। तद्गीतिके प्रथमसूत्रव्याख्याने मुर्त्तामुर्त्तप्रतिषेधस्य, प्रकृतं प्रतिषेधतीत्येतावतैव सिद्धेरेतावत्वमि-त्यस्य, एतावस्वपदादरे च प्रकृतपदस्य वैयर्थ्यप्रसक्तेर्दुर्निवारत्वात्। पताव स्वमिति त्वप्रत्ययस्य भावेऽनुशिष्टत्वेन पतावता परिच्छिन्नस्य मुर्त्तामूर्त्तलक्षणरूपद्वयस्य तेन पदेनालाभात् । त्वस्य षष्ठचन्ताद्नु-शिष्टत्वेन तृतीयान्ताद्भवनेनापि तथात्वाश्च । अथ तन्न विग्रहवाक्यं किन्त्वर्थमात्रकथनमित्युच्यते, तदाऽपि रूपद्वयात्मकस्य सर्वस्य प्र-पञ्चस्य परिच्छिन्नान्तर्निवेशादेतावतेत्यत्राभिष्रेतस्य परिच्छेदकस्या-लामेनासङ्गतिः। नच लौकिकप्रमाणमेव तथेति वाच्यम्। जन्मादि-सुत्रव्याख्यानं मनसाप्यचिन्त्यरचनारूपस्येति खोक्तस्य प्रपञ्जविशे-षणस्य विरोधेन तथा वक्तुमशक्यत्वाच्च। किञ्चात्र मूर्त्तामूर्त्ते रूप-द्वयं यत्प्रकृतत्वेन विवक्षितं तत्प्राधान्यमालम्ब्य । तत् तस्य किं स्वेन रूपेण ब्राह्मरूपत्वेन वा । नाद्यः । ब्रह्मणो रूपे इति विशेषणवैयर्थ्य-प्रसङ्गात् । द्वितीये तु ब्रह्मण एव प्राधान्यम् । ब्रह्मपरिचायनार्थमेव रूपद्वयस्य कथनात् । ब्रह्मण प्वात्रोपदेश्यत्वाच्च । नच सम्बन्धव-ष्ट्रचन्तपदेन बोधनाद् ब्रह्मणोऽप्राधान्यमिति युक्तम् । राहोः शिर इतिवर्भेरेऽपि षष्ठीभवनेन सम्बन्धषष्ठचा प्राधान्याबाधात् । आन-न्दं ब्रह्मणो विद्वानित्यत्र स्वयमण्यमंदे षष्ठचाः स्वीकृतत्वात् । कार्ये कारणानन्यत्वस्य भगवता सूत्रकारेणोक्ततया, द्वे वा व ब्रह्मणो रूपे इत्यत्र ब्रह्माभिन्ने रूपे इत्यर्थस्य वक्तुमुचितत्वाच्च । अतो ब्रह्मणः प्राधान्यस्याविघाताद्, ब्रह्म ते ब्रवाणीति वाक्योपन्यासेन स्वयमेन

वोपक्रान्तत्वाङ्गीकाराद्ये उपदेश्यत्वाच्च ब्रह्मणः प्रकृतत्वसिद्धौ र्तासमन्नेतावत्वं परिच्छिन्नत्वं प्रतिषेधतीत्येव व्याख्यातव्यम् । एता-धक्कद्धस्य परिक्किन्नवाचकतायाः प्रसिद्धत्वात् । तथाच मुर्त्ताम्-र्त्तमात्रत्वं ब्रह्मणि नास्तीत्यर्थः सिद्ध्यति, न तु प्रकृतं यदेतावता प-रिच्छिन्नामिति सिद्ध्यति। एवश्च, नेति नेतीति श्रुतिब्याख्याने नञ्द्वयेन यथासंख्यं मुर्नामुर्त्तनिषेधे वासनाशेषात् तद्विहाय भृतराशिवासना-राइयोर्निवेधाङ्गीकारे परिगाणतनिवेधेन, यदि नेदं ब्रह्म, किमन्यद ब्रह्मात शङ्गपत्तेस्तदपि विहाय वीष्सया यावद्विषयजातनिषेधो यः दङ्गीकृतः, सोऽपि तथा । भूतराशिनिषेधे कैमुतिकादेव वासनारा-शिनिषेधसम्भवेन तदर्थे निषेधापेक्षाभावात् । त्यक्ते यथासंख्ये वा-सनानिषेधावतारकप्रमाणाभावाद्, वासनाया अनुक्तत्वेन तन्निपेध-स्याप्ययुक्तत्वाच्च।अत एव न याविश्वषंघोऽपि युक्तः। यदपि, न ह्यतस्मादिति नेत्यन्यत् परमन्तीत्यस्य योजनाद्वयम् । तत्र प्रथम-योजनायां निषेधवीष्सया ब्रह्मव्यतिरिक्ताभाव उच्यते, न पुनर्ब्रह्मा-भावस्तदेव दर्शयत्यन्यत्परमस्तीति व्याख्यातम् । तद्दपि तथा । ब्रह्म-व्यतिरिक्तनिषधोत्तरं ब्रह्मसत्ताप्रदर्शनस्य, अन्यदस्तीत्येतावतैव सि-क्या परपदवैयर्थ्यापत्तेः । अतो व्यतिरिक्तनिषेधेनाव्यतिरिक्तत्वं स-र्वस्य खीकृत्य तावन्मात्रत्ववारणाय परं ब्रह्मान्यदस्तीत्यङ्गीकार्यमि-स्यव युक्तमः । द्वितीययोजनायामपि परपदवैयर्थ्य पूर्ववदेव । तदर्थ परपदमत्कृष्टार्थकतया व्याख्येयम् । तत्र चाभावावसान एव निषेधः सिद्धारीति ब्रह्मसत्तासाधनाय, ततो ब्रवीति च भूय इति सत्रांशं नामध्यविषयत्वेन योजयित्वा नामध्येन तत्सत्तां साध्यित्वा निषेध-स्य ब्रह्मावसानत्वमुपपादितम् । तदपि तथा । नामधेयाङ्गीकारे तद्व-त्तासिद्धा यावद्विशेषश्र्न्यत्वप्रतिश्चाहानिप्रसङ्गात् । नामघेयकथन-मात्रेणैव तत्सत्तासिद्धेस्तित्रिर्वचनश्रुतिवैयर्थ्यप्रसङ्गात्। तदादरे च. चश्चपश्चश्चरित्यादिवन्नियामकत्वतनमुलक्रपत्वयोः सिद्ध्या प्रतिश्चाहाः नितादवस्थ्याश्च । एवं तद्व्यक्तादिसुत्रद्वयेऽपि यदि ब्रह्मणो हृइय-त्वारइयत्वयोर्द्वयोरपि स्थापनं तदा त विरुद्धधर्माश्रयत्वापत्तिः। य-दि च साधनाभ्यासपाकवशाद् हश्यत्वं, तदभावेहश्यत्वमिति व्यव-स्या,तदापि इर्यत्वस्य प्रामाणिकत्वे,यतो वाच इत्यादिश्रतिविरोध-तादवस्थ्यम् । अप्रामाणिकत्वे च, कश्चिद्धीर इत्यादिश्वतेस्तवुक्त- साधनानां च वैयर्थम्।अपिसंराधनसूत्रस्य च, न हि तेन कश्चित्रि-र्णयः सिध्यत्यपि तु ब्रह्मणो दश्यत्वबोधनेन. जीवब्रह्मणोः संराधक-संराध्याभावाद् भेद्बोधनेन च संशयस्यैवोत्पत्तिरिति। यद्पि प्र-काशादिवतसूत्रे जीवब्रह्मणोरभेदं युक्त्या व्याख्याय तत्र प्रमाणापे-क्षायां वेदान्तेषु जीवपाइयोरभेदपतिपादनाक्ष्यासो हेतुत्वेन व्या-ख्यातः। सोऽपि शिथिलः। सौत्रस्याभ्यासपदोक्तस्य हेतोरवैशेष्ये कर्मणि प्रकाशे च साधारएयेनोक्ततया जीवप्राज्ञाभेदाध्यास एव नियमने प्रमाणानुपलम्भात् । वेदान्तेषु तयोरभेद्रस्येव भेदस्याप्य-भ्यासद्शेनाच । यद्प्युभयव्यपदेशादिसूत्रद्वयमेकदेशिमतीयत्वेन व्याख्याय पूर्ववद्वेति सूत्रव्याख्याने तद्दृषणमुक्तम् । जीवात्मनः पर-मात्मसंस्थानभूतत्वे एकदेशभूतत्वे वाऽङ्गीकियमाणे बन्धस्य पारमा-र्थिकत्वेनातिरस्कार्यत्वापत्त्या मोक्षशास्त्रवैयर्थ्यमिति । तद्वपि तथा । बहु स्यां प्रजायेयेतीच्छाभ्यां भेद्स्यागन्तुकत्वावगमाद्बन्धस्य पार-मार्थिकत्वेऽपि तथात्वात् पल्यूलनेन वस्त्रमालिन्यस्येव शास्त्रीयसा-धनैर्बन्धनाशसम्भवेन शास्त्रवैयर्थ्याभावात् । एवं प्रतिषेधस्त्रे, ना-न्योतोऽस्ति द्रष्टोति चेतनान्तरनिषेघो य उक्तः, सोऽपि द्रष्टुर्बह्याभि-न्नत्वं वद्ति, न तु ब्रह्मणो द्रष्ट्मिन्नत्वमतो न तद्व्यवसायसाफ-ख्याय । नेति नेतीति वाक्यं, तदेतद् ब्रह्मापूर्वमिति वाक्यं च यथाय-थं प्रपञ्चस्य ब्रह्माभिन्नत्वं ब्रह्मणः सर्वाकारत्वं च वदतीति प्रागेवो-पपादितम् । अतोऽन्यनिषेघो यो वर्त्तते स सर्वे ब्रह्मणोऽन्तर्निवेइये-तरं निषेधति, न तु सर्वे मिथ्याक्तस्येति सुधीभिरवधेयम्॥

भास्कराचार्यास्तु विंशतिसूत्रमेकमेवाधिकरणमङ्गीकृत्य सगुणासु शाण्डिल्यविद्यादिषु सगुणोपासितस्य प्रतिप्रकरणं चोदनासामर्थ्येन निर्णीतत्वात् तत्र नायं विचारः, किन्तु निर्गुणब्रह्मचोदनायां साकारं निराकारं च ब्रह्मोपास्यमुतैकतरामिति जिज्ञासायां यथास्थितवस्तूपासनस्य युक्तत्वात् कारणात्मना प्रपञ्चात्मना चावस्थितमुपास्यमिति प्राप्तेऽभिधीयते । नोभयिङ्किमुपास्यम् । कुतः । अस्थूलादिवाक्यैः समस्तप्रभञ्जाकारस्य निवर्त्तितत्वात् । स्वतश्च कारणस्य
कूटस्थनित्यस्यैकस्याद्वितीयत्वात् । पाश्चात्यस्य कार्यक्रपस्य कादाचितकत्वात् । ननु कारणस्य विकारात्मकत्वाद् विकारपरित्यागे कारणस्यक्रपस्यापि त्यक्तत्वात् कारणत्वेनोपासनमपि हीयेतेति चेत् ।

नेत्यच्यते। न पृथिव्यादिस्थानतोऽपि परस्योभयिलङ्गता । ब्रह्मणः खतोऽभिन्नत्वात् । स्थानकृतस्य रूपस्य चागन्तुकत्वात् । ब्रह्मात्मको हि नामक्रपप्रपञ्चो न प्रपञ्चात्मकं ब्रह्म । यथा समुद्रात्मकः फेनत-रङ्गादिने तदात्मकः समुद्र इति । कथं पुनर्गम्यते, सर्वत्र वेदान्तेषु, अशब्दमस्पर्श, स एष नेति नेत्यात्मा, अस्थूलमित्यादिषु भूतभौति-कनिराकरणात् । नचैतैः प्रपञ्चस्य मायामात्रत्वप्राप्तिः । कारणे कार्य-रूपम् अनेकविधं नास्तीत्येतावदवधारणेनैव वाक्योपपत्तेः प्रपञ्चा-भावस्य प्रतिपत्तुमशक्यत्वाद्तियेवं प्रथमसूत्रं व्याख्याय, न भेदादि-तिसूत्रे प्रथमं नकारमपठन्तः, सर्वाणि भूतानि सर्व एवात्मानः स-मर्पिता इति श्रुतेर्नेमिखानीयेन बाह्यप्रपञ्चन वेष्टितानाम, अरस्थानी-यानां विज्ञानातमनामन्तरतमे रथचक्रनाभिस्थानीये परमात्मिन सम-र्पणाद मेदोऽचगम्यतेऽतो भोग्यभोक्त्राकारबदुवास्यमिति सूत्रांशेना-शङ्खा, न प्रत्येकमतद्वचनादित्यनेन मञ्जविद्यायां प्रत्युपाधिमेदवचना-भावाद्यत्र सर्वेषां चेतनाचेतनानामेकीभावः स एव परमात्मा ध्येय-रवेनोपदिश्यत इति व्याख्याय, तन्मात्रसृत्रे, चैतन्यमात्रं ब्रह्मति व्या-ख्याय, 'ब्रह्माऽऽयाति प्रपञ्चोऽयं रूपं हि त्वा तु वैकृतम्। जहाति क-ठिनावस्थां जलघौ लवणं यथा। चेतनेऽचेतनं क्षितमभेदाचचेतनीभ-वेत्। ऊषायां वस्तु विन्यसं तत्सवे लवणीभवेद् इत्यंतावदाधिकम्-क्त्वाऽन्यानि सूत्राणि शङ्कराचार्ययद् व्याचकुः । नतः प्रकृतैतावस्व-सूत्रे च प्रकृतस्य पुरुपस्य यदेतावन्तं सूत्तीसूत्तीपाधिपरिच्छित्रत्वं तत्प्रतिषेधति, ततो निर्विकल्पकं परिशिष्टं ब्रह्म भूयः पुनर्बवीति, अ-न्यत् परमस्तीति व्याख्याय, शङ्कराचार्याकामधिकरणान्तरकल्पनां सर्वोपनिषद्वदस्यामप्युपनिषदि ब्रह्मण उपक्रमोपसंदारयोरवस्थानात् सन्देहानुत्पत्त्या निरस्य शेषं शङ्कराचार्यवदेव व्याख्यातवन्तः॥

तथाच तन्मते कारणस्याचस्याविशेष एव कार्यम् । तन्तुना-महष्टान्तात् । अतो निमित्तवशादेव नानाकारः । स यद्यसञ्चेवात्पद्यते तदा असतः सत्तानिषेधकश्रुतिविरोधः । अतः सञ्चेव निमित्तवशाद् व्यज्यते । कारणं च ब्रह्म यथाऽकाशोऽविकियमाण एव वायुजनक एवमविकियमाणमेव प्रपञ्चजनकम् । तच्च कृत्स्नप्रसत्त्वादिदोष-वारणार्थे श्रुतिवलादेव भगवता सूत्रकारेणाङ्गीकृतम् । स्वयमपि त-यैव व्याख्यातम् । निमित्तं चात्रेच्छैव । परिणतिश्च शक्तेरेव । शक्ति- शकिमतोनीत्यन्तं भेदो गुणगुणिनोरिवेतरेतराविनाभावादिति, तदनन्यत्वाधिकरणे व्युत्पादितम् । तहेदमवधेयम् । यदि श्रुतिवलादेव
मवधारितं तदा ब्रह्मणि युक्तीनां लौकिकीनामिकिश्चित्करत्वाद्विन्त्यसामर्थ्यं त्वङ्गीकृतमेव । तथा सित तेनैव विरुद्धधर्माश्चयत्वाद्दोपपरिहारसिद्धौ कृतः कारणरूपस्य कवलिर्विकल्पकत्वाग्रहः । नचाशब्दादिवाक्येभ्य इति युक्तम् । तेषां यथा भूतभौतिकिनिराकरणेऽप्युभयलिङ्गताप्रतिपादकत्वं तथोपपादितत्वात् । नापि, कश्चिद्धीर
इति वाक्यात् । तं यथा यथोपासत इति श्रुत्या ताहगुपासकेन तथादर्शनेऽपि तेन लिङ्गान्तरवाधस्याशक्यवचनत्वात् । सूत्रस्थेन केवलेन सर्वत्रेति पदेन भूतभौतिकिनिराकरणात्प्रकस्य हेतोरलाभात् ।
मश्चिद्यायामपि यत्रेकीभावस्तादश्चपस्य ध्येयत्वोपदेशेऽपि तदेतद्व्रह्माऽपूर्वमित्युपसंहारवाक्येऽपि सर्वरूपत्वबोधनस्योपपादितत्वाच । एवं तन्मात्रस्त्रविषयवाक्येऽपि कृत्स्नपदादेवाकारलाभो व्युत्पादित इति न तेनाऽपि केवलिराकारत्वसिद्धिरिति शाङ्करमतनिराकरणादेवैतद्दिपि निराकृतं वोध्यम् ॥

विज्ञानऽभिक्षस्त, न स्थानतोऽपीत्यादिचतःस्रच्या नित्यज्ञाने-च्छादिमती ब्रह्मणो याऽन्तरङ्गराक्तिस्तद्द्वारकं ब्रह्मणो लक्षणमुच्यते। प्रकाशवच्चावैयर्थ्यादित्याचेकादशसूत्र्या जीवसाधारणं ब्रह्मस्वरू-पमुच्यते । शेषैः सुत्रैस्त्वापाद्समाप्ति ब्रह्मप्रपञ्चयोर्भेदाभेदौ परीक्ष्येते इति प्रतिज्ञाय, परस्य परमात्मन उभयलिङ्गं ज्ञानाज्ञानरूपधर्मद्वयं यथोक्तजात्रदाद्यवस्थासम्बन्ध इति यावत् । सस्थानतः-अभिव्यक्ति-स्थानभूतादुपाधेरपि न, किन्त्वविछन्नोपाधित्वात् सदा सर्वसाक्षि-त्वसदैश्वर्यसदानन्दत्वाचेकरूपत्वमेव । कुतः सर्वत्र हि । हि यस्मा-त् मर्वत्रैव वस्तुनि अधिष्ठातृतया परासिष्ठति। यः सर्वेस्मिलिष्ठन् सर्वमन्तरो यमयतीति श्रुतेः । तच्च सर्वाधिष्ठानं साक्षित्वाद्यनित्य-त्वे सति न सम्भवति । स्वाज्ञानकालीने कार्ये अधिष्ठानासम्भवादि-त्यर्थः । तथाचौपाधिकानेकरूपत्वाभावोऽपि परमात्मनो जीवव्यावृत्तं लक्षणम् । जीवे चार्लं साक्षित्वादिकं, तद्व्यनित्यमिति व्याख्याय. ब्रितीयसूत्रे च, न भेदादिति पाठमङ्गीकृत्य, परस्य ब्रह्मण उभयिछङ्ग-त्वाभावो न घटते । माण्डूक्ये विश्वतैजसप्राज्ञतुरीयाभिधचतुष्पाद्-कथने जाग्रदाद्यवस्थाभिक्षीनाक्षानरूपिळक्वभेदश्रावणादितिचेत्र । प्र- खेकमतद्वचनात् । नान्तःप्रज्ञं, न बहिःप्रज्ञं, नोभयतःप्रज्ञं, न प्रज्ञान-धनं, न प्रज्ञं, नाप्रज्ञमित्यादिना वाक्यरोषेण प्रत्येकं तत्तदवस्थावदन्य-त्ववचनात् । अत्र नान्तःप्रज्ञमित्यनेन स्वप्नावस्थायाः प्रतिषेधः । न वहिःप्रज्ञमित्यनेन जाग्रदवस्थायाः । नोभयतःप्रज्ञमिति मोहावस्थाया-श्चोक्तः । न प्रज्ञानघनमित्यनेनेच्छाकृत्यानन्दसम्भेदाज्जीवस्वरूपतो व्यावृत्तिरुक्ता। न प्रज्ञमित्यनेन चैतन्याश्रयत्वनिषेधः । नापज्ञमित्य-नेन संवृत्तिमरणाद्यवस्थाः प्रतिषिद्धाः। अतो नावस्थाभित्रेह्मण उभय-लिङ्कत्वामित्यर्थे व्याख्याय, अग्रिमसूत्रे चैतमेवार्थमुपप्रभ्य, नन्वव-स्थावत्त्वतद्वाहित्ययोस्तुल्येऽपि श्रावणे कथं तद्वाहित्यवाक्यानामेव वलवत्त्वमवधारितमित्यत आह । अरूपवदेव हीति । हि यस्माद अद्भपदेव ब्रह्म । मुर्तामुर्त्तेब्राह्मणाजात्रदाद्यवस्थाहेतुभूतस्थ्रळसुक्ष्म-शरीरद्वयरहितमेव ब्रह्म प्रतिपत्तव्यम् । कुतः । तत्प्रधानत्वात् । ततो यदुत्तरतरं तदक्रपमनामयमिति । यन्मनसा न मनुते येनाऽऽहर्मनो मतं, तदेव ब्रह्म त्वं विद्यीत्यादिश्रुतीनां तत्परत्वात् । अवस्थाधारै-र्मनआदिकरणैः शून्यस्यैव ब्रह्मणः सम्यग्ज्ञानविषयत्वावधारणादि-स्पर्थः । अपिच, अथात आदेशो नेति नेति, न ह्यस्मादितिं नेत्यन्यत् परमस्तीति मूर्त्तामूर्तकपाभावादेशस्यैव पारमार्थिकत्वं वदति । त-देवमुभयिकङ्गत्वनिषेधेनैकमात्ररूपत्वमुपाधिसाधारण्येन लक्षणम्-क्तिमेलाह । तदसङ्गतम । सर्वत्रेति परेन सर्वाधिष्ठानश्रुतय एवा-भिप्रेयन्त इत्यत्र गमकस्यानुपलम्भात् । अथ जीवस्य पूर्वे निरूपित-त्वात् तद्वद्बद्धाण्यप्युभयलिङ्गत्वराङ्कायां तन्निरासायास्य सूत्रस्य प्रः वृत्तत्वादर्थादेव तस्य हेतोः प्राप्तिरिष्यते, तदाप्येताहरौकलिङ्गत्वस्य ब्रह्मलक्षणत्वमात्रं युक्तम् । श्रुतिसिद्धत्वात् । न तु लक्षणस्योपा-धिसाधारण्यमपि युक्तमः । परमेश्वरस्य कारणसत्त्वोपाधिकत्वे प्रमाणानुपलम्भात् । पूर्वं स्वयमपि, न स्थानतोऽपीत्यागामिसूत्रस्यैव प्रमाणत्वेनोपन्यसत्वात् । सर्वेकारणस्याद्वितीयस्य परमस्य, सदेव सौम्येद्मग्र आसीदेकमेवाद्वितीयं, तस्माद्वा एतस्मादात्मन आका-शः सम्भूतः, यथा सुदीप्तात् पावकाद्विस्फुलिङ्गाः, दिव्यो ह्यमूर्तः पुरुषः स बाह्याभ्यन्तरो ह्यजः, अप्राणो ह्यमनाः शुम्रो ह्यक्षरात् परतः परः, एतस्माज्जायते प्राणो मनः सर्वेन्द्रियाणि चेत्यादिषु श्रु-तिषु, 'तन्मायाफलरूपेण केवलं निर्विकल्पितम् । बाङ्मनोगोचरा-

तीतं द्विधा समभवद् बृहत्। तयोरेकतरो हार्थः प्रकृतिः सोभयातिमका। ज्ञानं त्वन्यतमो भावः पुरुषः सोऽभिधीयतं इत्यादिषु पुराणेषु च निरुपाधिकत्वेनैव सिद्धेश्च। कार्योपाधिरयं जीवः कारणोपाधिरीद्वर इत्यादीनि तु ब्रह्मविष्ण्वादिपराणि। तत्रत्येद्ववरपदस्य
परमेद्वरपरत्वे नियामकस्य तेष्वदर्शनात्। नच निरुपाधिकस्य निर्धमेत्वम्। तस्य शाङ्करमतिनरास एव निरस्तत्वात्। नचारूपवत्स्वत्रविरोधः। रूपवद्वेत्वक्षण्यस्यैव तत्र वोधनेन रूपराहित्यस्य तत्राबोधनीयत्वात्। आनन्दरूपममृतं यद्विभाति, सिच्चदानन्दरूपायेत्यादिभिस्तत्र तद्रूपताया एव निर्द्धाराच्च। नच ततो यदुत्तरत्तरं
तद्रूपतिति श्रुतिविरोधः। तद्र एव, 'सर्वाननिशरोग्रीवः सर्वभूतगुहाशयः। सर्वव्यापी स भगवाँसस्मात् सर्वगतः शिवं इत्यस्य
मन्त्रस्य दर्शनात्। नापि यन्मनसा न मनुत इत्यस्यः। तत्राप्युपास्यरूपस्येव ब्रह्मत्वेन निरूपणादुपास्यत्येव रूपादिसिद्धेरिद्दूनरान्तरप्रयोगबलेनास्माभिः प्रागेवोपपादितत्वादिति॥

यत्पुनः, प्रकाशवच्चेत्यादिसूत्रचतुष्टये प्रकाशतुरुयं ब्रह्म चि-न्मात्रमेव, न तु चिद्धर्मकमिप । सर्वज्ञ इति व्यवहारस्तु, राहोः शिर इतिवद् विकल्पमात्रः। यदि ह्यात्मनि ज्ञानाख्यं धर्मान्तरं कल्प्येत तदा तद् व्यर्थे स्यादितिं युक्तम् । तद्पि मन्दम् । सर्वज्ञ इति व्यव-हारसेश्वरे ज्ञानधर्मकत्वस्य च, यः सर्वज्ञः सर्वविद् यस्य ज्ञानमयं तप इति श्रुतिसिद्धत्वेन तद्धिरोधस्य दुर्वारत्वात् । नच सा सोपा-धिपरेति युक्तम् । परस्मिन्नुपाधिवैशिष्ट्याभावस्य साधितत्वा-दिति । यद्पि वृद्धिहाससूत्रे व्याख्यातम् । यद्यप्यश्म्बुवद्भहणं नात्रा-स्ति, तथापि वृद्धिहासभाक्त्वम्, अन्तर्भावात् । प्रतिबिम्बरूपेणान्तःप्र-वेशादेव सम्भवति । अतो द्रष्टान्तदार्ष्टान्तिकयोर्जलबुद्ध्योरुमयोः सामञ्जस्याद् वृद्धिहासनियामकत्वरूपात् साददयाद् पवं प्रतिबि-म्बितत्वं प्रतिपत्तव्यमित्यर्थं इति । तद्गि तथा । सूत्रे वृद्धिहास-भाक्त्वं प्रत्यन्तर्भावस्य सिद्धवद्धेतुत्वेन कथनाद् वृद्धिहासभाक्त्वेना-न्तर्भावस्वरूपसाधनस्य सुत्रविरुद्धत्वात् । अम्बुवद्ग्रहणादित्यस्य प्रतिपक्षहेतोराभासीकरणं विना वृद्धिहासभाक्त्वस्य साध्यसमत्वेन तसान्तर्भावखरूपसाधने सामर्थ्याभावाच्च।

यदिप रूपरहितस्य बुद्धादेः प्रतिबिम्बाधारत्वसमर्थनायाकाशे

पर्वतनीलिमादिप्रतिविम्बस्य प्रत्यक्षसिद्धत्वान्मठाकाशादौ शद्धप्रतिविम्बस्य स्मृतिसिद्धत्वाचेत्युक्तम् । तद्दपि तथा । आकाशनीलिमप्रतीतेराकाशस्यभावादेवोपपत्तौ पश्चाद् वाधाभावेन
धियां प्रमात्वस्यौत्सर्गिकत्वेन च तस्याः प्रमात्वसिद्धौ नीलिम्नि
पर्वतप्रतिविम्बत्वबुद्धेरिममानमात्रत्वात् । प्रतिध्वनौ शद्धप्रतिविम्बत्वस्य स्मृतावजुक्तत्वेन तस्यापि तथात्वात् । नच, छायाप्रत्याह्वयाभासा असन्तोऽप्यर्थकारिण इत्येकादशस्कन्धवाक्ये प्रतिध्वनेरस्तत्वस्योक्तत्वात् सादश्यस्य चोपलभ्यमानत्वात् तस्य प्रतिविम्बक्षयत्वं कल्प्यत इति वाच्यम् । नटकल्पितपारावतादिस्तवनमायिकशद्वान्तरत्वस्याप्युक्तहेतुभ्यां शक्यवचनत्वेन तत्स्वक्षपानिश्चयात् ।
इदं यथा तथा, न प्रतिस्पुरणं कपरिहतस्य कदाचनेति सर्वनिर्णयकारिकायां आवरणभङ्गे सम्यग् अतुत्पादितिमिति न पुनः प्रपञ्च्यते।
अतोऽम्बुवद्यहणस्याऽऽभासीकरणं चतुर्वभत्तस्याऽप्यशक्यमिति सूत्रव्याख्यानमसमञ्जसमेव । एवमग्रेऽप्यस्ति । तथापि तद्दृषणस्यानावद्यकत्वादुपरम्यते ॥

रामानुजाचार्यास्तु, न स्थानतोऽपीत्यारभ्याऽनोऽनन्तेनेत्यन्तं षो-डशस्त्रमेकमधिकरणमङ्गीकुर्वन्ति । उभयव्यपदेशादित्यारभ्य चतुः-सुत्रमपरम् । तत्र प्रथमेऽधिकरणे पूर्वप्रन्थे जीवस्य वैराग्योत्पाद्-नाय दोषान् दर्शीयतं जीवस्यावस्थाविशेषा निरूपिता, इदानीं ब्रह्म-प्राप्तीच्छाजननाय प्राप्यस्य ब्रह्मणो निर्दोषत्वं कल्याणगुणत्वं च प्र-तिपाद्यितुमारभत इति प्रतिज्ञाय देहसम्बन्धाज्जीवानां दोषसम्ब-न्धोऽतो देहसम्बन्धोऽपुरुषार्थः। स चाकर्मवश्यस्यापि परमात्मनो-Sन्तर्यामितया सर्वचिद्चिद्रस्तुषु विद्यमानत्वाद्स्त्येवेति प्राप्ते, आह्, न स्थानतोऽपि परस्येति।पृथिव्यादिस्थानतोऽपि परस्य ब्रह्मणो नापुरु-षार्थसम्बन्धः। कुतः। उभयलिङ्गं सर्वत्र हीति । यतः सर्वत्र श्रु-तिस्मृतिषु परं ब्रह्म उभयछिङ्गं निरस्तसमस्तदोषत्वकल्याणगुणाक-रत्वलक्षणोपेतमभिधीयते । अपहतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विजिध-त्सोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्कृत्व इत्यादि, 'समस्तकव्याषगुणा-तमकोऽसौ खशक्तिलेशोद्धृतभूतस्गः । तेजोबलैश्वर्यमहावबोधः सुवीर्यशक्तादिगुणैकराशिः। परः पराणां सकला न यत्र क्वेशादयः सन्ति पराषरेशे, समस्तहेयरहितं विष्णवाख्यं परमंपदमि'त्यादि चेति

स्तं व्याख्यायैतमेवार्थमग्रिमस्त्रेणोहापोहपूर्वकं स्थापयिन। द्वितीये मूर्त्तामूर्त्तवाह्यणे मूर्त्तप्रश्रस्य ब्रह्मणि रूपत्वमुपिद्द्यते। अथात
आदेश इत्यादिना मूर्त्तामूर्त्तरूपतया ब्रह्मणो या इयत्ता सा प्रतिषिध्यते। न होतस्मादित्यनेन ब्रह्मणोऽन्यदुत्कृष्टं नास्तीत्युक्त्वा तहुपपादनाय, अथ नामध्यमित्यादिना नामनिर्वचनान्तेन प्राणशब्दिनदिष्टभ्यश्चेतनेभ्योऽप्येष सत्यं, कदाचिद्पि ज्ञानादिसङ्कृतेचाभावादित्युक्तम। तथा प्रधानक्षेत्रज्ञपतिर्गुणेश इत्यादिश्चतिष्वप्ययमर्थ उक्तः।
तत्याचिद्वस्तुनो ब्रह्मरूपत्वप्रकार इदानी चिन्त्यते ब्रह्मणो निर्देषित्वसिद्ध्यर्थः। किमस्याचिद्वस्तुनो ब्रह्मरूपत्वमहिकुण्डलन्यायेन ? उत
प्रभाप्रभावतोरिवैकजातियोगेन ? उत जीवस्येव विशेषणिवशेष्यतयाऽशांशिभावेनित ?।

इह स्थाप्यमानं विशेषणविशेष्यभावमङ्गीकृत्य, प्रकृतिश्च प्र-तिज्ञा दृष्टान्तानुपरोधात्, तद्नन्यन्वमारम्भणशब्दादिभ्य इत्यत्र स्-क्ष्मचिद्चिद्विशिष्टाद् ब्रह्मणः स्थूलचिद्चिद्विशिष्टस्य ब्रह्मण उत्पत्ति-रनन्यत्वेनोक्ता । किं युक्तम् । अहिकुण्डलवदिति । कुतः ? । उभय-व्यपदेशात् । ब्रह्मैवेदं सर्वमात्मैवेदं सर्वमिति तादातम्यस्य हन्ताऽह-मिमास्तिस्रो देवता अनेन जीवेनात्मनानुप्रविदय नामरूपे व्याकर-वाणीति भदस्य व्यपदेशाचाहिकुण्डलभावर्जुभाववत् तस्यैव ब्रह्म-णः संस्थानविशेषा एवाचिद्रस्तृनि । अग्रिमसूत्रे वाश्रद्धः पक्षव्याद्दन त्यर्थः । ब्रह्मस्वरूपस्यैवाचिद्रूपेणावस्थाने भेदश्रुतयो ब्रह्मणोऽपरिणा-मित्ववादिन्यश्च बाधिता मवेयुरतो यथा प्रमा तदाश्रययोर्भिन्नयो-रपि तेजस्त्वेन तादात्म्यमेवमचित्रपश्चस्यापि ब्रह्मरूपत्वमिति । पु-र्ववद्वेत्यग्रिमसूत्रे वाराद्यः पक्षद्वयन्यावृत्त्यर्थः। एकस्यैव द्वव्यस्याव-स्थावदोषयोगेऽपि ब्रह्मस्वरूपस्यैवाचिद्द्रव्यस्वरूपत्वादुक्तदोपादिन-मींक्षप्रसङ्गः। अथ प्रभातदाश्रययोरिवाचिद्ब्रह्मणो ब्रह्मत्वजातियो-गमात्रं विवक्षितं तदा अध्वत्ववद् ब्रह्मापीध्वरे चिद्चिद्वस्तुनो-श्चानुवर्त्तमानं सामान्यमिति सकलश्चातिस्मृतिव्यवहारविरोधः । अतः पूर्ववंदव, अंशो नानाव्यपदेशात्, प्रकाशादिवन्तु नैवं पर इति जीववत् पृथक्षित्यनहिविशेषणत्वेनाचिद्वस्तुनो ब्रह्मांशत्वम् । विशिष्टवस्त्वेकदेशत्वेनाचिद्व्यवहारो मुख्यः । विशेषणविशेष्ययोः स्वरूपभेदेन भेद्व्यवहारोऽपि मुख्य इति ब्रह्मणो निर्दोषत्वं रक्षित- म् । तदेवं प्रकाशजातिगुणशरीराणां मणिव्यक्तिगुण्यात्मनोऽपृथक्-सिद्धविशेषणतया यथांशत्वं तथेह जीवस्थाचिद्रस्तुनश्च ब्रह्मप्रत्यंश-त्वम् । किश्च । स एष महानज आत्मा अजरो नास्य जरयैतज्ञीर्यत इत्यादिभिन्नेह्मणोऽचिद्धमंप्रतिषेधादि विशेषणविशेष्यत्वेनैवांशां-शिभाव इत्यर्थः । अतः स्क्ष्मचिद्चिद्धस्तुविशिष्टकारणभूतं ब्रह्म स्थूलचिद्वचिद्विशिष्टं वस्तु कार्यभूतं ब्रह्मेति कारणात् कार्यस्यानन्य-त्वं कारणभुतब्रह्मविज्ञानेन कार्यस्य ज्ञाततेत्यादि सर्वमुपपन्नम् । ब्र-द्वाणो निर्दोषत्वेन कल्यागागुणाकरत्वेन चोभयलिङ्गत्वमपिसिद्धामे-त्याहः। तत्र प्रथमे द्वितीये च यद्धिकरणारम्भप्रयोजनमुक्तं तत्र वयमुदासीनाः। ब्रह्मप्राप्तीच्छाजननाय ब्रह्मणो निर्दोषत्वसाधनाय चेदानीं ब्रह्मणो निर्दोषकल्याणगुणाकरत्वे निरूपणीये जिज्ञासास-त्रमारभ्य निकपितस्य ब्रह्मस्वरूपनिकपकप्रनथस्य निष्प्रयोजनक-त्वापत्तेः। तेनैव तथात्वसिद्धावेतदधिकरणद्वयवैयर्थ्यप्रसङ्घाच्च। तेनासिद्धाविदानीमपि तांद्वषयवाक्यैरेव निर्णयस्य कर्त्तव्यतया त-त्सिद्धेः सुतरां दौर्घटचादिति । यत् पुनर्द्धितीये कारणभूतस्य ब्रह्म-णश्चिद्चिद्विशिष्टत्वमुक्तम् । तच्चिन्त्यम् । आदिसृष्टिप्राक्काले वै-शिष्ट्यस्य वक्तुमशक्यत्वात् । तत्र सत्तत्सत्याक्षरादिपदैः कारणस्य निर्देशात तेषां च, ॐ तत्सदिति निर्देशो ब्रह्मणस्त्रिविधः स्मृतः. सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म, एतद्वे तदक्षरं गार्गीत्यादिसमृतिश्चितिमः केव-लब्रह्मवाचकत्वावगमात् । सुवालोपनिषद्यपि पृथिन्यादीनां स्वस्व-कारणे लयोक्तानन्तरं, तमः परे देवे एकीभवतीति शब्दान्तरेण तमसो मुलकारणभूतपराभेदस्यैव बोधनात् । लिङ् श्लेषणे, श्लिष आलिङ्ग न, इति धात्वर्थावेचारे लयस्याविमागरूपत्वेन सिद्ध्या तद्विलक्षण-स्यैकीभावस्य भेदाभावरूपेणैव सिद्धेवैंपरीत्यस्य वक्तुमशक्यत्वा-त्। कारणप्रायपाठेन कारणतयैव परस्यापि देवस्य सिद्धेरिति । इदं यथा तथा समन्वयसूत्रे प्रतिज्ञादृष्टान्तानुपरोधसूत्रे तदनन्य-त्वादिस्त्रे च ब्युत्पादितमिति न पुनः प्रपञ्च्यते ॥

पतन्मतचौरः शैवोऽप्येतेनैव दत्तोत्तरः प्रहस्तेऽपास्तश्च ॥ माध्वास्तु, न स्थानतोऽपीत्यादिविशतिसूत्र्यां त्रिसूत्र आद्ये अधिकरणे स्थानादिभेदकृताया भेदप्रतीतेः स्वरूपाभेदाबाधकत्वादे-क एव सर्वत्र परमेश्वर इति, अरूपवद्विति द्वितीये चतुःसूत्रे, अ- परमतः सेतून्मानसम्बन्धभेदव्यपदेशेभ्यः ॥३१॥

धर्मिधर्मिवरोधः परिहृतः । धर्म्यन्तरिवरोधपरिहारार्थमिध-करणमारभते । तत्र पूर्वपक्षमाह । परमतः । अतोऽपि ब्रह्मणः प-रमन्यदुत्ऋष्टं फल्रमस्ति । तत्र वैदिकहेतवः । सेत्न्मानसम्बन्धभेद-

क्षपवस्वमप्राकृतक्षपवस्वायेति । अत एव चेत्येकसूत्रे तृतीये जीवस्य ब्रह्मभिन्नत्वाय प्रतिविम्वत्वमुच्यत इति । अम्बुविद्येकसूत्रे चतुर्थं भक्तिं विना जीवस्य न स्वक्षपसुखाभिन्यक्तिरिति । वृद्धिहासेतिद्विस्त्रेत्रे पश्चमे भक्तिः सर्वत्र नैकविधेति तत्फळदानेऽपि तारतम्यमिति । प्रकृतैतावस्वेत्येकसूत्रे षष्ठे भगवान् पाळकोऽपीति । तद्व्यक्तेति चतुः-सूत्रे प्रकाशवचावैशेष्यमिति भेदनेन पश्चसूत्रतां कृत्वा तत्र सप्तमे परमात्मा सदा अव्यक्तस्वभावः स च भक्तिसाध्यात् प्रसादाद् व्यक्तो भवतीति । उभयव्यपदेशादिति चतुःसूत्रेऽप्रमे, आनन्दादिक्ष्णोऽपि श्रुतिवळादानन्दादिगुणकोऽपीति सर्वत्र माहात्म्यमेवोच्यते भक्त्यर्थमित्याहुः । ततापि वयमुदासीनाः । आद्ये हेतोरध्याहार्यत्वान्त् । द्वितीयार्थस्य प्रागपि सिद्धत्वेन निष्प्रयोजनकत्वात् । तृतीयेऽपि जीवस्य मुख्यप्रतिविम्वतायां मिथ्यात्वापत्तेभिन्नत्वस्य प्रागेव साधिनतत्वाच सूत्रवैयर्थ्यमित्यादिदोषाणां भानादिति ॥ ३०॥ ९॥

परमतः संतून्मानसम्बन्धभेदव्यपदेशेश्यः॥

सङ्गतिकथनपूर्वकमधिकरणप्रयोजनमाहुः। \* धर्मीत्यादि \* ब्रह्म सर्वधमेशून्यं, न तु धर्मीति । धर्माश्चेतरेतरविरुद्धा, नः होकन्न सम्मवन्तीति । धर्माश्च कार्या, न ब्रह्मेत्यादिरूपो यो विरोधः सो-ऽधिकरणचतुष्टयेन परिहृतः। अतः परं धर्म्यन्तरस्यापि सहावस्थान-माशङ्का तत्परिहारार्थमारभते । तथाच प्रसङ्गः सङ्गतिरुक्तविरोध-परिहारश्च प्रयोजनमित्यर्थः। तत्र यथा श्वेयाद् ब्रह्मणः फलरूप-मुत्कृष्टमेवं ततोऽप्यन्यदुत्कृष्टमस्ति नवेति सन्देहः। तद्बीजन्तु, अक्षरात् परतः परः, पुरुषान्न परं किश्चित् सा काष्टा सा परा गति-रिति व्यपदेशः सेत्वादिव्यपदेशश्च। तयोः पूर्वपक्षादेव बुध्यमान-

च्यपदेशेभ्यः । यद्यपि समन्वय एवैते दोषाः परिहृतास्तथापि स्वरूपविरोधपरिहारमस्तावाद पुनरुच्यन्ते । सर्ववाक्यमितपाद्यमे-कमेवेसपि न सिद्धम्। एतैर्हेतुभिः परिच्छेदेन धर्मिभेदे सिद्धे, न पूर्वाधिकरणसिद्धान्तविरोधः । नतु समन्वयेन ब्रह्मत्वमुत्तरपादेनै-क्यं पूर्वाधिकरणेनाविरोध इति व्यर्थमिद्मधिकरणमितिचेन्न । अ-र्थवल्लविचारोऽयं, समन्वये चोत्तरपादे च शब्दबल्लविचारः । ध-र्मिविचारान्न पूर्वेण गतार्थत्वम् ।

त्वात् तमेव वदतीत्याशयेनाहुः। \* तत्रेत्यादि \*। \* तत्र वैदिक-हेतव इति \*। फलान्तरसत्त्वे वैदिका एव हेतवः।तथाच शब्दबलेन अद्वितीयत्वादर्थबलेन फलान्तरस्यापि सिद्ध्या प्राप्ते विरोधे वेदा-न्तवाक्यांथेनिर्धाराय प्रवृत्तस्यैतद्विचारणमावश्यकामिति बोधितम् । नजु सेत्वादिवाक्यानां पूर्वे विचारितत्वात् पुनः कथनस्य किं प्रयो-जनिमत्यत आहुः। अयवपीत्यादि अ। सर्वेषां वेदान्तानां ब्रह्मपर-त्विचारे यद्यप्येते सेत्वादिपदोक्ता अवान्तरवर्त्तित्वादयः परिहर-तास्तथापि परस्वरूपविरोधित्वेन बाधका इत्यवं न परिहृता इति तथा परिहर्त्तं पुनरुच्यन्ते । किश्च । तेषु तेषु वाक्येषु तत्तद्रूपाणां प्रतिपादनात् सर्ववाक्यप्रतिपाद्यमेकमेवेत्यपि न सिद्धमतस्तरसाधना-यापि पुनरुच्यन्ते इत्यर्थः । ननु पूर्वाधिकरणे ब्रह्मणः परत्वमद्भि-तीयत्वं च सिद्धमः। अत्र चैतेहेंतुभिस्तदाक्षिण्यत इत्याक्षेप एवात्र सङ्गतिरस्त, म प्रसङ्गः इत्यत आहुः \* एतैरित्यादि \*। सेत्वादिभि-हैंतुभिः परिच्छेदेन ब्रह्मणोऽवान्तरत्वनिश्चयेन धर्म्यन्तरे सिद्धे त-स्मिन्नेव परत्वमद्वितीयत्वं च पर्यवसास्यतीति न पूर्वाधिकरणसि-द्धान्तानां विरोधोऽतो नाक्षेपः सङ्गतिः, किन्तु प्रसङ्ग एव सङ्गति-रित्यर्थः। पुनः प्रकारान्तरेण वैयर्थ्यमाशङ्ख्य परिहरति। \* नन्वि-त्यादि \*। \* अविरोध इति \*। प्रतिषेधवोधकत्याद्वितीयपदत्या-ऽसङ्कृचितवृत्तिकत्वात् तेन धर्म्यन्तरस्यापिनिवृत्तेः स्वरूपस्याप्यविरो-ध इसर्यः । \* धर्मिविचारादित्यादि \* । पूर्वाधिकरणे धर्माणां ब्र-हाणः सकाशाद्धेदो निवारित, इह तु धर्म्यन्तरं निवार्यत इति ध-र्मिविचारात् तथेत्यर्थः । अतः परं सूत्रं व्याकरिष्यन्ता हेतुचतुष्टय- फलतः साधनेभ्यश्च प्रमेयाच प्रमाणतः । विचारेणाबृहत् तच्चेत् कोऽन्यः साधियतुं क्षमः ॥

अतो हेत्न बाधकानाह । एकदेशबाधकत्वात् । तत्र फलतो बाधहेतुमाह । सेतुव्यपदेशात । अथ य आत्मास सेतुर्विधृतिरिति । दहर उत्तरेभ्य इसत्र ब्रह्मत्वमस्य सिद्धम । अथ य इहात्मानमनु-विद्य ब्रजन्तीत्युपक्रम्य, सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवतीत्युक्त्वा काामनुपपाद्याज्ञानव्यवधानं ज्ञानमशंसार्थमुक्त्वा ज्ञानानन्तरं संसा-रसम्बन्धाभावाय सेतुत्वं वदति । पापाव्धितरणार्थं, यश्च तरित तद्गताश्च दोषा गच्छन्तीति च । अतः संसारफलयार्भव्ये विद्यमानत्वात् तीर्णस्येव फलश्चवणात् फल्ड्पं वस्तु किञ्चिदन्यदस्तीति

कथनप्रयोजनं गृह्णन्ति। \* फलत इत्यादि \*। फलत इत्यादौ ल्य-ब्लोपे पश्चमी । फलमनुसन्धायेखर्थः । एवमग्रेऽपि \* अबृहत्तदि-ति \*। न परं ब्रह्म पूर्वाधिकरणेषु विचारितमः । \* कोऽन्य इत्या-हि \*। फलादिव्यतिरिक्तः कोऽन्यो हेतुस्तस्य परब्रह्मत्वं साधियतुं समर्थ इत्यर्थः । साधियतुमिति स्वार्थेणिच् । रामो राज्यमचीकरः हितिवत् । विभजन्ते । \* अत इत्यादि \* । यत एवं विचारेऽन्यो हे-तुर्ने साधनसमर्थोऽतः परत्वबाधकान् हेतून् क्रमेणाहेत्यर्थः । क्रमे हेतुमाइः। \* एकेत्यादि \*। परब्रह्मत्वे साधनीये परत्वमेकदेश-स्तदबाधकत्वादित्यर्थः। ब्रह्मविदाप्तोति परमिति फलत्वात् परत्व-मुक्तमतस्तद्वाधकं हेतुं पूर्वे वदतीत्याश्येनाहुः। \* तत्रेत्यादि \*। एकदेशवाधकत्वे मानमाहुः। \* दहरेत्यादि \*। \* अस्पेति \*। सेतोरित्यर्थः । फलतो बाधकं हेतुं व्युत्पादयन्ति \* अथेत्यादि \*।\* तदगताश्च दोषा गच्छन्तीति \*। एतं सेतुं तीत्वी अन्धः सन्ननन्धो भवतीति तत्र श्रावणादित्यर्थः । ननु पूर्वे, तद्यथाऽपि हिरण्यनिधि निहितमक्षेत्रज्ञा उपर्युपरि सञ्चरन्तोऽपि न विन्देयुरित्यादिना तस्मिन् फलत्वमपि द्रष्टान्ते सोधितमिति कथं फलतो बाधकत्वमित्यत आ- ज्ञायते । निधित्वेन फलवचनमवान्तरफलपरं भविष्यति । एतमा-नन्दमयमात्मानमुपसंक्रम्येखप्यत्रोदाहरणम् । तथा, उन्मानन्यपदे-शात् । तत्रैव यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्हृद्य आकाश इति साधनयुक्तिप्रक्षेने उन्मानेन परिच्छेदं निष्पयति । दृशन्तदा-र्ष्टान्तिकत्वेन ज्ञानं साधनम् । तत्र बाहराकाशज्ञानमपि साधनं भ-वति । चतुष्पाच्च ब्रह्म । भूतादिपादाश्च ज्ञातन्याः । तथा, स-

हु:। \* निधित्वेनेत्यादि \*। निधेरर्थरूपत्वेन परतः पुरुवार्थत्वात् तदहृष्टान्तेनात्र फलकथनात् तथेत्यर्थः । \* अत्रोदाहरणमितिं \*। ल्यवन्तप्रयोगाद्वान्तरत्वे उदाहरणमित्यर्थः । अत्र मध्ये विद्यमान-त्वादित्यनेनाव्यापकत्ववोधनाद्देशपरिच्छेदो ज्ञापितः । साधनतो बा-धकं ब्युत्पादयन्ति । \* तथा उन्मानेत्यादि \* । \* तम्बेनेति \*। दहरविद्यायामेव । तत्र हि दहरपुण्डरीकान्तर्यो दहर आकाशस्तद्-न्तः स्थितस्य ज्ञानार्थकयत्न रूपमन्वेषणं साधनं तस्य युक्तियों जनं विषयावगमानुकूलत्वं तद्र्थके प्रश्ने, तं चेद् ब्र्युरित्यादिना क्रते त-दुत्तरं वद्न, यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्हृदय आकाश इति यावत्तावत्पदाभ्यामाकाशसमानताव्यपदेशेन दहराकाशस्य परिच्छेदं निरूपयति । ततश्च दष्टान्तदार्ष्टान्तिकत्वेनाकाशद्वयक्षानं दहराकाशस्वकपज्ञानसाधनम् । तत्र च दष्टान्तभूतबहिराकाशज्ञान-मपि साधनं भवति। तथाच बहिराकाराः कालतः परिच्छिन्न इति दार्षान्तिकभूतो दहराकाशोऽपि तथा भवति । नच यावत्तावत्पदा-अयां परिमाणसाम्यमेवायाति, नान्यत्साम्यमिति वाच्यम् । प्रजाप-तिर्वज्ञानसृजतेत्यत्र तानुद्मिमीत, यावद्गिहोत्रमासीत्वावानिप्रष्टोम इति फलतः साम्यवद्त्रापि साम्यान्तरलाभस्य बोधनायोन्मानपदस्य सूत्रे उक्तत्वादिति। तथाच दृष्टान्ते कालपरिच्छेदात् तत्समान-त्वज्ञानरूपसन्धानतः परत्वनिव्ञारणमित्यर्थः । उदाहरणान्तरमादुः । \* चतुष्पादित्यादि \* अत्रापि भूतादीनां पादानामनित्यत्वात् त-ज्ज्ञानरूपसाधनतः कालपरिच्छेदात्तथा । तृतीयं हेतुं ज्युत्पादयन्ति म्बन्धव्यपदेशात । तत्रैव प्रमेर्यानक्ष्पणप्रस्तावे, उभावस्मिश्रया-दिना आधाराधेयसम्बन्धो निक्षितः । अत्र च वस्तुपरिच्छेदो निक्षितः । प्राज्ञेनात्मना सम्परिष्वक्त इति च । तथा, भेदव्यप-देशात । य एषो उन्तरादिसे हिरण्मयः पुरुषो दृश्यते, य एषो उन्तर-ऽक्षिणि पुरुषो दृश्यते इस्रत्र स्थानद्वयास्थितयोः पुरुषयोः परस्परं धर्मातिदेशमाह । अक्षिस्थितानक्ष्पकर्मातदेशः प्रमाणमिति । धर्म्य-भेदे तु स एवायमिति वदेत । अतो देशकालवस्तुस्वक्षपपरिच्छे-दाच्चतुर्विधपरिच्छेदरहितमन्यत किञ्चिदस्तीति प्रतिपत्तव्यमिसेवं प्राप्तम ॥ ३१ ॥

#### सामान्यात् तु ॥ ३२ ॥

तुशब्दः पक्षं व्यावर्तयति । समानस्य भावः सामान्यम् । से-त्वाकाशादिशब्दास्तद्धर्भातिदेशार्थमुच्यन्ते, न तु तद्गतं दोषमपि कल्पयन्ति । संसारसागरोत्तरणोपायत्वात् सेतुत्वं, निर्हेपायाका-

<sup>\*</sup> तथा सम्बन्धेत्यादि \* । \* तत्रैवेति \* । दहरवाक्ये । तथाचात्रा-धारत्वेनैव प्रमेयत्वं, न तु सर्वोत्कृष्टत्वेनेति प्रमेयतो वस्तुपरिच्छेदान्न परत्वसिद्धिरित्यर्थः । वस्तुपरिच्छेदे उदाहरणान्तरमाहुः । \* प्रान्नेनेत्यादि \* । चतुर्थे हेतूदाहरणमाहुः \* य एष इत्यादि \* । \* अति-देशः प्रामाणमिति \* तस्यैतस्य तदेव रूपं यद्मुष्य रूपं यद्मुष्य गे-ष्णौ तौ गेष्णौ यन्नाम तन्नामेति श्रावणात् तथेत्यर्थः । \* गेष्णा-विति, पर्वणी इत्यर्थः । केचिदाहुः । गेष्णौ तु नटगायनाविति को-शात् ताविति वयं प्रतीमः ॥ ३१॥

सामान्यात्तु ॥ सिद्धान्तसूत्रं व्याकुर्वन्ति \* तुशब्द इत्यादि \* \* पक्षमिति \* एते हें तुभिः परत्विनराकरणपक्षम् । \* न तु तद्भतं होषमि कल्पयन्तीति \* पूर्वोधिकरणे दोषनिरासस्य श्रुत्येव कृत-त्वाद्दोषं न कल्पयन्ति । सामान्यादिति सौत्रो हेतुः प्रयोजनगर्भ इ-त्याशयेन व्याकुर्वन्ति । \* संसारत्यादि \* । षोडशक्ळश्रुतिरत्र पूर्वे

शत्वं, कामादिभिर्दोहाय चतुष्पात्त्वम्, अमृतत्वाय षोडशकछत्वम्, अदुर्छभत्वाय सम्बन्धः । दिव्यत्वाय धर्मातिदेशः । कुण्डपायिना-मयने मासाग्निहोत्रवद् गुणार्थमेव वचनं, न दोषार्थमिति न ततो-ऽन्यशङ्कोत्पादनीया । तस्माक पूर्वोक्ता दोषाः ॥ ३२ ॥

# बुद्धचर्थः पादवत् ॥ ३३ ॥

अन्यसमानधर्मवत्त्वं कुत्रोपयुज्यत इसत आह ॥ बुद्धर्यः ॥ तथा व्यपदेशो बुद्धर्यः । बुद्धिरेव मयोजनं यस्य । तथोपासना-धमयुक्तमिस्राशङ्क्य दृष्टान्तमाह । यथा भूतादीनां पादत्वज्ञानमु-पासार्थं, तथा तत्तद्गुणवत्त्वेन ज्ञानार्थं स्वधर्मभदांसार्थमेवमु-च्यते ॥ ३३ ॥

#### स्थानविदेषात् प्रकाशादिवत् ॥ ३४ ॥

ननु स एवायमिस्रातिदेशेऽपि तथा बुद्धिः सम्पद्येतैवेति व्यर्थी धर्मातिदेश इसाशङ्का, तथोक्तेऽपि समानधर्मत्वज्ञानाभावे हेतुमाह॥

नोदाहता । तथाण्यन्येरुदाहतेति तत्तात्पर्यमण्युक्तम, एवमन्य-त्रापि बोधार्थम् । अतिदेशकपदाभावे सेत्वादिशब्दैः कथं सामान्या-वगमः, कथं च तद्गुणानामेव प्रहणमित्याकाङ्कायामादुः । \*कुण्ड-पायीत्यादि \* तथाच पूर्वतन्त्रे यथा अग्निहोत्रनाम्ना तद्गुणानाम-तिदेशस्तथात्रापीत्यर्थः। \* ततोऽन्यशङ्कोति \* नाममात्रात् तहोष-शङ्का ॥ ३२॥

बुद्धार्थः पादवत् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* अन्येखादि \* । \* अयुक्तमिति \* उत्तमस्य हीनसामान्यकथनमयुक्तम् । \* स्वधर्म-प्रशंसार्थमिति \* सेत्वादीनां तारकत्वादेधमस्य प्रशंसार्थम् । उपा-सनाधर्मस्य फळतः प्रशंसार्थे वा ॥ ३३ ॥

स्थानविशेषात् प्रकाशाद्वित् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वि-त्यादि \* । \* तथोक्तेऽपीति । \* स प्वायामित्युक्तेऽपि । व्याकुर्वेन्ति । स्थानिवशेषादिति ॥ धम्येक्येऽपि स्थानिवशेषपाप्सा न समान-धर्मवक्त्रं दृश्यते । अन्यत्रापि न तथात्वमायास्यतीस्रातिदेशोध-र्माणामपि कृत इसर्थः । अस्मिन्नर्थे दृष्टान्तमाह ॥ प्रकाशादिवदि-ति ॥ यदादिसगतं तेज इति वाक्यादादिसचन्द्राग्निगततंजसामे-क्येऽपि न समानप्रकाशत्वं यथा तथात्रापीति ज्ञानसम्भवादिस-र्थः । आदिपदादेकस्येव कालस्य यथोपाधिविशेषसम्बन्धादुक्त-रायणत्वाद्यक्तमधर्मवक्त्वं तद्विपरीतर्थमत्वं तथेसपि संगृह्यते ॥३४॥

## उपपत्तेश्च ॥ ३५ ॥

किञ्च । ससज्ञानाद्यक्तधर्मविशिष्टब्रह्मणोऽन्य उत्तमोऽस्तीति वदता तत्रेत उत्कृष्टधर्मवत्त्वं वाच्यम् । तच्चाश्वक्यम् । प्रमाणाभा-वात् । साम्येऽपि तथा विशेषाभावोऽद्वैतश्चितिवरोधश्च । तस्मा-दितः परस्यातुपपन्नत्वादुक्तरूपमेव परमकाष्ट्रापन्नं वस्त्वित्युपपद्यत इसर्यः ॥ ३५ ॥

#### तथाऽन्यप्रतिषेधात् ॥ ३६॥

यथा सेत्वादयः श्रुत्युक्तास्तथैव, न तत्समश्चाभ्यधिकश्च ह-क्यत इति श्रुसैव ततोऽधिकस्य मतिषेधात त्वयाऽप्यस्मदुक्त एव मार्गोऽनुसर्तव्य इसर्थः । भ्रवतारकाले पूर्व स्वशक्त्याविभीवमक्कत्वा

<sup>\*</sup> धर्म्येंक्येऽपीत्यादि\*।\* अन्यत्रेति \* स्फिटिकादौ, वश्यमाणदृष्टान्ते च । रोषं स्फुटम् । इत आरक्ष्य, प्रभूणामिति प्रतिभाति ॥ ३४॥

उपपत्तेश्च ॥ अन्यो नेत उत्कृष्ट इत्यत्रोपपत्त्यन्तर सूत्राभ्यामा-हेत्वाहुः । \* किञ्चेत्यादि \* । \* विशेषाभाव इति \* अन्यस्योत्कर्षा-भावः ॥ ३५ ॥

तथान्यप्रतिषेघात् ॥ \* अस्मदुक्तमार्गं इति \* एतस्यैव पर-त्वमितिप्रकारः । पूर्वसूत्रेणास्य गतार्थत्वमाशङ्क्र्य तिम्नवृत्त्यर्थमा-

पश्चात तदाविभीवे कुतो लेकानां पूर्वावस्थातो भगवत्येवाधिवय-भिव प्रतीतं भवतीसभिपायेणान्यपदोपादानम् ॥ ३६ ॥ अनेन सर्वगतत्वमायामशब्दादिभ्यः ॥ ३७ ॥

प्रकरणमुपसंहरन फलितमर्थमाह । अनेन सेत्वादिन्यपदेशानां मुख्यार्थकत्विनराकरणेन न्यापकत्वं ब्रह्मणः सिद्धामियर्थ इति केचित । तन्न । जन्माद्यस्य यत इसादिना सर्वदेशगतकार्यकर्तृत्वमुक्तमिति तेनैव न्यापकत्वस्य सिद्धत्वात । नचाविरोधसाधन-प्रकरणत्वात पूर्वसिद्धं सर्वगतत्वमनेनोक्तग्रन्थेन कृत्वा, सेत्वादिवान्यः सर्वमिवरुद्धमिसर्थमिति वाच्यम् । अग्रिमपद्वैयर्थ्यापत्तेरिनिचेत । अत्रैवं क्रेयम् । नोक्तकर्तृत्वेन न्यापकत्वमेकान्ततो ब्रह्मणि रोखं शक्तोति । योगसिद्धदृरश्रवणादिवत् परिच्छिन्नेनाप्यनेकदेनश्चगतकार्यकरणसामर्थ्यविशेषस्य वक्तुं शक्यत्वात् । अन्यथा पूर्व-सिद्धन्यापकत्वविरोधेन सेत्वादिन्यपदेशैः परिच्छिन्नत्वेन ब्रह्मणो-प्रनिद्धं परत्वं न शक्केत । विरोधपरिहाराय तु, सामान्यात त्व-विरोध इति वदेत् । तस्मादेवं सुत्रार्थो क्षेयः। अनेन ब्रह्मणोऽन्यस्य

हुः। \* अवतारेत्यादि \*। \* आधिक्यमिव प्रतीतं भवतीति \* त-भाग्यहेतुकत्वराङ्का स्यादिति तन्निवृत्त्यभिप्रायेण तथेत्यर्थः॥ ३६॥

अनेन सर्वेगतत्वमयामशब्दादिश्यः ॥ स्त्रप्रयोजनमादुः। \*
प्रकरणमित्यादि \*। \* प्रकरणमिति \* अविरोधप्रकरणम् । उक्तोपष्टम्भायैकदेशिव्याख्यानं दृषियतुमुपक्षिपन्ति। \* अनेनेत्यादि \*।
\* केचिदिति \* शाङ्कराः। दृषयन्ति। \* तन्नेत्यादि \* अर्थान्तरमुद्वाव्य दृषयन्ति \* नचेत्यादि \* कथमित्रमपद्वैयर्थ्यामत्यत उपपादयन्ति। \* अन्नेवमित्यादि \*। \* शक्तोतीति \* स्त्रकारः शक्तोति।
कुतो न शक्तोतीत्याकाङ्कायामशक्तौ गमकमादुः। \* अन्यथत्यादि \*
यतुक्तमविरोधसाधनेत्यादिना, तत्राष्युक्तरमादुः। \* विरोधत्यादि \*।
द्वां मतान्तरमपाकृत्य सूत्रं व्याकुर्वन्ति। \* तह्मादित्यादि \*।

परत्वनिरासेनाऽऽयामशब्दादिभ्यो व्यापकत्ववाचकश्चातेवाक्या-दिभ्यः साक्षात सर्वगतत्वाप्रातिपादकेभ्य एव सर्वगतत्वं सिद्धा-ति, न तु गौतमीयानामिव कर्तृत्वाद्यनुपपत्त्येयर्थः । ते च शब्दा, आकाशवत सर्वगतश्च नित्यः, ज्यायान दिवो ज्यायान आका-शात, दक्ष इव स्तब्धो दिवि तिष्ठत्येकस्तेनेदं पूर्ण पुरुषेण सर्व-मिसादयः । आदिपदात "सर्वतः पाणिपादान्तं सर्वताभिक्षशिरो-मुखम् । सर्वतः श्रुतिमल्लोके सर्वमादृत्य तिष्ठती"सादिस्मृतयः संगृह्यन्ते।अनेन ब्रह्मणि श्रुतिरेव मुख्यं प्रमाणम्, अनुमानं तु विल्न-म्वोपस्थितिकत्वेन साध्यसिद्धिपराहतमपीच्छाविशेषेण जननीयं चेदभ्यच्यमात्रं पर्यवसास्यतीति भावः ॥ ३०॥

### फलमत उपपत्तेः ॥ ३८ ॥

एवं सर्वोत्तमत्वनिरूपणेनोत्तमाधिकारिणां भजनीयत्वप्रयो-जकं रूपमुक्त्वा तदितराधिकारिणां तदाह । ते हि फल्लेपप्सवं एव भजिष्यन्ति । तच फल्लदानृत्व एव सम्भवतीति तदाह । अत

फलमत उपपत्तेः ॥ अन्ते पतद्धिकरणप्रणयनेन अस्मिन् पादे, अविरोधादिनिरूपणप्रयोजनं सूचयन्ननुप्रसङ्गेनाधिकरणमा- र्भत इत्यारायेनादुः \* पवमित्यादि \*। \* तदाहेति \* भजनीयत्व- माह। नन्वत्र फलदातृत्वमेयोच्यत इति कथमेवमधिकारिविभाग- श्वानमित्यत आहुः। \* ते हीत्यादि \*। व्याकुर्वन्ति। \* अत इत्या-

<sup>\*</sup> आयामशब्दादिश्य इति \*। आयामो दैर्घ्यं व्याप्तिरिति यावत्। शब्द्यतेऽनेनेति शब्दः। आयामस्य शब्दो यत्र ते आयामशब्दाः । ते आद्यो येषां तद्गुणसंविज्ञानः। तेश्यः। \* व्यापकत्ववाचकश्चातिवा-क्यादिश्य इति \*। व्यापकत्ववाचकयुक्तानि यानि श्वृतिवाक्या-दीनि तेश्य इत्यर्थः। फलितार्थबोधकत्वं स्फुटीकुर्वन्ति \* अनेन ब्रह्मणीत्यादि \*। \* अश्युच्चयमात्रमिति \*। अनुमानस्य समुध्य-यमात्रम्॥ ३७॥ १०॥

ईश्वरादेव फलं भवित यत्किश्चिदैहिकं पारलौकिकं वा । कुतः? । उपपत्तः । सर्वस्य वशी सर्वस्येशान इति श्रुतिर्वस्तुमात्रेशितृत्वम-सङ्कुचितमाह । न ह्यान्यस्य वस्त्वन्यो दातुं समर्थोऽतो भगवानेव तथेसर्थः । केचित्त्वत्रैव कर्मणस्तत्कार्यापूर्वस्य च फलदातृत्वमाशान्द्रिय तत्रानुपपत्तिमत्रोपपत्तित्वेन व्याकुर्वन्ति । तत्त्वग्रे जैमिनिम-तोपन्यासस्त्रमतोपन्यासाभ्यां व्यास एव व्यक्तीकरिष्यतीसध्नै-वापाप्तिन्तिकरणमित्रमस्त्रद्वयवैयर्थ्यं स्यादिति चिन्सम् ॥३८॥

#### श्रुतत्वाच ॥ ३९॥

पूर्वसूत्रेण श्रुतमीशितृत्वं फलदान उपपत्तित्वेन निरूपितम् । इह तु साक्षाच्छ्रुरुतिमेव फलदातृत्ववाचिकां प्रमाणयति । सा च, स वा एष महानज आन्माऽन्नादो वस्तुदान इत्यादिरूपा।चकारा-त, सुखं दुःखं भवो भाव इत्युपक्रम्य, भवन्ति भावा भूतानां मत्त एव पृथिग्वेवा इद्यादिरूपा स्मृतिः संग्रुह्यते ॥ ३९॥

धर्म जैमिनिरत एव ॥ ४० ॥ अत्र कर्मवादी प्रस्वतिष्ठते । ननु कर्मण एव फलमिति पक्षे-

दि \*। पतेन प्रकृते ऐहिकामुण्मिकं फलं कर्मसीचवेश्यस्तत्तद्देवेश्यो वा मगवतो वेति संशयः। तत्र तत्र तेषां तेषामुद्देश्यत्वेन श्रावणं सर्वस्य वशी सर्वत्येशान इत्यादिश्रुतिश्च सन्देहबाजम्। तेश्य एवेति युक्तं, प्रतिनियमितत्वादिति पूर्वपक्षश्च बोधितः। एकदेशिमतमनूच दूषयन्ति। \* के चित्त्वित्यादि \*। \* तत्त्वत्यादि च \*॥ ३८॥

श्रुतत्वाच्च ॥ भाष्यमत्र निगद्व्याख्यातम् ।

माध्वास्तु विज्ञानमानन्दं ब्रह्म, रातिर्दातुः परायणमित्युदा-हरिन्त ॥ ३९ ॥

ः धर्म जैमिनिरत एव ॥ सूत्रं व्याकुर्वन्ति \* अत्रेत्यादि \*

ऽप्युपपित्तिश्रवणे तुल्ये । तथाहि । ईक्वरवादिनापि कर्म्मानिरयेक्षेण तेन फल्लामित न वक्तुं शक्यम् । विधिवैयर्ध्यमष्टस्यनुपपित्तमसङ्गाभ्याम् । तत्सापेक्षत्वे तदेवास्तु कृतं तत्सापेक्षेण तेन । नचाचेतनं चेतनाधिष्ठितमेव कार्यक्षममिति केवलेन तेन न फल्लं समभवतीति वाच्यम् । कमस्वरूपं स्वर्गादिकं च न लोकसिद्धम् ।
किन्तुश्रुतिसिद्धम् ।तत्र च स्वर्गादिफल्लसाधकत्वेनैवोत्पित्तवाक्येष्वर्थवादेषु चाग्निष्टोमेन स्वर्गकामो यजेत, अग्निहोत्रं जुहोति मज्ञाकाम इसादि । दर्शपूर्णमासाभ्यां स्वर्गकामो यजेत, परमेष्ठिनो
वा एप यज्ञोऽग्र आसीत तेन स परमां काष्टामगच्छदिसादिषु
कर्म श्रूयते । स च तत्साध्यत्वेनैव । एवं सति लोकेऽन्यथा दर्शनेऽपि धर्मिग्राहकप्रमाणेन तथैव सिद्धत्वाक्षात्र काचन शङ्का । ईक्वरवादिनो निस्नज्ञानादिमस्त्व इव । आमुष्मिकफल्रलेन तत्प्रतिबन्धकापगमे भवतीसावयोस्तुल्यम् । तस्याश्चतरिवनाशित्वेऽपि
श्रुतिसिद्धकारणतानिर्वाहाय तद्व्यापारोऽपूर्वं कल्प्यते ।

तुल्ये इति \*तथाचात एव, उपपत्तिश्रवणाभ्यामेव हेतुभ्यां धर्म फलकारणं जैमिनिराचार्यो मन्यत इति सुद्धयोजना। तदेतत्तौल्यं ब्युत्पाद्ध्यन्ति। \* तथा हीत्यादि \*। \* प्रवृत्तीति \* विध्यर्थज्ञानोत्तरप्रवृत्तरनुपपत्तिप्रसङ्गो दूषणान्तरमित्यर्थः। \* इत्यादीति \* कामनायतः कर्माधिकारश्रावणात् स्वर्गकामादिपदैः कर्मफलं श्रूयत इत्यर्थः। \* स चेति \*। फलक्षपः स्वर्गादिः। \* अन्यथा दर्शनेऽपीति \* राजािदिभ्यः फलप्राप्तिदर्शनेऽपि। \* अत्रेति \*। वेद्वोधिते कर्मणि तत्फले च। \* नित्यज्ञानादिमत्त्व इवेति \* धर्मिप्राहकेत्यादिकमत्रापि सम्बध्यते। ननु यदि कर्मणेव फलं तदा तद्व्यवहितोत्तरं कृता न जायत इत्यत आह। \* आमुष्मिकेत्यादि \*। \* तदिति \*। स्वर्गादिक्षं फलम् । दूषणान्तरमाशङ्कच परिहरति। \* तत्याश्वित्यादि \*। दि तौत्याविकतरस्य फलहेतुत्विनश्चय, उभयोः समुच्चयो दि \*। तिर्हि तौत्याविकतरस्य फलहेतुत्विनश्चय, उभयोः समुच्चयो

अविषमादीश्वराद् विषमफछोत्पत्त्यनुत्पित्तिर्वेषम्यनैर्घृण्ये च स्या-ताम् । अतः कर्मण एव फलमिति जैमिनिर्मनुते ॥ ४० ॥ पूर्व तु बादरायणो हेतुव्यपदेशात् ॥ ४१॥

तुशब्दः पूर्वपक्षव्युदासार्थः । बादरायणस्त्वाचार्य इतः पु-वोक्तिमीश्वरमेव फलदत्वेन मनुते । कुतः हेतुच्यपदेशाद । हेतुत्वेन श्रुतौ च्यपदेशादित्यर्थः । एष उ एव साधु कर्म कारयित तं यमे-भ्यो लोकेभ्य उन्निनीषत, एष उ एवासाधु कर्म कारयित यम-घो निनीषत इति श्रुतौ न केवलं कर्मकारियतृत्वमुच्यतेऽिप तु फलदित्सया तया तथात्वमतः फलदत्वमीश्वरस्य च्यपदिष्टं भव-तीति नानुपपत्तः काचित । नन्वीश्वरस्य स्वतः फलदाने समर्थस्य फलदित्सायां सत्यां कर्मकारणे को हेतुः ? कार्यवैचित्र्यं च कथिमसादि चोद्यं निरस्तम् । विद्रन्मण्डने श्रीविद्वलेन च । अतः सकामेरिपं स एव भजनीयो नान्य इति सिद्धम् ॥ ४१ ॥

इति श्रीवेदव्यासमतवर्तिश्रीवछभाचार्यविरचिते ब्रह्मसूत्राणुभाष्ये तृतीयाध्यायस्य द्वितीयः पादः ॥ ३ ॥ २ ॥

वेत्याकाङ्कायां स्वमतोपष्टम्भायाह । \* अविषमादित्यादि \* ॥ ४० ॥
पूर्वे तु बादरायणो हेतुच्यपदेशात् ॥ दूषणमाशङ्का तत्परिहारः प्रागेवोक्त इति स्मारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* ॥ ४१ ॥ ११ ॥

इति श्रीमद्रलभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तद्वयध्वान्तस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ भाष्यप्रकारो तृतीध्यायस्य द्वितीयः पादः॥३॥२॥

### तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः।

## सर्ववेदान्तप्रत्ययं चोदनाद्यविशेषात् ॥ १ ॥

पूर्वपादे जडजीवधर्मनिराकरणेन शुद्धस्यैव सच्चिदानन्दवि-ग्रहरूपत्वं ब्रह्मणो निरूपितम् । इह तु ब्रह्मगता एव धर्मा विचा-र्यन्ते । ते चेद् एकस्मिन् वाक्य एव सर्वे पठिता भवेयुस्तदा न विचारणीया भवेयुर्विरोधाभावात । पठिताश्च तत्तदुपासनमकरणेषु

सर्ववेदान्तप्रत्ययं चोद्नाद्यविशेषात् ॥ अथ तृतीयपादं व्याचिष्यासवः सङ्गतिबोधनाय पूर्वपादार्थमनुवद्दन्तः प्रस्तूयमान-स्यार्थमाडुः। \* पूर्वपादेत्यादि \*। उपनिषद एव ब्रह्मणि मुख्यं प्र-माणीमति तासां यथा बोधकता स प्रकारः साधनाध्याये विचार्यो-Sन्यशा ब्रह्मबोधाभावे तद्विषयकम्पासनादिसाधनं न कर्न् शक्ये-ताऽपराधं वा दध्यादिति तद्र्थं पूर्वेस्मिन् पादे जडजीवधर्मनिरा-करणेन तत्र प्रत्याय्यमानानां धर्माणां ब्राह्मत्वस्य ब्रह्मणो विरुद्धध-मश्चियत्वस्य च व्यवस्थापनात् प्रपञ्चविलक्षणशुद्धसिद्दानन्द्विप्रह-कपत्वं ब्रह्मणो निरूपितम् । तेनैताइरातया ता ब्रह्म बोधयन्तीति सि-इम् । इह् तु ताहराब्रह्मगता एव धर्मा उपासनादे रन्तरङ्गसाधनत्वात् तच्छेषतया उपसंहाराद्यर्थे विचार्यन्ते ! तथाच पूर्वस्यास्य च पाद-स्योपजीव्योपजीवकभावः सङ्गतिरित्यर्थः । नन्वतीते पादे उभ-यलिङ्गाद्यधिकरणैर्विरुद्धसर्वधर्माधारब्रह्मखरूपबोधनेनोपनिषदां बो-धनप्रकारावधारणे धर्माऽसद्भावशङ्कानिवृत्तौ पुनः साधनशेषतया-ऽपि तद्विचारस्य किं प्रयोजनमित्याकाङ्कायामाद्यः । \* ते चेदित्या-दि \*। ते चेत्तथा भवेयुस्तदा तत्तदुपासने तेषामितरेतरविरुद्धाना-मपि, आसीनो दूरं वजतीत्यादिवद् ब्रह्मधर्मत्वेनोपादेयतया विरोधा-भावाद्, अथ चेद् भावनादौर्घट्यं विभाव्यते तदापि, स्थितं वजनतमा-सीनं शयानं वा गुहाशयमितिवत कालभेदेन पर्यायभेदेन च भा- क्वचित् त एव, क्वचिद् भिन्नाः । यथा वाजसनेयिनः पञ्चागिन-विद्यां मस्तुस षष्ठमन्यमिन पठन्ति । तस्याग्निरेवाग्निरित । छन्दोगास्तु पञ्चसंख्ययेवोपसंहरन्ति । अथ य एतानेवं पञ्चाग्नीन वेदेति । तथा प्राणसंवादे मुख्यपाणादन्याँश्चतुरः प्राणान वाक्-

वने विरोधाभावान्न विचारणीयां भवेयः। पठितास्त् न सर्वे एकत्र किन्तु तत्तत्प्रकरणे क्रचित्त एव क्रचिद्धिष्ठः । यथा पश्चाग्निवद्या-यामग्न्यन्तरांशे त एव. षष्ठस्त्वधिक इति भेदः । प्राणविद्यायामन्ये प्राणास्त एव,रेतस्तद्भिन्नमिति । एवं सत्यब्रह्मविद्यायां व्याहृतिश-रीरांशे तौल्यं स्थानभेदेनाहरित्यहमित्युपनिषदोर्भेद इति । तथाच तासुपासनासुपास्यविशेषणत्वादिना ब्रह्मपदस्याऽनुक्तत्वात् तद्धर्माणां च ब्रह्मत्वे ब्रह्मधर्मत्वे च सन्देहाद्विचारणीयाः । पादान्ते ब्रह्मण पत्र सकलफलदातृत्वस्य विचारितत्वात् । पूर्वोत्तरकाण्डयो-स्त तेषु तेषु वाक्यंषु तत्तत्कर्मणा तत्तद्देवप्रीत्या तेन तेन तैस्तैः फलस्य श्रावणात् कथं ब्रह्मणः फलदातृत्वमित्याकाङ्कायां तेन तेन साधनेन तुष्टं ब्रह्मैव तैसे रूपैः फलं ददातीति वक्तं विचार्यन्त इत्यर्थः। यद्यपि प्राणादिविद्या न परविद्यास्तथापि प्राणादीनां ब्रह्मत्वेनोपास-नस्य वाक्यान्तरेषुक्तत्वात् तेषु च ब्रह्मशब्दस्य अभित्येतदश्चरमुद्गी-थमित्यत्रोद्गीथशब्दवत् तद्विशेषणत्वेन कार्यक्रपप्राणादिष्यावर्त्तनार्थ-तायास्तं यथा यथोपासते तथैव भवति तद्धैतान् भूत्वां प्वतीति श्रु-त्याऽध्यवसितत्वात् । प्राणादीनामपि ब्रह्माङ्कत्वेन तद्धर्मा अपि ब्रह्म-धर्मा एव, परं न मुख्या इति ब्रह्मधर्मत्वन्नापनायैतदुदाहृतम्। तथाच यद्यि ब्रह्मणि सर्वत्र सर्वे धर्माः सन्तिः तथापि तस्य तस्य संराध-कस्य तत्तत्फलार्थे तांस्तानेव धर्मानु ब्रह्म प्रदर्शयति. न सर्वेषां स-र्वानतस्तत्ततुपासनायां ते त एव ध्यातव्यास्तत्तविधायकवाक्यातु-रोधात्। तत्र चेदुक्तरीत्या संदेहस्तदोपासना न कर्त्तुं शक्येतेति तदर्थे विचार्यन्त इति भावः । अत्र षष्ठोऽन्निर्वृहदारण्यके पञ्चमप्रपा-ठके पठितः । पश्चाग्नयस्तु छान्दोग्ये सप्तमे प्रपाठके । प्राणसंवादो-ऽपि छान्दोग्ये तत्रैव । बृहद्।रण्यके तु पश्चम प्रपारके द्रष्टव्यः । अत्र चक्षःश्रोत्रमनांसि पठन्ति । वाजसनोयिनस्तु तमि पञ्चमं पठन्ति । अपरञ्च । अथवोंपनिषत्मु कविच् गोकुलदृन्दाकाननसञ्चरद्गोपरूपमनलपकलपदुममस्निवरिचतिविचित्रस्थलीककालिन्दीसिललकल्लोलसिङ्गमदुत्तरपवनचलदलकविराजमानगण्डमण्डलद्युतिमण्डितकुण्डलप्रभानुभावितवामांसिमलन्मूर्द्धन्यमहामिणिकसुरिलकामुखावलीमिलद्तित रलकरकमलयुगलाङ्गुलीवशंवद्विविधस्वरमूर्क्छनामोहितव्रजवरीनतीम्बनीकदम्बकटाक्षकुवलयाचितं, कचित्र कोदण्डमण्डितभुजदण्डखण्डितमचण्डदशमुण्डमितिविचित्रचरित्राभिरामं
रामस्वरूपं, कीचदीतकरालवदनीवत्रासितकमलाकमलासनद्यभाऽऽसनादिकं नृकेसरिरूपं, कविचिदुरुकमादिरूपञ्च निरूप्यते।तथाच

पादे अपरविद्योक्ता एव धर्मा विचार्यन्ते, न परविद्योक्ता अपीति शङ्कां निवारयन्त एव प्रस्तूयमानाधिकरणस्य विषयमाहुः। \* अपरं चेत्यादि \* । अयमर्थः । गोपालपूर्वतापिन्यां सचिदानन्दरूपाय कृष्णायाऽक्किष्टकर्मणे। नमो वेदान्तवेद्याय गुरवे वुद्धिसाक्षिणे" इत्या-दिना भगवतः कृष्णस्य परब्रह्मत्वमुक्त्वा, तदुहोवाच हैरण्यो गोपवे-षमभ्रामं तरुणं करुपद्रमाश्चितं तदिह स्ठोका भवन्ति । सत्पुण्डरी-कनयनमित्यारभ्य, चिन्तयँश्चेतसा कृष्णं मुक्तो भवति संसृतेरि-त्यन्तैः खरूपं ध्यानफलं चोक्तम्। 'ऋषिर्भूवाचकः शब्दो णश्च निर्शृति-वाचकः । तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयते' इति चोक्तमं । श्री-भागवते च, कृष्णस्तु भगवान् स्वयमित्युक्तम्। दशमस्कन्धसुवोधि-न्यां च परब्रह्मत्वं ब्युत्पादितम् । तथा रामतापनीये रमन्ते योगिनो यस्मिन्नित्यानन्दे चिदात्मिन । इति रामपदेनाऽसौ परंब्रह्माभिधीयत' इति श्रावणात्। श्रीमदाचार्थैरपि पञ्चमस्कन्धनिबन्धप्रकाशे 'कदाचि-द्रामः पुरुषोत्तमावतार पवेति पद्मपुराणादवसीयते' इति कथनात् । अग्निकुमाराणां च वजे वो मनोरथः संपत्स्यत इति श्रीरामेण वर-दानाच नवमस्कन्धे श्रीरामचरित्रे, 'स यैः स्पृष्टोऽभिदृष्टो वा संवि-ष्टोऽनुगतोऽपि वा । कोशलास्ते ययुः स्थानं यत्न गच्छिन्ति योगिन' द्रव्यदेवताभेदाद् यागभेदवद्धर्माणामावापोद्वापाभ्यां दृष्टादृष्टफलन् भेदाच्च वेद्यभेदे पाप्ते ब्रह्मानेकत्वापत्तौ श्रुतिविरोधाद् विनिगम-

इत्यविशेषेण सर्वेषां मुक्तिदानाच श्रीरामस्य पुरुषोत्तमरूपत्वम् । नृसिंहस्वरूपं तु, नृसिंहविद्यावत्युत्कर्षविश्रान्त्या नृसिंहस्य परत्वम-वसीयते । तद्विद्याया रहस्यत्वश्रावणाञ्च । उरुक्रमरूपे तु विष्णुस-क्तश्रीभागवतादिषु अनन्तवीर्यत्वकथनात्, सत्यलोकस्थापकत्वरूपा-द्भृतकर्मकथनाच्च परत्वं निरूप्यते । आदिपदेन नारायणानुवाकस-द्विचात्मविद्याश्वेताश्वतराद्यक्तनारायणसदात्मरूपं शिवरूपमन्यश्व तत्र तत्रोक्तं रूपान्तरं संगृह्यते। चकारेण तत्र तत्रोक्तविभृतिरूपसं-ब्रहः। तथाच श्रुती ब्रह्मणो नानारूपनिरूपणात् । तेषु कि समान-त्वमुत कस्यचिच्छीव्रं फलदातृत्वेन सुगमोपायैः फलत्वेन परमद-याछतया जीवापराधनिवारकत्वेनाधिक्यमिति संदेहाऽनपायास्तद्र्य विचार आवश्यक इत्यर्थः। एवमत्र विषय उक्तः । तथाच पूर्वत्र ब्रह्मप्राधान्येन विचारोऽत्र ब्रह्मरूपप्राधान्येनेति विशेषः ॥ संशयं व्युत्पाद्यन्ति । \* तथाचेत्यादि \* । तथा तेन धर्मभदप्रकारेण द्रव्यदेवताभेदाद्यागभेदवत् । यथा पूर्वतन्त्र आमिक्षाधिकरणे, तप्ते पयसि दध्यानयति सा वैश्वदेव्यामिक्षा वाजिञ्यो वाजिनमित्य-त्रामिक्षावाजिनात्मकघनविरलद्रव्यद्वयरूपक एको याग उत याग-द्वयमिति सन्देहे द्रव्यदेवताविशिष्टयागान्तरविधौ गौरवं व्यापा-रान्तरकरुपनापत्तिश्चेति न यागद्वयं युक्तं, किन्त्वामिक्षायाग एव वाजिनं गुणो विधीयते । वाजिभ्य इत्यनेन च वाज आमिक्षारूपमन्नं येषामिति योगेन पूर्वोक्ता विश्वेदेवा एवोपलक्ष्यन्त इति पूर्वः पक्षः। तत्रोत्पत्तिशिष्टामिक्षाद्रव्यावरुद्धं यागे उत्पन्नशिष्टं वाजिनं गुणत्वेन प्रवेशं न लभते, निर्बल्खात् । ततश्च तद् द्रव्यं स्वमम्बन्धिनं यागं पूर्वस्माद्भिनत्ति । वाजिपदं चाश्वे रूढत्वान्न योगेन विश्वान्देवान् उपलक्षयिष्यति । योगस्य रूढितो नैर्बल्यात् । तथा सति विधिन्या-पारान्तरयोः कल्पनस्य प्रामाणिकत्वात् तत्कृतं गौरवं न दोषायति द्रव्यदेवताभेदात् तत्र यथा यागभेदस्तद्वदत्रोपासनायां गोपालराम-

काभावाद सर्वेषामुपासनाविषयाणामब्रह्मत्वमापिततम् । नन्पा-सनाविषयाणामौपाधिकत्वाद तेषाञ्चाविद्याकान्पितत्वाद् तद्विदि-ष्टानां तथात्वं युक्तमेव । नचैवं तिक्वरूपकाणां वेदान्तानामब्रह्म-परत्वमसङ्गः । गुद्धस्य ब्रह्मणो दुर्ज्ञेयत्वेनोपाधिविद्यिष्टोपासनया चित्तगुद्धौ ससां स्वत एव तज्ज्ञानं भविष्यतीसेतत्तात्पर्यकत्वा-दिति चेद । मैवम् । समन्वयविरोधापत्तेः । तासां ब्रह्मविद्यात्वहा-

नृसिंहादिक्रपभेदेन परस्परं तेषां भेदात् धर्माणामावापोद्वापाञ्यां दृष्टादृष्टफलभेदाच्च प्रापश्चिकानां मुरलीकोदण्डधरत्वादीनामावा-पेन तद्विलक्षणानां सदेकरसत्वास्थुलत्वादीनामुद्वापेन चेत्येवं ताक्ष्यां तत्तद्भपगततत्तद्धर्मावापोद्धापाभ्यां च । साकारदर्शननिष्कलद्शीना-ऽऽदि रूपयोई एफलयोस्तत्तत्पद्रप्राप्ति ब्रह्मभाव रूपयोर दृष्टफलयो भेदाच्च ज्ञानवेद्यात् सर्वफलदातृत्वेन प्रतिपादितात् परब्रह्मणोऽपि सकाशाच तत्तद्वाक्यवेद्यानां भेदे प्राप्ते तत्तद्वाक्येषु ब्रह्मत्वेनैवोपासनस्य विहित-त्वाद ब्रह्मानेकत्वापत्तावेकमेवाद्वितीयमिति श्रुतिविरोधादुपास्य रूपेषु. कि ब्रह्म, किन्नेति विनिगमकाभावात् सर्वेषामुपामनाविषयाणाम-ब्रह्मत्वमापतितम् । अतः कि सर्वेषामब्रह्मत्वमुतं यागवद् ब्रह्मभेदः उत सर्वत्रैकमेव ब्रह्म प्रतिपाद्यमिति संशय इत्यर्थः । पूर्वपक्षमाद्यः । \* तन्वित्यादि \* । ननुपासना नाम चिन्ता-भावनाद्यपरपर्याया शास्त्रप्राप्ता सविषयकज्ञानरूपा मनोवृत्तिः। ब्रह्म तु निर्विषयज्ञानै-करसम् । न ताहरानानाविधधर्मवत्तया वृत्तिविषयीभवितमहेती-त्युपासनाविषयाणां धर्माणामीपाधिकत्वादीपाधिकानां चाविद्याक-ल्पितत्वात् तद्धमीविशिष्टानां तेषां तेषां रूपाणामब्रह्मत्वं युक्तमेवे-त्यर्थः। \* नचेत्यारभ्य चेदित्यन्तम् \* स्पष्टम्। एवमत्रैकः पूर्वपक्षः। तमन्योद्षयन्नाहं। \* मैवमित्यादि \*। न वेदान्तानामुक्तविधता-त्पर्यकत्वेन ब्रह्मपरत्वं शक्यवचनम् । समन्वयविरोधापत्तेः । सर्वे वेदा यत्पदमामनन्तीत्यादयः श्रुतयो हि, अणोरणीयान्महतो महीया-नित्यादिभिर्विरुद्धधर्माश्रयमेवाशरीरमप्राकृततनुं सर्वोत्तारं मृत्यूप-सेचनकं ब्रह्म बोधयन्ति । तथा, अदृश्यमग्राह्मास्यादि प्रकृत्य, यथो- नेश्च । श्रुतेः प्रतारकत्वापत्तेश्च । अपरञ्च । "यो ऽन्यथा सन्तमा-त्मानमन्यथा प्रतिपद्यते । किं तेन न कृतं पापं चारेणात्मापहा-रिणा" इसन्यथाज्ञानं निदन्ती श्रुतिः कथं फलप्ताधकत्वेन त-तदुपासनां वदेत । स्पष्टार्थानां श्रुतिवाक्यानां निर्णयमकृत्वा स-न्दिग्धार्थानां ज्योतिराकाशादिशब्दानां तद्वाचकत्वं न निर्णीयाद् भगवान् व्यासः । एवञ्च सत्युक्तरीसा यागवत्तेषां परस्परं भेदश्चा-

र्णनाभिः सुजते गृह्णते चेत्यादिभिः कारणत्वसर्वेशत्वादिकं तत्र व-द्दन्ति । अक्षरम् अस्युलम् अनिण्वत्यादिना प्रपञ्चविलक्षणं प्रकृत्य प्रशासित्त्वादिधर्मकं वदन्तीति विरुद्धधर्माश्रय एव ब्रह्माण श्रुतीनां समन्वयात् त्वदुक्तरीत्याङ्गीकारे तद्विरोधापतेः । उपासनाविषया-णामब्रह्मत्वे तद्बोधकानां ब्रह्मानिरूपकतया ब्रह्मविद्यात्वहानेः । च-कारेण, परं ब्रह्म परं धामेत्यादिस्मृतीनामपि विरोधात । अन्यथा सतो ब्रह्मणोऽन्यथा कथनेन तत्तच्छ्रहतेः प्रतारकत्वापत्तश्च । अथा-सोक्तविषमोजनकथनवदिदं क्रममुक्तिहेतुत्वेन वदतीति न प्रतारक-त्वमिति विभाव्यते, तद्प्ययुक्तमित्याह । \* अपरश्चेत्यादि \*। यदि तथा स्यात् तदा योऽन्यथा सन्तमित्यादिनाऽन्यथा ज्ञानं निन्दन्ती श्र-तिश्चित्तराद्विद्वारा फ्रममुक्तिहेतुत्वेन तदुपासनां न वंदत् । आत्मा-पहारण महापापापादकतया चित्ताशुद्धिजनकत्वात् । किञ्च । इदं व्यासस्यापि न सम्मतमित्याह । \* स्पष्टार्थानामित्यादि \*। यदि हि तेषामब्रह्मत्वं व्यासोऽभिष्रेयात् तदा कृष्णरामादिपदानि देवता-धाचकानि ब्रह्मवाचकानि वेति सन्दिह्य तिव्रणियमपि किश्चित् कु-र्यात् । अतः श्रुतिविरोधो व्यासाशयविरोधश्च न वैयासदर्शनान्-सारिणो युक्त इत्यर्थः। एवं तन्मतं दूषियत्वा स्वमतमाह । \* एव-श्च सतीत्यादि \*। उक्तहेतुभिः सर्वासां श्रृतीनां ब्रह्मनिरूपकत्वेऽपि स्रति उक्तरीत्या यागवद् धर्मभेद्कृतधर्मिभेदेनामिक्षावाजिनयागवत् तेषां तत्त्रद्विद्यावद्यानां परस्परभेद आवश्यक इति। अतो हेतोरुभ-यतःपाशा रज्जुः। एतदङ्गीकारे भेदापत्त्या अयभेव स योऽयमित्याद्य-

वश्यक इत्युभयतः पाशारज्जुरिति माने प्रिधियते। सर्ववेदान्तमस-यम् । अनेकक्षिनिक्षकेः सर्ववेदान्तैः मसयो ज्ञानं यस्य तत्त्रया। ब्रह्मणोऽनन्तक्ष्यत्वेऽिष यानि यानि क्ष्पाणि विविधैजीविरुपासितुं शक्यानि तानि तानि क्ष्पाणि तैस्तैर्वेदान्तैर्निक्ष्यन्त इति तावद्र-पात्मकमेकमेव ब्रह्मेसर्थः । तत्र हेतुश्चोदनाद्यविशेषाद् इति । चो-द्यते कर्त्तव्यत्वेन बोध्यतेऽनेनेति चोदना विधिवाक्यमिति यावद्।

भेदश्रुतिविरोधादेतदनङ्गीकारे चैकदेशिमतवद्रृपाणामविद्याकल्पित-त्वापत्त्या चोभयथापि दोष इति प्राप्त इत्यर्थः । अत्र सूत्रप्रतीकमु-पन्यस्य समाद्धते। \* अभिधीयत इत्यादि \* । सूत्रे व्यधिकरण-पदो बहुत्रीहिः।प्रत्ययो विश्वासोत्पादकं ज्ञानम् । यद्यपि भाष्ये ज्ञान-मेवोक्तं तथापि लोके प्रत्ययपदस्य विश्वासे प्रसिद्धत्वादत्र शब्दम-हिम्ना तथा व्याख्यानेऽप्यदोषः । प्रतिज्ञा च ब्रह्मतद्पासानोभयवि-षयिणी बोध्या। नन्विदम्प्रतिश्वावाक्यमुपासनापरतयैव व्याख्यातुमु-चिम् । अतीतपादे ब्रह्मज्ञानप्रकारस्योक्तत्वात्। तेन निर्णीतं वस्तुतस्वे यथा ज्ञातस्वरूपस्य गुरुप्रभृतेरुपासनं क्रियते तद्भवद्गोपासनस्य कत्तंब्यत्वेन विचार्यत्वाद्, न तु ब्रह्मपरतयाऽपि । तज्हानप्रकारस्य प्रागेवोक्तत्वात् । यदेकमञ्यकमनन्तरूपित्यनन्तरूपश्चतौ वृत्तिस-द्धोचने मानाभावादसङ्कुचितवृत्तितया गणनापरिच्छेदरितानां रूपा-णां निरूपियतुमराक्यत्वाचेत्याराङ्कायामाहुः \* ब्रह्मणः इत्यादि \*तथा-च विरुद्धधर्माश्रयतया सामान्यती ब्रह्मज्ञानस्योक्तत्वेऽपि, फलमत-उपपत्तेरित्यत्र ब्रह्मणःफलदातृत्वस्य निर्णीतत्वात्तत्र कथं फलं द्दाती त्याकाङ्कायां तेलैः रूपैलेन तेन साधंनेन तत्तत्फळं ददातीति बोध-यितुं तत्तत्फलसाधकोपासनार्थे तत्तद्रूपनिरूपणमिति प्रयोजनस्या-नुक्तत्वेन तन्निरूपणस्यावद्यकत्वात् सर्वेषां निरूपणादाक्यत्वेऽपि-कियतां निरूपणे / जुपपत्त्यभावाच्चायमपि प्रतिश्वार्थ इति भावः।

नन्वेवं हेतुबोधकपदासङ्गतिः। ब्रह्मणो नित्यत्वेन तज्ज्ञानस्य चा-विधेयत्वेन पुरुषच्यापारविषयत्वस्य तत्र वक्तुमशक्यत्वादित्यादा-ङ्कायां हेतुमुपन्यस्य व्याकुर्वन्ति ।

\* चोद्यत इत्यादि \*। तथाच यद्यपि ब्रह्मत्वेन ब्रह्मणो न चोद्ना-

तस्याविशेषादिसर्थः । यथैकिस्मिन्निप्तष्टोमे शाखाभेदेऽपि चोदना तथैव भवसग्निष्टोमेन यजेतेति । तथेहापि सर्वेषु वेदान्तेषु ब्रह्म-त्वेनैवोपासना विधीयत इति तथा । आदिपदात साक्षातपरम्प-राभेदेन मोक्षफलकत्वकथनमप्युपासनानामविशिष्टमिति प्रयोजन-संयोगः संगृह्यते ॥ १ ॥

विषयत्वं,तथाऽण्युपासनाविषयत्वादस्त्येव तद्द्वाराविषयत्वमित्यदोषः 
पतदेव बोधियतुं विभजन्ते \* यथेत्यादि \* । इहापीत्यस्यैव व्याख्यानम् \* सर्वेषु वदान्तेष्विति \* । \* तथेति \* चोदनायामिवशेषः ।
ननु शाखान्तराधिकरणे केवलानां रूपादीनां व्यभिचारित्वं हृदिकृत्य, एकं वा संयोगरूपचोदनाख्याऽविशेषादिति सूत्रे संयोगादिकृत्य, एकं वा संयोगरूपचादित इति प्रकृते एकंन हेतुना कथमभेदसिद्धिरित्याकाङ्कायामाद्वः । \* आदीत्यादि \* । अत्र भाष्ये कपसंग्रहानुक्तिस्तु साध्यनिर्देशनैव रूपस्यार्थादेव सिद्धिमिभेत्य, सूत्रे
चोदनायाः प्रथममुक्तिस्तु चोदनाविषयस्योपासनस्यापि सर्ववेदान्तप्रत्ययत्वज्ञापनेन तद्विषयस्य ब्रह्मणस्तद्द्वारा तथात्वज्ञापनार्था ।
तेनान्येषां त्रयाणामपि सङ्ग्रहः। अथवा चोदना च आदी च तत्समाहारश्चोदनादि । तस्याऽविशेषः समानत्वं चोदनाद्यविशेषस्तस्मादित्यर्थो बोध्यः । तथाचैवं संयोगरूपचोदनात्मकहेतुत्रयस्यापि चोदनादिपदेऽभिषेतत्वात् सुखेनाभेदसिद्धिरित्यर्थः । आख्याया व्यभिचारिता त्वग्रेपदर्शनीया ।

पवश्चात सूत्रे ब्रह्म तदुपासनं च सर्ववेदान्तप्रत्ययं तत्तदुपासनावाक्येषु तत्तत्त्वानाधर्मवत्तया प्रतिपादनेऽपि न भिद्यते। चोदनाद्य-विशेषात्।यत्र यत्र चोदनाद्यविशेषसदनेकवाक्यण्वनेकविधतया प्रति-पादनेऽण्याभन्नम्। नानाशाखोक्तज्योतिष्टोमादिवदित्यनुमानं सिद्धाति तेन ब्रह्मणस्तत्साक्षात्कारस्य च साक्षात्पुरुषव्यापारविषयत्वामावेऽपि साक्षात्कारसाधनभूतप्रमाणसम्पादनद्वारा तादशवृत्तिसम्पादनद्वारा च चोदनासम्बन्धो वर्त्तत प्रवेति तथा पुरुषव्यापारस्यापि सम्भवाद् ब्रह्मपक्षत्वेऽपि न हेतोः स्वरूपासिद्धत्वमिति क्षेयम् । नचैवं सितं प्रतिक्षापि कवळविज्ञानपरत्रयेव व्याख्यातुमुचितेति शक्कुम् । पक्ष-

#### भेदान्नेतिचेदेकस्यामपि ॥ २ ॥

नतु द्रव्यदेवताभेदाद् यागभेदवदुपास्यानां धर्मभेदेन मिथोभेदादुक्तहेत्वसिद्धिं भेदान्नेति चेदिसनेनाऽऽशङ्का तत्परिहारमाह
सूत्रकार, एकस्यामपीति सूत्रावयवेन । यथैकस्यामपि गृहीतषोडशिकायामितरात्रव्यक्तावऽगृहीतषोडशिकायाः सकाशाद् गुणाऽधिक्येऽपि नाऽतिरात्रभिन्नयागत्वम । अतिरात्रलक्षणकर्मेवाधिकुस तत्तद्वहणाग्रहणयोर्विधानादेविमहापि ब्रह्मेवाधिकुस तत्तद्धभेवैशिष्ट्यावैशिष्ट्ययोरुक्तत्वान्न ब्रह्मोपासनभिन्नत्वमुपासनामु ।
तथाच ब्रह्मधर्मत्वेनाभेदस्य विवासितत्वाद त्वदुक्तहेत्वसिद्धिः। एवं

वाचकविज्ञानपदाध्याहारापेक्षया पूर्वपादान्तिमसूत्रे जैमिनिमतोप-न्यासे भ्रमेपदेन चोदनालक्षणतयाऽत्र विज्ञानपरामशेवत् पूर्वे तु बादरायण इति पूर्वपदोक्तब्रह्मणः संन्निहिततया तत्परामशेस्यापियु-कत्वाद् विद्याविचारस्य वेद्याधीनत्वाच तत्परतया व्याख्यानेऽप्य-दोषात्॥१॥

भेदान्नीत चेदकस्यामि ॥ अस्मिन् सूत्रे केचिन्नैकस्यामि । ति पटान्त । अर्थस्तु तन्नापि तुल्यः । सूत्रप्रयोजनं वदन्तो व्याकुर्वन्ति \* निवल्यादि \* । \* मिथोभेदादुक्तहेत्वासिद्धिमिति \* परस्परं क्रपमेदाद्धेत्वेकदेशाभावेन पूर्वसूत्रोक्तस्य हेतोः स्वक्रपासि-द्विम् । \* इहापीति \* उपासनावाक्येष्विष । \* नेत्यादि \* न ब्रह्मणो भिन्नत्वमतस्तदुपासनास्विप न भिन्नत्वमित्यर्थः । एवं सूत्रं व्याख्याय सिद्धमाहुः । \* तथाचेत्यादि \* षोडिशिष्रहणादिवत्तयोर्बह्मधर्मत्वेन वेद्याभेदस्य विवक्षितत्वात् त्वदुक्तस्य भेदकपस्य हेतोरेव प्रत्युत स्क्रपासिद्धः । ब्रह्म तदुपासनं च न सर्ववेदान्तप्रत्ययं क्रपभेदादित्येवं प्रतिसाधने धर्मभेदेन क्रपभेदः साधनीयस्त्र क्रपभेदो धर्मभेदादा-मिक्षादियागवदित्यत्र, न भेदोऽतिराज्ञवदिति हष्टान्तेन हेताः साधा-रण्याद् व्याप्यत्वासिद्धिरिति तेन क्रपभेदासिद्धौ प्रतिपक्षहेतोरेवा-रण्याद् व्याप्यत्वासिद्धिरिति तेन क्रपभेदासिद्धौ प्रतिपक्षहेतोरेवा-

सित यत्रैकस्मिन्तुपास्ये रूपेऽन्यस्माद् रूपादिधका गुणा उच्यन्ते तत्र तेषामुपसंहार उचित इति भावः । अत्रायं विशेषो क्षेयः । उपास-नाविषयेष्वस्त्रिष्वेष्वविश्वविद्या ब्रह्मत्वं ज्ञात्वैतेष्वेकतरं रूपं य उपास्ते

सिद्धिः। अत एव गोपालोपासनायां, चतुर्भुजं शङ्कचकशाङ्गिपद्मग-दान्वितमिति चतुर्भुजध्यानमुक्त्वा, ध्यायेन्मनसि मां नित्यं वेणुश्रु-क्रुंघरं तु वेति द्विभुजध्यानमप्युक्तमतो न धर्मभेदाद्रपभेद इति तवैव दोषाद् राद्धान्तहेतुर्निर्दुष्ट इत्यर्थः । नन्चिदं पूर्वपादान्त एव साध-नीयम् । ब्रह्मणः फलदातृत्वस्य तत्रैवोक्तत्वात्। पादान्तरे तत्साधनस्य किं प्रयोजनामित्याकाङ्कायां वक्ष्यमाणोपसंहारसूत्रविचारेण तदाहुः। \* एवं सतीत्यादि \* । \* एवं सतीति \* उक्तरीत्या वेद्यैक्ये विद्यैक्ये च सति। \* तत्र तेषामिति \* न्यूनगुणकेऽधिकगुणानाम् । तथाच गुणोपसंहारः प्रयोजनमेतस्येति तदर्थमत्र विचार इत्यर्थः । ननु उप-संहारो नाम उप समीपे संहरणं, तत्र तत्रोक्तानां धर्माणां हेतुबळा-दावाप इति यावत् । तदत्र तत्तद्वाक्येऽनुक्तानां गुणानां तेन तेन हे-तुना तद्वाक्योक्ते विषये सत्तामनुसन्धाय विशिष्टबुद्धौ विषयीकर-णम् । एतचात्रे, न वा विशेषादिति सूत्रानन्तरं, दर्शयतिसूत्राभासे वश्यते । अत पतदर्थत्वमेतदधिकरणस्य न युज्यते । अत्र हि सर्वेषा-मुपासनाविषयाणां ब्रह्माभेदाद् ब्रह्मत्वेन रूपैक्यस्य यथाकथंचिन्मो-अफलकत्वाच प्रयोजनैक्यस्य सर्वत्रोपासीतेत्यादिचोदनैक्यस्य ब्र-ह्मत्वेनोपासनाद् ब्रह्मोपासनेत्याख्यैक्यस्य च सिद्धत्वात् सर्वासामु-पासनानामैक्ये प्राप्ते मर्वत्र सर्वधर्मोपसंहारप्राप्तेस्तत्र तत्र तत्तद्रूप-तत्तत्फलकथनाच भेदे प्राप्ते सर्वानुपसंहारस्यापि प्राप्तेश्च तत्प्राप्त्य-प्राप्तिविरोधादित्याकाङ्कायां, तथा यत्र ब्रह्मत्वेनोपासनं विधीयते त-त्रैवं वंद्यैक्यात्तद्वाक्यवेद्यस्य गुणोपसहारनिर्णयो भवति, यत्र पुनर्न्न-ह्यत्वेनोपासनं न विधीयते यथा प्राणविद्यादौ, तत्र ब्रह्मत्वेनोपासना-या अभावेन वेद्येक्यामावात कथं निर्णय इत्याकाङ्कायां च सर्वत्राख न्यायस्य तौल्यादनेनैव निर्णयो विरोधाभावश्चेत्यारायेनाहुः। \* अत्रे-त्यादि \* अत्र गुणोपसंहारे वश्यमाणह्यो विशेषः प्रयोजकभेदबला-

तस्य तत्र सर्वे गुणा उपसंहर्त्तुमुचिताः। यस्त्वनन्तेषु विभृतिकृषेषु, ॐमिसेनदसरं ब्रह्मेति ज्ञात्वोपास्ते तस्य शास्तान्तरीया अप्येत-दसरोपासनपकरणोक्ता एवोपसंहर्त्तव्या, नान्ये । तदूपमधिकृर्यव तेषां गुणानां कथनातः। अन्यथाऽतिप्रसङ्गातः । इयं त्पासनामा-र्गीया व्यवस्थोक्ताः । भक्तिमार्गीया त्वेतद्विलक्षणा, सांज्येवा-च्येति ॥ २ ॥

ज्क्षेयः । उपासनाविषयेष्वखिलेष्ववताररूपेषु तुल्यं ब्रह्मत्वं वेदान्त-वाक्यैरवधार्यम् । तेष्वेकतरं रूपं यो, ब्रह्मत्वप्राधान्येनीपास्ते तस्य त-स्मिन् रूपे सर्वे गुणा उपसंहर्तुमुचिताः। उपसंहारप्रयोजकस्य विरु-द्धसर्वधर्माश्रयब्रह्मखरूपप्राधान्यस्य तत्र तेनानुसंहितत्वाद्यकाः। ए-तदेवैतत्पादांपान्त्यं समाहारादिसूत्रद्वये स्फुटीभविष्यति । यस्त्वन-न्तेषु विभूतिकपेषु वर्णात्मकौङ्कारादिषु तद्रूपप्राधान्यं ब्रह्मत्वस्य गौणत्वं चानुमन्धाय उपास्ते तस्यान्यात्रकास्तदीया एवीपसहर्त्तत्या नान्ये । तत्र हेतुः \* तद्रुपमित्यादि \*। \* अन्यथातिप्रसङ्गादिति \* प्रकरणानादरे तद्विरोधप्रसङ्गात् । तथाच तत्तद्रपानुसन्धानकृतया व्यवस्थया विषयभेदेनोपसंहारानुपसंहारप्राप्त्यप्राप्तिविरोधाभावाद-स्याधिकरणस्योपसंहारार्थत्वं सुखेन युज्यते । किञ्चान्यत्रापि तत्त-ब्रिभृतिरूपवेधैक्यादन्येषां च हेतूनां तत्र सत्त्वाद्नेनैव न्यायेन निर्णय इत्यर्थः । अत्रोपासनामात्रनिर्णयो न क्रियतेऽपि तु यद् ब्रह्मप्राप्तिसा-धनत्वेन विवक्षितं तस्य सर्वस्येत्याशयेनाहुः। \* भक्तीत्यादि \*। \* अप्रे इति \* । न वा प्रकरणभेदातः परोवरीयस्त्वादिर्वादत्यस्य द्वितीयव्याख्याने । नचोपासनातिरिकाया भक्तेरप्रसिद्धत्वादप्रस्तृत-त्वाच तदव्यवस्थास्मरणमाकस्मिकमिति वाच्यम् । गोपाळतापनीये, भक्तिरस्य भजनं तिद्दामुत्रोपाधिनैराइयेनामुध्मिन् मनःकल्पनमव तदेव च नैष्कर्म्यमिति लक्षणभेदेन, समाप्ती च, कृष्ण एव परी देव-सं ध्यायत तं रसेत् तं भजेदिति ध्यानरूपोपासनातो भिन्नतया विधानेन चोपासनानिरिकाया भक्तेः प्रसिद्धत्वात् तदभावात् । पर्कास्मन्नेत्र प्रकरणं सृष्टिकर्त्तृत्वादिना माहाम्यस्या- नन्त्रप्रिष्टोममेवोद्दिश्य यावन्तो धर्मास्तै त्रियके पठ्यन्ते, तावन्तो वाजसनेयके। तथाच त्वदुक्तरीसा वाजसनेयिनां तद्धर्मोप-संहारोऽपि न्याय्यो भवेच त्वेवं सः । शिष्टाचारादिविरोधाद । तथा पञ्चाग्निविद्यामधिकृसोक्तोऽपि षष्ठोऽप्रिनं च्छन्दोगैः शक्यत उपसंहर्त्तुम् । तथैवाथर्वणिकैर्नेकस्मिन क्षेपे क्ष्पान्तरधर्मा इति मासे उत्तरं पठति ।

त्मत्वेन प्रियत्वस्य च बोधनेन श्रुत्यन्तरेऽपि श्रुतीनां माहात्म्यक्षानपूर्वकसुद्दढस्नेहरूपभक्तावेव तात्पर्यावसायाच्च । नतु विहिताविहितभेदेन भक्तिमागदेविध्यादत्र कस्य व्यवस्था वाच्येतिचेत् । श्रीभागवते श्रीनन्दादीनां फलकथनेनाविहितभक्तेरपि प्रामाणिकत्वसिद्धौ मन्दमध्यमयोर्थे तद्व्यवस्थाबोधनस्याप्यावद्यकत्वादुभयो
रपीति बुद्धस्त । नतु स्त्रकारेणेदं कुत्रोक्तं येनैवमुच्यत इतिचेत्
उच्यते । अग्रिमसूत्रेऽधिकारस्यानुपसंहारहेतुताकथनेनात्र यथाधिकारनिर्णयस्चनात् स्चितमिति जानीहि । तस्मान्नात्र शङ्कोल्झाः
पवश्चास्मिन्नधिकरणे इदं सिद्धम् । यो देवानां नामधा एक पव
पकं सद् विप्रा बहुधा वदन्तीत्यादिश्रुतिभिः, येऽप्यन्यदेवताभक्त
इत्यादिस्मृतिभिश्च भगवतः सर्वक्रपत्वात् तेन तेन क्रपेण भगवत
पव तत्तत्फलदातृत्वं काण्डद्वये पुराणेषु चेति । तेनादित्यादङ्गोपा
सनास्वपि ब्रह्मोपासनात्वमंवेति च सिद्धम् ॥ २ ॥ १ ॥

अतः परं ताः कथं कर्त्तव्या इत्याकाङ्कायामग्रिमसूत्रेषु तत्प्र कार उच्यत इत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* निवत्यादि \*। तथंति वैभ्रम्यें दष्टान्तः । अयमर्थः । यथा कर्मणां वैलक्षण्येऽपि संयोगरूप चोदनाख्याविशेषादिति शाखान्तराधिकरणोक्तन्यायादैक्यम्, एव मुपासनानामपि तेनैव न्यायेनाचान्तरैक्यमपि सिद्धम् । तथात्रास्यैर हेतोर्गुणोपसंहारप्रयोजकतयाऽनेनैव हेतुना ज्योतिष्टामादियागेषु शा खान्तरोक्तगुणोपसंहारोऽपि न्याय्यो भवेत् । तत्करणे शिष्टाचारवि रोधस्तद्भियाशाखान्तरोक्तानादरे उपासनायामपि तदापत्या पञ्चा गन्यादिविद्यासु पष्ठाग्न्याद्यनुपसंहारापित्तरथवेणाद्युकरूपेषु रूप

# स्वाध्यायस्य तथात्वेन समाचारेऽधिकाराच सववच तन्नियमः ॥ ३ ॥

स्वाध्यायो वेदः स एकमेव कर्म शाखाभेदेन भिन्नभिन्नभन्न कारकं बोधयतीति तत्प्रयुक्तः सम्यग्भूतेऽप्रिष्टोमादिलक्षण आचारे तत्तदङ्गाचारिनयमोऽन्यूनानधिककरणलक्षण इयर्थः। ताव-द्रिरेवाङ्गर्यागसम्पत्तेरधिककरणस्याप्रयोजकत्वात तावतामेवाङ्गानां करणम्। ननूक्तं तद्धर्माणामप्युपसंहारस्त्वदुक्तरीया सम्भव-तीयत आह्। अधिकारादिति। सर्वेषां शाखिनां स्वस्वशाखोक्त-कर्मण्येवाधिकारो न परशाखोक्तेऽप्यतोऽपि तथा नियमः। च-कारात स्वशाखोक्तात कर्मणोऽतिरिक्ततत्करणे न्यूनकरणे च

न्तरधर्मानुपसंहारापत्तिश्चेति शिष्टाचारिवरोधतील्यं प्राप्ते तत्समा-धानाय गुणानुपसंहारहेतुकथनेनोपसंहारप्रकारं वदन्नुत्तरं पठती-ति बोध्यः॥

स्वाध्यायस्य तथात्वेन समाचारेऽधिकाराश्च सववच्च तित्रयन्मः॥ अत्र शाखान्तराधिकरणोक्तहेतोः पूर्वसूत्रे परामर्शात् पूर्वतन्त्र-विचार्थ्ये पूर्वकाण्डे च स्वाध्यायशद्धस्य वदवाचकत्वेन प्रसिद्धर-स्मिन् सूत्रे तथात्वेनेत्यनेन तदुक्तस्य प्रसिद्धस्य प्रकारस्य, तित्रयम इति तच्छद्धेन तत्प्रसिद्धाङ्गाचारस्य च प्रहणमित्याशयेन व्याकुर्वन्ति । \* स्वाध्यायो वेद इत्यादि \* । तावन्मात्रनिरूपणस्य यागे तावदङ्गकरणनियमने बीजं स्फुटीकुर्वन्ति । \* तावद्भिरित्यादि । \* तथाच निरूपणप्रकारभेदस्य बाधकस्य सत्त्वाक्षोपसंहार इत्यधः । द्वितीयं हेतुं व्याकर्त्तुमवतारयन्ति । \* निन्वत्यादि \* । तथाच शाखान्तरीयप्रकारविशेषकथनस्योत्पन्नशिष्टप्रायत्वेन नैर्वव्यात् स्वव्यक्ममिर्वाजसनेयिभित्तैत्तिरीयाद्यक्तकरणे, अधिक तत्रानुप्रविष्टमिति न्यायेन बाधाभावाच्चास्याप्रयोजकत्वमाशङ्क्य हेत्वन्तरमाहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति \* सर्वेषामित्यादि \* । अधिकारोपष्टमभाय सम्मत्यन्तर-

यदस्यकर्मण इसादि प्रायश्चित्तश्रवणमीप तिम्नयमे हेतुः समुच्चीयते । अत एव क्वचित परशाखोक्तमपि व्यवस्थितविकल्पविषयत्वेन कल्पस्त्रे उच्यते । विकल्पे त्भयस्याशास्त्रार्थत्वमुपसंहारे त्भयस्यापि शास्त्रार्थत्वमतोऽपि नात्रोपसंहारशङ्का । अत्र दृष्टान्तमाह
सक्वदिति । यथा सवा होमाः सप्तसूर्यादयः शतौदनपर्यन्ता वेदान्तरोदितत्रेताग्न्यनाभिसम्बन्धादयर्वणोदितैकाभिसम्बन्धाच्चार्थवणिकानामेव कार्यत्वेन नियम्यन्ते । तथा तत्तच्छास्वायास्तथात्वातत्तत्तुक्त एव कर्मणि तत्तच्छास्विनामधिकाराच्च स्वस्वशास्त्रोक्ता-

माद्वः । \* अत एवेत्यादि \* । यत उक्तहेत्वोरित कर्मनियाम-कत्वमत एव हेतोः कचिद् यथा, कुषुटोऽसीत्यइमानमाद्ते कुटरूर-सीति वेत्यदमादानमन्त्रे, यथा वा, उदितानुदितकालाभ्यां विकल्पि-ते होमे, उदिते जुहोत्यनुदिते जुहोतीति तैत्तिरीयवाक्यद्वयोक्तं इयवस्थितविषयत्वेन तत्तत्करूपसूत्र उच्यते । यदि प्रकारभेदोक्तेर-धिकारस्य च नियामकत्वं न स्यात् तदा तत्र तम्न ब्यवस्थाप्येत । यदि तत्र न ब्यवस्थाप्येत तदा विकल्पो वा उपसंहारो वा प्राप्तु-यात् । तत्राचे पैच्छिकत्वेनाष्टदोषदुष्टत्वादुभयस्याशास्त्रार्थत्वम्, उप-संहारे त् भयस्यापि शास्त्रार्थत्वम् । तथापि विरुद्धत्वात् कर्त्तुं न शक्यमिति व्यवस्था आवश्यकी। अतो व्यवस्थावशाद्यि न कर्मण्यु-पसंहारशङ्केति न पूर्वोक्तस्याप्रयोजकत्व मित्यर्थः । ननु यदा शासा-भेदो न सिद्धस्तदा त्वधिकारनियामकत्वाभावादुपसंहारः दित्यत आहु:। \* अत्रेत्यादि \*। ईरदांऽपि स्थले दृशन्तमुखेन निया-मकमाहेलर्थः । व्याकुर्वन्ति । \* यथेत्यादि \* । यथा सवाः सम्ब-न्विभेदान्तियम्यन्ते तथा विभागाभावद्शायामपि तत्तंद्वदे विद्य-मानायास्तच्छासाया एव नियामकत्वात् तथेत्यर्थः। एवमश्रोपसंहार-हेतुः शोधितः । निरूपणप्रकारभेदादिबाधकराहत एव वेद्याभेद् उ-पसद्वारप्रयोजक इति । एवं कर्मण्युपसहारबाधकान्युक्त्वा तेषासुप-संदारबाधकानामुपासनायामपि तुल्यत्वात सवक्षेति चकारेण ता- दन्युनानितिरिक्तकर्मकरणिनयम इसर्थः । प्रक्तिवि यद्वृपोपासनापकरणे यावन्तो धर्मा उक्तास्तिस्मिन् रूपे तावद्धमेवन्त्वेनैवोपासना कार्या तद्बोधकप्रमाणानुरोधाद्, न तु रूपान्तरोपासनप्रकरणोक्ता साधारणधर्मन्त्रेनापि । तथा सित मत्स्योपासकस्य चापशरादिकमपि भावनीयं स्यात् । पुरुषरूपोपासकस्य च लक्षयोजनायामश्रुङ्गादिकम् । नन्वाधर्वणोपनिषत्सु श्रीरामोपासनायां
यो वै ये मत्स्यकूर्माधवतारा सुर्भूवः सुवस्तस्मै वै नध्ने नम्
इति वाक्येन तदितरावतार रूपत्वमुच्यते । तेन तद्धमवक्त्वमप्याक्षिप्यते ? । सस्यमाक्षिप्यते तद्धमवक्त्वम् । तत्रायमभिसिन्धः ।
परमकाष्ठापन्नं ब्रह्मस्वरूपिदिमिति झात्वा ध्रुपासना कार्या । तेनैतस्यैवान्येश्वतारास्तक्तद्वपेण तानि तानि कर्माण्ययमेव कृतवानिति
क्रेयं परम् । न तु तिस्मिनेव रूपेश्न्यावतारधर्मवक्त्वमपीति ।

सामण्यत्र सङ्ग्रहादेताँसत्त्रापि सङ्गमयन्ति \* प्रकृतेऽपीत्यादि \* ।

\* तथा सतीति \* तद्वोधकप्रमाणमननुष्द्ध्य रूपान्तरासाधारणधमौपसंहारेऽङ्गीकृते सित । तथाचैवं तद्भावने निरूपणप्रकारभेदाधिकारभेदसम्बन्धभेदरूपस्यानुपसंहारनियामकव्यस्यापि बाधापत्या अपराध आपद्येतातस्तथा न भावनीयमित्यर्थः । पतदेवैतत्पादान्ते, न वा
तत्सहभावाश्चतेरिति स्कूद्धये सेत्स्यति । अत्र वादी साम्बन्धिकनियमस्याप्रयोजकत्वं राष्ट्रन्ते । \* नन्धित्यादि \* । तथाचोक्तमन्त्रवर्णाच्छीरामस्यावतारान्तररूपत्वे प्राप्ते तदुपासकस्य तथा भावनाधिकारस्यापि प्राप्तौ मन्त्रिल्ज्ञिवराधाद् यो यत्सम्बन्धी तेन तत्सम्बन्धेव प्राह्ममिति सांबन्धिकाऽनुपसंहारनियमोऽत्राऽप्रयोजकः
इत्यर्थः । अत्र तदुक्तमुपगम्य स्कृमेक्षिकया समाद्धते । \* सत्यमित्यादि \* । \* तत्नायमभिसन्धिरिति \* । आक्षेपऽयमाश्चयः ।

\* कार्येति \* । अवताररूपोपासनकेन कार्या । \* इति क्षेपं पर्मिति \* । मन्त्रेऽवताराणामेव तत्त्वविधानदर्शनात् तथा भावनीयम् ।

\* अन्यावतारधमेवत्त्वमिति\*। छक्षयोजनायामत्व-किणचक्रवत्त्वादि

\* अन्यावतारधमेवत्त्वमिति\*। छक्षयोजनायामत्व-किणचक्रवत्त्वादि

तथाच तिस्मित्तास्मन्नवतारे तत्तद्धर्मवानिति श्रुखा बोध्यते, न तु सर्व-न्नापि।तत्र बाधकमुक्तमेव । प्राणाद्यपासनास्वेतावान विशेषो, यथा कर्मण्यतिरेके प्रायाश्चित्तश्रवणं बाधकम् ।श्रीरामस्वरूपाद्यपासनासु च तेनावतारेणाकृतकर्मणस्तत्र भावनेऽपराधो बाधको, योऽन्यथा सन्तमात्मानिमसादिवाक्यञ्च।न तथा प्राणाद्यपासनासु अधिकगुण-स्येतरत्रोपसंहारे किञ्चिद्वाधकं दृश्यत इति सत्कर्त्तुं शक्यते इति।

कुतो न भावनीयमित्याकाङ्कायां तत्र हेतुमाहुः। \* तथाचेत्यादि \*। यथा तत्तच्छाखायां ज्योतिष्टोमादिस्तत्रधर्मवान् बोध्यते तथा तत्त-त्तापनीयेषु तत्तद्वतारे तत्तद्धर्मवानिति श्रुत्या बोध्यते, न तु सर्वत्र तद्वानतस्तथा भावने शास्त्रातिकम इति तथा न भावनीयमित्यशः। नन्वाक्षेपे कथमतिकम इत्यत आहुः। \* तत्र बाधकमुक्तमेवेति \*। आक्षेपे निरूपणप्रकारभेदादित्रयरूपं बाधकमुक्तमेव। तथाच तस्य यदि बाधकता नाङ्गीक्रियेत तदा शाखाकृतोऽग्निष्टोमाद्यङ्गनियमः सर्वेष्वप्याथर्वणिककार्यतानियमश्च भज्येत । अतस्तद्भावायात्रापि तथा न भावनीयमित्यर्थः। नतु पूर्वसूत्रोक्तहेतुना सर्वेक्यसिद्धौ सर्वत्र सर्वगुणोपसंहारः प्राप्तस्तत्र समाचारसूत्रे निरूपणप्रकारभेदाधिकार-भेटाधिकारभेदप्रायश्चित्तादिश्रवणसम्बन्धिभेदानामनुपसंहारनिया-मकत्वमादतम् । तेन तच्छाखिभिस्तत्तद्धिकारिभिस्तत्सम्बन्धिनिय-ताः खाधिकारातुसारेण स्वशाखोका गुणाउपसंहर्तव्या, नेतर इति सिद्धम्। तथा सित प्राणाद्यपासनायां शाखान्तरोक्तगुणोपसंहारो न स्यादित्यत आहुः। \*प्राणादीत्यादि \*। नच निरूपणप्रकारभेदरूपमुपसं-हारबाधकमस्येवेति कथं बाधकाभाव इति वाच्यम् । कर्मणि न्यूना-धिक्ये प्रायश्चित्तवदुपासनायां तथा भावने प्रायश्चित्ताश्चवणान्निक-पणप्रकारभेदस्य प्रायश्चित्ताद्युत्रायकत्व एव बाधकत्वं, नान्यथेति तिश्रियात्। एवं प्रकारभेदेऽप्यधिकं तत्रानुप्रविष्टमिति न्यायेन दो-षाभावात् तत्रत्यानां पदार्थानामबाधेनाधिकसंख्यायां न्यूनसंख्या-या निवेशतस्त्रस्या अप्यबाधादधिकप्राणादिनिवेशेन पुरःस्फूर्त्तावभेद-प्रतीताविप प्राणाञ्चपासनातो भिन्नतया तस्या बाधकत्वाभावात । यो- नतु पुरुषादि इपस्य विग्रहस्यैव शुद्ध ब्रह्मत्वादयमेवावतारानतरेष्विप लीलाकर्तेति ज्ञानमनुपपन्निमितिचेत । मैवम । धर्मिग्राहकमानेनैकस्यैव शुद्धस्यैवाननत् इपत्वेन सिद्धत्वात । वस्तुन एव
तथात्वान्न काचिच्छङ्का । यथैकस्यैवान्योन्याभावस्यानन्तभावमितयोगिकतद्र्पत्वं तावत्प्रतियोगिकासन्ताभाव इपत्वं चाभावप्रतियोगिकान्योन्याभावासन्ताभाव इपत्वं चाभावप्रावद्यागिकान्योन्याभावासन्ताभाव इपत्वं चाभावप्रावइपत्वमेव चाङ्गीक्रियते, तथेहाप्यस्तु । अभावत्वस्याप्रयोजकत्वात ।
धर्मिग्राहकमानस्यैव तथात्वात । तच्च तैत्तिरीयोपिनषत्सु । अतः
परं नान्यदणीयस् हि, परात परं यन्महतो महान्तम । यदेकमव्य-

ऽन्यथा सन्तमात्मानमितिवद्दोषबोधकवाक्याभावाच । अतः सुष्ठ-कं तत्रोपसंहारे न किंचिद बाधकं दृश्यत इति । एवं प्राणादिविद्या-सूपसंहारबाधकाभावेन तस्मिन् साधितेऽपि परविद्यासु कपान्तरे पूर्वोक्तरीतिककपान्तरगुणोपसंहारानुपपत्ति शङ्कते । \* निवला-दि \*। \* इति ज्ञानमनुपपन्निमिति \*। रूपान्तरिवेग्रहस्यापि शुद्धब्रह्म-त्वादयमेव तथेत्यंशेऽनुपपन्नमित्यर्थः । तत्र समाद्धते । \* मैवमि-त्यादि \*। धर्मित्राहकं मानं हि, यदेकमव्यक्तमनन्तरूपमिति वस्य-माणश्रुतिरूपं तेन । वस्तुन एव तथात्वात् । ब्रह्मण एकत्वादत्र प्रकर-णिनः श्रीरामचन्द्रस्यैव भगवत्त्वेन श्रावणात् तस्य विरुद्धधर्माश्रय-त्वेन सर्वाकारत्वात् तस्यैव रूपान्तरेण तत्करणसम्भवेन न कापि शङ्केत्यर्थः । पतस्य बुद्धावारोहार्थे दष्टान्तेनोपपादयन्ति । \* यथेत्या-दि \*। नियतपदार्थवादिमते भावभिन्नो निषेधमुखप्रतीतिगोचरो य एको भावभेदरूपोऽन्योन्याभावपदार्थस्तस्यैव ताइराताइराप्रती-तिबलेन अनन्तभावप्रतियोगिकेत्याद्युक्तप्रकारकतावद्रृपत्वं स्वीकि-यते, न तु निरूपकभेदमादाय स्वरूपनानात्वम् । तद्वदत्र ब्रह्मण औपनिषदत्वेन तद्वाक्यस्यैव नियामकत्वात् स्वरूपैक्येऽप्यनन्त-रूपतया तत्त्वञ्जीलाकर्त्तृत्वज्ञानं स्वरूपैक्यं चोपपद्यत इत्यर्थः । नतु यद्येवं तल्लीलाकर्त्तृत्वेन बानं स्वक्षेक्यं चोपपन्नं तर्हि कपान्तरेणा-पि रूपान्तरलीलाकची रूपान्तरेऽपि रूपान्तरधर्मवानिति भावने क्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्तादिखादिश्वतिरूपं शिसद्धमेव। अपरञ्च । सर्वासामुपासनानां हि ब्रह्मविज्ञानसाधनत्वेन
श्रुतौ निरूपणं क्रियते । यत्मकारिकोपासना विज्ञानहेतुः स मकारश्च निरूपते । एवं सर्वेकस्यां शाखायां कितपयगुणनिरूपणं तदितरस्यां शाखायां तदितिरिक्तानामपि गुणनामिखत्र को हेतुरिति
पृच्छामः । उपसंहारेण शाप्तिमनिरूपणे हेतुं चेद् ब्रवीषि, तत्र वदामः । एवं सात न्यूनगुणनिरूपिका श्रुतिः स्वोक्तानिप गुणास्त
वदेत । तथाहि । उपासनानां ब्रह्मविज्ञानफ्लकत्वस्य निर्णातत्वात्
तस्य चैकजातीयत्वाद् घटवत क्लुप्ताशेषसाधनसाध्यत्वादशेषतिन्नरूपिकैव श्रुतिनिरूपयेद् । अन्या तृपासनाया नामोक्त्वोपासितिसेतावदेव वदेद्।गुणानाक्षेपलभ्यत्वान्न वदेत । उपसंहार्यानिप वा वदेत ।
निरूपयित च गुणान्नोपसंहार्यान् । नच स्वस्वशाखामात्राध्यतृणा-

को दोषः । सर्वत्रोभयिलङ्गत्वाविरोधस्य प्रागेव निर्णीतत्वादित्या-श्रद्भग्यां तथा भावने श्रुतितात्पर्यविरोधक्षं दोषं स्फुटीकर्जुं प्रति-वादिनमनुयुञ्जते । \* अपरं चेत्यादि \* । तत्रोत्तरमुद्भाव्य दृषयन्ति । \* उपसंहारत्यादि \* । \* तत्र वदाम इति \* । ताहरा उत्तरे तवा-निष्टापित्तमुद्धाटयामः । न वदेदित्यनेन गृहीतं विभजन्ते । \* तथा-हीत्यादि \* । \* तस्य चेत्यादि \* । तस्यैव ब्रह्मज्ञानस्य त्वन्मते स-वंगुगोपसंहारेणैकजातीयत्वाद् धटवत्कल्तारोषसाधनसाध्यत्वाद् यथा हि घटः कारणसमुदायनैव जन्यते, न त्वेकन तद्भत् त्वन्मते उपा-सनाया अप्यरोषगुणानुसन्धानक्षपसाधनसाध्यत्वाद रोषगुणनिक्षि-केष श्रुतिस्तामुपासानां निक्षपदेयन्या त्करीत्या वदेद्, गुणाँस्तु न बदेदेव । उपसंहार्यानपि वा वदेत् । तैर्विना उपासबाया असि-वेः । निक्षप्यति च कतिपयानेव, न त्वरोषान् । तथाचोपसनाश्रुती कतिपयगुणकथनमन्यथानुपपद्यमानं सद् क्षपन्तरे क्षपान्तरीयगुणो-पसंहारो होषायेति कल्पयत्यतः श्रुतितात्पर्यविरोध एव दोष इत्य-वेः । तत्कथनस्य तात्पर्योन्तरमाञ्जद्भा निषधन्त । \* नचेत्यादि \* । मुपासनासिद्ध्यर्थं स्विशाखास्त्रपासनप्रकारोक्तिरितवाच्यम् । पर-शाखाज्ञानेन तदुक्तगुणोपसंहारस्याप्यसम्भवेनोपासनाया एवास-म्भवापाताद । तस्माद स्वस्वशाखोक्तप्रकारिकोपासनायामेव स-वेषामधिकारात्त्रयेव ब्रह्मविज्ञानं भवति । तैक्तिरीयाणां वाजसनेयि-प्रभृतीनां चाग्निष्टोमसम्पत्त्या। स्वर्ग इव प्रकृते ब्रह्मक्यात्तत्तद्विज्ञानं ब्रह्मविज्ञानमेव । न हि रूपरसगन्धादिमसां भुवि पुरुषभेदेनैक-स्येव चैकैकप्रकारकं यद्भूज्ञानं न तद्भूज्ञानम् । एतेनानन्तधर्मवत्त्वं ब्रह्मणि ज्ञापितम् । तदुक्तम्, परास्य शक्तिविधिव श्रूयते स्वाभा-

तथाचोपासनाया नाममात्रोक्ती प्रकाराश्वानात् तत्तच्छाखिनाम् उ-पासनाया असिद्धेस्तदुपकाराय तथोकिरिति तुन वक्तुं शक्य-मिलार्थः । तत्र हेतुः । \* परेत्यादि \* । तथा चैवं तात्पर्यकरपनेऽपि तावन्मात्रकथनानर्थक्यस्य त्वन्मते ताद्वस्थ्यमपरिहार्यमेवेत्यर्थः। तर्हि कि तथा कथनस्य तात्पर्यमित्याकाङ्कायां मन्दाधिकारिणां तावतैव फलसिद्ध्यर्थे तथा वदतीत्याशयं हृदिक्रत्य तेन विविक्षितं साधयान्त । \* तस्मादित्यादि \* । \* तस्मादिति \* । त्वदु-क्तस्य तथा कथनारायस्यानुपपन्नत्वात् । ब्रह्मविज्ञानं भवतीति ताव-द्धमीविशिष्टब्रह्मसाक्षात्कारो भवति । तत्र दृष्टान्तस्तैत्तिरीयेत्यादि \*। तथाच ब्रह्मणि सर्वत्र सर्वधर्मसन्वेर्ऽाप कतिपयगुणोक्तिबलेन तत्रो-कैरेव गुणैरुपासनायाश्चारितार्थ्यनिश्च यान्न रूपान्तरे रूपान्तरधर्मी-पसंहारो युक्त इलर्थः । ननु ताहरास्य स्वरूपधर्मवत्ताक्षानस्य ब्रह्म-ज्ञानत्विमस्यत आहुः। \* प्रकृतेत्यादि \* । तथाचाविद्यातं विज्ञान-तामिति श्रोतकानकृतपरिच्छेदो ब्रह्मणि नास्तीति यस भूयोधमेव-स्वेन ज्ञानं तस्यापि न पूर्णे ज्ञानमतोऽस्मिज्ज्ञाने द्वात्रपि तुल्यावित्यर्थः। तेन सिद्धमाद्धः। \* पतेनेत्यादि \*। \* पतेनेति \*। स्वरुपगुण-ह्मानतोऽपि फलार्थे तत्र तत्र तत्तद्गुणकथनेन । अनन्तगुणवत्त्वे श्रुति-मपि प्रमाणयन्ति । \* नवुक्तमित्यादि \*। तथाच ब्रह्मणोऽनन्तधर्म-बत्त्वेऽपि तत्तद्वपोपासनया तत्तत्फलदानार्थे तत्र तत्र तांसानेव विकी ज्ञानवस्त्रक्रिया चेति । अत्र स्वाभाविकीति विशेषणाद्वि-द्याकल्पितत्वं शक्तीनां निरस्तम् । केचित्त्वाथर्वणिकानां विद्यां

धर्मान् प्रकटयतीति तद्व्यवस्थास्मरणं युक्तमेवेत्यर्थः । ननु यदि खस्वशाखोकप्रकारिकायामेवोपासनायामधिकारो, न परशाखो-क्तप्रकारिकायामितिचेत् तदा तैत्तरीयाणां गोपालाद्यपासने, आथर्व-णिकानामानन्दमयाद्यपासने वाऽधिकाराभावात् ततः फलं न स्यात्। नचेष्टापत्तिः। अन्यशाखीयानामपि नृसिंहगोपाळाद्यपासने भगवद-नुभावप्रसादादेर्दरीनादितिचेत् । मैवम् । अत्र मन्दानामर्थे स्वशा-खाक्तकरणाऽधिकारस्य कथनात् । तत उत्तमानामधिकगुणोपसंहारे खस्वरुचिगोचरह्रपोपासने च बाधकाभावस्य ब्रह्मणः सर्ववेदान्त-प्रत्ययत्वेनैव सिद्धत्वात् तैः स्वस्वशाखोक्तादधिकमपि कर्त्तव्यमिति बोधितम् । किश्च । सर्वत्य स्वस्वशाखोकोपासनकरणे हि बीजं तत्तच्छाखायां तत्तदुपनिषन्निबन्धनम् । तच्च यादशयागात्मकस्व-ह्रंप यच्छिरो भवितं युक्तं तत्र तादशब्रह्मस्वरूपवोधनार्थं तन्नि-बन्धनिमिति निवन्धे, कर्मवद् ब्रह्मभेदाश्चेत्यस्य प्रकाशे श्रीमदाचार्यै-र्निक्षितम् । एवं सति यः स्वशाखाविहितकर्मप्रधान्येन स्वकामित फलसिद्धये उपास्ते, तस्य स्वशाखोक्तमेव कर्त्तव्यम् । कर्मणां का-माधिकारकत्वात् । यस्तूत्तरतन्त्रोक्तरीत्या नित्यकर्मणां सहकारि-त्वमवधार्य ब्रह्मप्राधान्येन तत्तद्र्पप्राधान्येन वोपास्ते, स तु तत्त-द्वुरूपं परशाखोक्तमुपसंहरताम् । इयमुपासनामार्गीया व्यवस्था। भक्तिमार्गे तु स्नेहस्यव प्राधान्येन विहितत्वादेगींणत्वान्नचाशङ्का नचोत्तरम्। एवश्च मन्दाधिकारिणां स्वस्वशाखोक्तब्रह्मज्ञानसिद्धा वंपि तावज्ज्ञानस्याल्पत्वेन फले विलम्बः । अधिकज्ञानेनाधिका-धिकगुणोपसंहारेण विलम्बनिवृत्तिरिति सिद्ध्यति । नतु खाध्याय-सुत्रस्य तथार्थवस्वे हि कर्मादिस्मरणेन ताइशोपसंहारानुपसंहार-चिन्ता । तदेव दुर्घटम् । अन्यैस्तथा तदर्थानङ्गीकारादित्याकाङ्कार यां स्वोक्तं सूत्रव्याख्यानं इदीकर्त्तुं राङ्करभास्कररामानुजाचार्या-युंक्तमेतःसुत्रव्याख्यानमप्यसमञ्जसमिति बोधनाय तद्नुवद्नित । केचित्त्वित्यादि \*। यद्यपीदं तेषां सूत्रविवरणं शासान्तराधिकर- पति शिरोत्रतापेक्षणादन्येषां तदनपेक्षणाद् विद्याभेद इति प्राप्त उच्यते । स्वाध्यायस्येष धर्मो न विद्यायाः । कथमिदमवगम्यते यतस्तथात्वेन स्वाध्यायधर्मत्वेन समाचारे वेदत्रतोपदेशनपरे ग्रन्थे आथर्विणिका इदमपि वेदत्रतत्वेन समामनन्ति । नैतदचीर्णव्रतो-ऽधीत इति चाधिक्रतविषयादेतच्छव्दादध्ययनशब्दाच्च स्वोपनि-षदध्ययनधर्म एवष इति निर्द्धार्यते । तस्मादनवद्यं विद्योकत्विमिति सूत्रार्थं वदन्ति । स चिन्सते । न ह्यस्य विद्याधर्यत्वं विद्याभेदक-म । उक्तन्यायेनान्यत्रापि तदुपसंहारस्य वक्तुं शक्यत्वाद् । नचा-

णसस्य. विद्यायां धर्मशास्त्रमिति सुत्रस्य यच्छावरभाष्यं तच्छाया-मनसरित । तत्र हि कारीरीवाक्यान्यधीयानासीतिरीया भूमी भो-जनमाचरन्ति, नेतरे । तथैकेऽग्निमधीयाना उपाध्यायस्योदकुम्भमा-हरन्ति, नेतरे । तथैकेऽश्वमधीयाना अश्वस्य घासमाहरन्ति, नेतरे इति धर्मभेदात् कर्मभेद आशङ्किते, विद्यायां धर्मशास्त्रमितिं सूत्रे-ण विद्या वेदनमध्ययनमिति यावत्, तस्यायं धर्मी, न तु कर्मणः । तेनान्यधर्मस्यान्यभेदकत्वाभावान्न कर्मभेदकत्वमिति स्थितम् । तेन प्रामाणिकम् । तथापि सोऽर्थः सूत्रकारानुरायविरुद्ध शति तं स्फ्रुटी-कुर्वन्ति । \* स चिन्त्यत इत्यादि \* । \* चिन्त्यत इति \* । युक्तो-ऽयुक्तो वेति विचार्यते ।हि यतो हेतोः ।अस्य शिरोव्रतस्य विद्या धर्मत्वं निवार्य यदध्ययनधर्मत्वं व्यवस्थाप्यते तद्विद्याभेदकत्वामा-वाय । तदस्य विद्याधर्मत्वं तुन विद्याभेदकम् । चोदनाद्यविशेषेण सिद्धे सर्वासां ब्रह्मविद्यानामैक्ये प्राणाद्यपासनासु रेतःप्रभृतेरिव ब्रह्मविद्यास्वेतस्याधिकस्यानुप्रवेशेऽपि दोषो न भवतीत्युक्तन्यायेना-न्यत्रापि तदुपसंहारस्य वक्तं शक्यत्वात् । सिद्धे च तस्य तथात्वे विद्याभेद्कत्वस्याभावात्।नचानुपसंहारार्थमेवास्य विद्याधर्मत्वाभावो बोध्यत इति वाच्यम् । भवन्मतेऽधिकरणोपक्रमोपसंहाराभ्यां वि-द्यैकत्वनिर्णयस्यैव सूत्रकारानुशयगोचरतया दृश्यमानत्वादेतद्विचा-रस्याकस्मिकत्वापातात् । अतोऽस्य भेदकत्वमापाद्य ततोऽन्यधर्म- ऽनुहसंहारार्थमेवातद्धर्मत्वं बोध्यत इति वाच्यम् । उपक्रमोपसंहाराभ्यां विद्येकत्वनिर्णयस्यैव दृश्यमानत्वादुपेक्ष्य इव भाति । ननु
तदुक्तिर्यथा तथाऽस्तु, अतद्धर्मत्वबोधनस्यानुपसंहारार्थकत्वे काऽनुपपित्तिरितिचेत् । उच्यते । स्नत्रस्य तदुक्तार्थत्वे हि तत्तात्पर्यकल्पना । स एव च न साधीयान् । तथाहि। स्वाध्यायोऽध्येतव्य
इसादिषु स्वाध्यायशब्दस्य वेदवाचकत्वं प्रसिद्धम् । समाचारशब्दस्य विहितिक्रियावाचकत्वं च । तत्रोभयोर्राप् मुख्योऽथीं बाध्यते । तस्मिन् सम्भवति तद्वाधस्त्वयुक्तः । किञ्चैवं, न त्व-

त्वसाधनेन तद्साधकत्वकथनमिति तद्व्याख्यातः सुत्रार्थ उपेक्ष्य इव प्रतिभातीत्यर्थः । उक्तार्थस्य शाबरभाष्यानुसारित्वेन प्रामाणि-कतया तस्योपेक्ष्यत्वमसहमानश्चोदयति । \* नन्वित्यादि \* । अत-द्धमेत्वोक्तिः कथमप्यस्तु, तथापि तस्य तथात्वे काऽनुपपत्तिरित्यर्थः। तत्रोपेश्यत्वबीजभूतामनुपपत्तिमुद्घाटयन्ति । \* सूत्रसंत्यादि \*। सुत्रस्य तदुक्तार्थत्वे हि शिरोव्रतोपदेशतात्पर्यकल्पना, सुत्रार्थ एव तदको न युक्तः। तदुपपाद्यन्ति । \* तथाही त्यादि \*। \* तस्मि-न्निति \*। मुख्यार्थे। ननु सत्यमस्ति मुख्यार्थवाधस्तथापि फलमुखा-न दोषायेत्यतो दूषणान्तरमाहुः। \* किश्चेत्यादि \*। तथाच तैर्हि विद्यैकत्वसाधनायेदं सूत्रमेवं व्याख्यातम् । तथा सति शिरोव्रतस्य प्रकृतोपनिषद्विशेषसंयोगेनासङ्कीर्णतया पूर्वसूत्रोक्तहेतोईढत्वे सम्प-म्ने, तेषामेवैतां ब्रह्मविद्यां वदंतेत्यतच्छद्धां यथाऽस्यान्यत्रोपसंहारबा-धकस्तथा, यत्रैतच्छव्दो नास्ति । यथा, प्रागतिथि ध्यां ऽश्वीयादित्यादौ तादृशां धर्माणां त्वन्यत्रोपसंहारस्य प्राप्तावसरत्वाच्छाखान्तरीये क-मंणि विद्यायां च शाखान्तरीयतद्धर्मस्य रूपान्तरं रूपान्तरधर्मस्य च प्राप्तिरित्यस्या आराङ्काया अनिवृत्तिस्तस्मान्मतान्तरीयव्याख्यानमुपे-क्ष्यमेवेत्यस्य सूत्रस्योक्तरीत्योपसंहारनियमबोधनेन विद्यैकत्वबाधक-निरासार्थतयैव ब्याख्यानमुचितमित्यर्थः । एवं मतान्तरं परिद्वत्य पूर्वे क्रपान्तरे क्रपान्तरगुणानुपसंहारे क्रपभेदस्य नियामकताया उक्तत्वात् पिष्टोममेनोदिक्येसादिनोक्ताशङ्काया अनिद्यत्ति । नन्नाथर्वणोपनिषत्सु पठचते, सहोवाचाञ्जयोनियों ऽवताराणां मध्ये श्रेष्ठो ऽवतारको भविता येन लोकास्तुष्टा देवास्तुष्टा भवन्ति, यं स्मृत्वा मुक्ता
अस्मात् संसाराद् भवन्ति कयं चास्यावतारस्य ब्रह्मता भवित । स
होवाच तः हि नारायणो देव इत्युपक्रम्य मथुरास्त्रक्ष्पं निक्ष्य्य
निगचते यत्रासौ संस्थितः कृष्णः स्त्रीभः क्षक्त्या समाहित इति
तेनास्यावतारस्यानेषावताराणां मध्ये श्रेष्ठचं निक्ष्यते । श्रीभागवतेऽपि च, एते चांन्नाकलाः पुंसः कृष्णस्तु भगवान् स्वयमिति गीयते । पूर्वोक्तरीत्या तु सर्वतुल्यता मतीयत इति नैकतरनिर्द्धारः ।
सम्भवति । किञ्च । ब्रह्मणो निरवयवत्वेनैकस्यांशितकमन्त्र्येषां तदं-

तं रूपभेदं स्फुटीकर्त्तु चिन्तान्तरमारभन्ते। \* नन्वाथर्वणेत्यादि \* इयं श्रुतिरुत्तरतापनीस्था। तत्र हि दुर्वासाः स्वस्य भगवज्ज्ञानं वक्तुं ब्र-ह्मनारायणसंवादम्पचिक्षेप। तत्र नाभिकमलाजातोऽन्जयोनिर्वह्मा-एवं प्रश्नमुक्तवान् । अत्र यत्तदोर्नित्यसम्बन्धात् स को भवितेति तच्छव्द अध्याद्वियते । तत्र श्रेष्ठचाभिज्ञापकं वाक्यं. येनेत्यादि. ब्रह्म-ता भवतीत्यन्तम् । तथाच लोकानां देवानां तोषजनकः स्मरणेन मक्तिदाता यः स एव श्रेष्ठः। तस्य ब्रह्मता च केन प्रकारेणेति प्रश्न-द्वयं सिद्ध्यति । तं होवाचेत्यादिना नारायणेनोत्तरमुच्यते । तत्र मथुरास्वरूपनिरूपणं भूम्यामवतारज्ञापनार्थम् । कथं च ब्रह्मतेत्य-स्योत्तरं, यत्राऽसी संस्थित इत्यादिभिः शक्तिसहितचतुर्व्यृहरूपेणेति सिद्धाति । तेनैवमस्य श्रीकृष्णावतारस्य पूर्वोक्तं श्रेष्ट्यं निरूप्यत इति सिद्धाति । श्रीभागवते तु वुरुषांशावतारमध्ये, रामकृष्णाविति. भुवो भगवानहरद्भरमिति भूभारहारकयो रामकृष्णयोः पुरुषांशाव-तारत्वमुक्त्वा एते चांशकलाः पुंस इत्यनेन सर्वसाम्यं चोक्त्वा, कृष्णस्तु भगवान् स्वयमिति केवलस्य कृष्णस्य परब्रह्मत्वमुच्यते। यदेकमञ्यक्तमनन्तरूपन्निति श्रत्युक्तप्रकारिकया पूर्वोक्तरीत्यातुतथा प्रतीयत इत्येकः सन्देहः । \* किञ्चेत्यादिनोक्तस्तु द्वितीयः । एवं क्षत्विस्तिप वक्तुमशक्यिमिति प्राप्ते । अभिधीयते । सत्त्वं यस्य भिया मूर्तिः, विशुद्धसत्त्वं तव धाम शान्तिमसादिवाक्यैरपाकृतो भगवत्स्थानभूतः सत्त्वनामा भगवद्धमेरूप एव कश्वनास्ति । याद-शेन रूपेण भगवान् कार्य कर्त्तुमिच्छति ताद्दग्रूपं तं प्रकटीकृस्य तस्मिन् स्वयमाविर्भूयाऽयःपिण्डे विद्ववत्तत्त्वार्याणि करोति य-स्मिन् यस्मिन्नवतारे स सोंऽश इत्युच्यते । तत्र हि विग्रहस्तत्रावि-

प्राप्तम् । तथाच तापनीयानन्तरूपश्चत्योरितरेतरनिरोधान्निरवयवत्व-बोधकनिष्कलश्रुतिविरोधाच श्रेष्ठचादिनिर्द्धारासम्भवे धर्माणां मा-यिकत्वस्यैव शरणीकरणीयत्वात स्वरूपपराणाम अवतारान्तरे अ-वतारान्तरधर्मोपसंहारानुपसंहाराचिन्तया अनुपयोगात पूर्वोक्ताश-ङ्काया अनिवृत्तावप्यद्रोष इति मतान्तरीयव्याख्यानं साध्वेवेति पू-र्वेपक्षाशयः। तत्र समाद्घते । \* अभिधीयत इत्यादि \* अत्र, सत्वं यस्येत्यादिवाक्यद्वये यथायथं, प्रियेति, विशुद्धेति विशेषणाभ्यां वि-विक्षितस्य सत्त्वस्य प्राकृतात् सत्त्वाद् व्यावृत्तिः क्रियते । मां भजन्ति गुणाः सर्वे निर्गुणं निरपेक्षकामिति, विल्जामानया यस्य स्थातमीक्षा-पथेऽमुयेति वाक्याभ्यां तस्या गुणानामप्रियत्वस्याविशुद्धत्वस्य बो-धनात्। नच प्राकृतगुणातिरिक्तसत्त्वस्याप्रसिद्धत्वं राङ्क्यम् । सत्त्वं रजस्तम इति निर्गुणस्य गुणास्त्रय इति द्वितीयस्कन्धे प्राकृतव्यति-रिकानां गुणानां सिद्धत्वात । यथा कार्पासे न हि सूत्रं, तदेव पुनः पौर्वापर्यमानं सूत्रतामापद्यते, तथा भगवाश्चिर्गुणम्ने पुनर्गुणा इति तत्र विवरणात्। स च द्रव्य रूपः। अन्यथा तस्य मृत्तित्वधाम-त्वयोरतुपपत्तेः।

रामानुजास्तु । शुद्धसत्त्वं नाम रजस्तमोमिश्रप्राक्ततस्त्व-विलक्षणसत्त्वगुणाश्रयो द्रव्यविशेष इत्यङ्गीकृत्य, स्वसत्ताभासकं द्रव्यं त्रिगुणात्तद्विलक्षणमिति वाक्यं च तस्मिन् प्रमाणत्वेनाहुः । तस्यातिरिक्तत्वमेच, न त्वेतद्वपत्वम् । एवमेतस्योपायत्वं साधयि-त्वा तेनांशान् साधयन्ति \* यादशेनेत्यादि \*। स स इति \*। अव-तारः । नन्वयःपिण्ड आविभूतस्य बहुर्वहित्वमेवोच्यते, न त्वंशत्वम- भूतं ब्रह्मस्वरूपं च प्रतीयते विग्रहस्य सत्त्वात्मकत्वेन धर्मरूपत्वात् तत्राविर्भूतस्येव ब्रह्मत्वात् समुदितस्यावतारत्वेन गणनात् तत्रैक-स्यैवांशस्य तद्वपत्वं यत् तदेवांशत्वम्। यत्राधिष्ठानमनपेक्ष्य स्वय-मेव शुद्धं साकारं ब्रह्माविर्भवति भक्तार्थं स स्वयं पूर्णो भगवात्

तः कथमेवमित्याशङ्कायामाहुः । \* तत्र हीत्यादि \*। \* एकस्यैवांश-स्य तद्रपत्विमिति \*। आविष्टस्यांशस्य ब्रह्मरूपत्वम् । तथाच विरु-द्धधर्माश्रये ब्रह्मण्याकारानाकारत्वयोरुभयोः सत्त्वाद्यत्राऽनाकारेण तेजोरूपेण प्रविशति सोंऽशावतारः। इद्मेव निवन्धे प्रथमस्कन्ध-तृतीयाध्यायार्थविचारेऽपि, सत्त्वात्मके शरीरे अलौकिकतेजसः स-र्वदा संक्रमोऽवतारः, कार्यकाले संक्रम आवेश इति तद्धेदकथन-मुखेन बोधितम् । अतः परं श्रेष्ठचबोधनाय मृलस्वरूपं विवृण्वन्ति । \* यत्राधिष्ठानेत्यादि \* । अधिष्ठानं सत्त्वाद्यात्मकं शरीरमनपेक्ष्य स्वयमेव शुद्धसाकारं ब्रह्म आविभेवतीत्यादिप्रकारेण पूर्णी भगवा-नुच्यते । एतदेव पूर्णभगवत्त्वमेव श्रेष्ठ्यम् । तापनीयवाक्येषु रा-मादीनां त्रयाणां प्रणवमात्रात्रयप्रतिपाद्यत्वमुक्त्वा तेन सत्त्वरजस्त-मोऽिघष्ठानत्वं प्रतिपाद्य, अग्रं अहंग्रहोपासनायाम ॐतत्सत् सोऽहं परं ब्रह्म कृष्णात्मको नित्यानन्दैकस्वरूप इत्यादिना निरिधष्ठानस्य केवलनित्यानन्दैकस्वरूपस्य कृष्णात्मकस्यैव श्रावणाद्तद्व श्रे-ष्ट्रवीमत्यर्थः । यद्यप्येतादद्यात्वं रामनृसिंहतापिन्योस्तत्तत्स्वरूपे उ-च्यते, कल्पमेदेन च तथा सिद्ध्यति । तथाऽप्युरुक्रमावतारे देव-मात्रकार्यार्थतायाः स्फुटत्वात् तेनावतारेण बलेरेवमुक्तेः स्फुटत्वास स्वरुपं मोक्षदातृत्वम् । श्रीनृसिंहस्वरूपे तु, यदिदं किश्च जगत् सर्वे प्राण एजाति निःस्तिमिति कम्पनाधिकरणविषयवाक्योक-न्यायेन मुक्तिदातृत्वं नृसिंहराजमन्त्रे स्फुटति, न तु सौम्यरूपतया-सुगमोपायेन वा।श्रीरामस्वरूपे तु बहूनां स्वरूपसाधनेनैव मोक्षदातु-त्वेऽपि सौम्यह्रपत्वेऽपि भूयान् मर्यादानुरोधः । पुष्टिकार्यन्तु स्वल्प-म्। श्रीकृष्णावतारे तु 'गोप्यः कामाद् भयात् कंसो द्वेषाचैद्यादयो नुपाः। सम्बन्धाद् वृष्णयः स्नेहाद् यूयं भक्त्या वयं विभो' इत्यादि- उच्यते । एतदेव च श्रेष्ठचम । अत एव सर्वतः पाणिपादान्तत्वं स्वस्मित् स्फुटं ज्ञापियतुं तोकादिभावेनाविर्वभृव तेन याद्यग्याद्यज्ञी- लाविशिष्ठं यद्यद्वाल्यपौगण्डा चवस्थाविशिष्ठं तत्तदूपं निसमेवेति वयं जानीमः । नचैवं सिच्चिदानन्दिवग्रद्धोक्तिः सर्वत्र विरुद्धा भवेदिति वाच्यम् । सन्त्वस्यापि भगवद्धमेत्वेन सिच्चिदानन्दक्ष्पन्वादिविरोधातः । मन्त्राद्यधिष्ठातृक्ष्पाणि तु विभूतिक्ष्पाणि । एत- च्च यथा तथा भक्तिहंसे प्रपश्चितम्। तत्त्वं च प्रकाशाश्रयवद्धा तेज- स्त्वादितिन्यायेन भगवद्धमीणामिष सिच्चदानन्दक्ष्पत्वाद्धीनाधि- कारिणामप्युपासकानां फल्लभेष्यूनां तत्तत्कलदानार्थमैक्वर्यादिक्षेप-

बाक्याद बहुभिः प्रकारैमीक्षदत्वम् । तेन मर्यादाननुरोधश्चेत्याद्य-नुसंघाय विशेषान्तरमाद्यः । \* अत एवेत्यादि 🔆 । एवमा-विर्भृतदाद्धसाकारब्रह्मत्वादेव एवं रूपत्वं स्वस्मिन स्फूटं शापितुं बत्साहरणे. रासे. एकमौद्वर्तिकनानास्त्रीविवाहे, सारदपरीक्षायां य-थायथं तोकप्रौदराजभावेन बहुधा प्रकटो जातः। यदि हि तथा न स्यादवतारान्तर इवात्राप्येवं न ज्ञापयेत् । नाप्येवं प्रकटो भवेत् । अतस्तथा प्राकट्यमेव मूलक्रपत्वमहामाहात्म्यादिगमकमित्यर्थः। तेन सिद्धमाहुः। \* तेन याहागित्यादि \*। \* तेनेति \*। तोकादिभावे-ऽपि जुम्भाव्यादानदामोद्ररलीलासु सर्वोत्मकत्वव्यापकत्वविरुद्धधर्मा-श्रयत्वप्रदर्शनेन । तथाचैवं निरवयवत्वेऽप्युपाधौ प्रवेशतो वह्नच-योगोलकघटाकाशादिवदशांशिभावाधिरोधान्न प्रमाणविगेधो. न वा कृष्णावतारश्रेष्ठ्यविरोध इत्यर्थः । पुनः किंचिदाशङ्क्य परिहरः न्ति । \* नचैवमित्यादि \*। \* एवमिति \*। सत्त्वस्याधिष्ठानत्वे । \* सर्वत्रेति \* कल्पान्तरीयेष्ववतारेषु । एवं मूलरूपव्यवस्थामुक्त्वा विभृति इपव्यवस्थामाडुः। \* मन्त्रेत्यादि \*। \* भक्तिहंसे प्रप-श्चितमिति \*। तद्यथा तथा भक्तिहंसविवरणे तदाशयो मया स्प्र-टीकृत इति ताभ्यामवगन्तव्यम् । विभृतिरूपस्वरूपमाद्यः । \* तत्त्व-

ण तत्र तत्र स्थितत्वमेव । नन्वेकस्येव शुद्धस्येवानन्तरूपत्वं भवते-वाक्तमतो मत्स्यादिरूपेष्वापे नाधिष्ठानत्वेन सत्त्वं वक्तुं शक्यं, कि-श्चेवं निराकारस्वभावत्वं ब्रह्मणः सिद्ध्यतीत सत्त्वाव्यवहितपा-कट्योक्तिरप्यनुपपन्नेतिचेव । मवम् । सत्त्वाधिष्ठानत्वस्य प्रमाण-सिद्धत्वेनानपनोद्यत्वाव । तच्चोक्तं, यदेकमव्यक्तमनन्तरूपिस्या-दि । प्राकट्यं हि भक्तिनिमित्तिकम् । सा तु वहुविधेति तद्नुरूपं प्राकट्यमपि तथा। सर्गादिकार्येष्वधिकृतानां भक्तानामतरासिक्त-रप्यस्तीत्युपाध्यन्तरितस्नेहवत्त्वाच्चानन्तरूपत्वेन मत्स्यादिरूपोऽपि तद्र्यं तद्व्यवहित एव प्रकटीभवति । ये तु भगवत्स्वरूपमात्रास-

मिलादि \*। \* तत्र तत्रेति \*। उद्गीशादिरूपेषु । एवं रूपत्रयवि-भागस्याप्रयोजकत्वं मन्वानश्चोदयति । \* नन्वित्यादि \* । \* एव-मिति \*। सत्त्वस्याधिष्ठानत्वनाकारसमपंकत्वे। तथाच न्यायसिद्ध-त्वाद्विभृतिरूपं तथाऽस्तु । मूलावताररूपं तु न तथा। वदता व्याघा-तादित्यर्थः। तत्र समादधते । \* मैवमित्यादि \*। \* तचेति \*। स्वतोऽनन्तरूपत्वं प्रमाणं च। आदिपदेन, क्षयं तमस्य रजसः पराक इलादोनां सङ्घहः । तथाच, यदेकमित्यादिश्चतिषु तमसः परस्तादि-त्यादिब्रह्मविशेषणाद् ब्रह्मसम्बन्धिकपादौ प्रकृतिसंसर्गराहित्यसिद्धा आनन्दरूपमसृतं यद् विभाति । आनन्दाऽसृतरूपं प्रणव षोडशान्ते इत्यादिभिः सञ्चिदानन्दरूपताया ब्रह्मणः खताऽनन्तरूपतायाश्च प्र-माणिसद्धत्वात् प्रकारत्रयमपि प्रमाणिसद्धिमिति न व्याघात इत्य-र्थः । तुनु भवतु त्रयाणां प्रामाणिकत्वं, तथापि कुत्र कयं प्रकटी-भवतीति न ज्ञातुं शक्यते इति विशेषानवधारणाद् वृथैवायं बि-चार इत्याशङ्कायां तदवधारणहेतुबोधनेन तां निवारयन्ति । \* प्रा-कट्यं हीत्यादि \*। \* प्राकट्यमपि तथेति \* ये यथा मां प्रपद्यन्ते इति भगवद्वाक्यात्तथा। तथाचैवं भक्तिभेदाद्रृपभेदोऽपि सुखेनावधार-यितुं शक्य इत्यर्थः । तर्हि भक्तिभेदस्य कथमवधारणमित्यत आहु:। \* सर्गेत्यादि \* प्रादुभवतीत्यन्तेन \*। पर्व प्राक्त ख्रप्रकारव्य षस्थापनेन निराकारत्वशङ्काया अपि नि- क्तास्तदर्थं स्वयमेवाऽतद्व्यवधानेन पादुर्भवति । एतेनैव निराका-रत्वाशङ्कापि निरस्ता । एतेन सोपधिस्नेहवदर्थमेव मत्स्यादिरूपपा-कट्यस्य प्रमाणसिद्धत्वानिरूपधितत्तदर्थमेव श्रीव्रजनाथपाकट्य-स्यापि तथात्वाद सोपाधिस्नेहवत्स्विप पुरुपार्थदानस्यानुषङ्गिकत्वाद पुरुषिध इति श्रुतेश्चैतदेव रूपम्, रसो वै स इसादिश्चितिपति-पाद्यं निरुपिधस्नेहवतां विषयः । इदमेव चश्चेष्ठधम् । मत्स्यादिरूपं तु सोपिधतद्वतामेव तथा । ताद्दक्तद्वतामर्थ एव पाकट्यादिस्व-

वृत्तिमाहः। \* पतेनेवेत्यादि \*। भगवति प्रपञ्चवैलक्षण्यस्य पूर्वपादान्त एव प्रतिपादिततया छौकिकाकारराहित्यमेव तत्र न तु यावदाकारराहित्यम् । उपाधिव्यवधानं तु शुद्धदर्शनयोग्यता-भावेन हुतुभेदादतः प्राकट्यप्रकारव्यवस्थापनेनैव यावदाकारग्रुन्यत्व-शङ्गप्यपास्तत्यर्थः । एवं रूपविभागं रूपाणां स्वरूपं च विशदी-कृत्य भगवति श्रीकृष्णरूपे यच्छ्रेष्ठचम, अन्यत्र यत् तद्राहित्यं तदुभ-यं व्यक्तीकुर्वन्ति । \* एतेन सोपधीत्यादि \* । एतेनेत्यस्याध्यवसी-यत इत्यनेन सम्बन्धः । \* तथात्वादिति \* गोपालतापनीयबृहद्धा-मनीयसन्दर्भे, ता नाविद्वित्यादिप्रमाणसिद्धत्वात् । सोपधिस्नेह-वत्सु मथुराद्वारकावतीप्रभृतिस्थेष्वपि तत्तत्पुरुषार्थदानस्य तत्तद्-व्यूहेन कृततया आनुषङ्गिकत्वात् । आनन्द्मयनिरूपणे, स वा एप पुरुषविध एवेति पुरुषविधश्चतेश्च । एतदेवानन्दमयं रूपं, रसो वै स इत्याद्यानन्द्रश्लोकविवरणश्रुत्या प्रतिपाद्यं निरुपधिस्नेहवतां व्रजस्था-नां विषयः । इदमेव अधिष्ठानाव्यवहितकेवळानन्दमयतया मृख्या-धिकारिप्रमाविषयत्वमेव तस्मित्रवतारे श्रेष्ठचं परमं निष्कृष्टम् । मत्स्यादिरूपं तु सोपधिस्नेहवतामेव विषयः । सोपधिस्नेहवतां का-र्यायैव प्राकट्यात् । अतो न तेषु पूर्वोक्तरूपं श्रेष्ठचिमत्येतत् सर्व तत्तद्भपभेदतत्तत्प्राकट्यहेतुभेदबोधकप्रमाणगणेनावधार्यते। अतो न कोऽपि राङ्कालेशः। तथाच यदि यावद्विरोषराून्यं ब्रह्म स्यात् तदा तथा स्याद्पि। तत्तु प्रागेव निरस्तम्। तथा सति विरुद्धधर्माधार-स्पैवैवं स्वरूपनिर्कारसिक्वी धर्माणाममायिकत्वेन वास्तवत्वात् त- सीयते । एवं सति गुणभेदस्याऽपयोजकत्वातः सर्ववेदान्तप्रसयत्वं ब्रह्मणो निष्पत्यूहम् ॥ ३ ॥

## दर्शयति च ॥ ४ ॥

वेद्यैकत्वेन विद्यानामेकत्वं श्रुतिर्दर्शयति, सर्वे वेदा यत्पदमा-मनन्तीसादिना । उपासनाप्रकारभेदेनोपास्यभेददर्शने दोषं च

दुपसंहारादि चिन्ताया अध्याव इयकत्वा दुक्ता शङ्का निवर्त्तनीयैवेत्यतो मतान्तरीय मेतत्सूत्रव्या ख्यान मुपेक्ष्य मेवेत्य थेः । सिद्ध माहुः । \* एवं सतीत्यादि \* पूर्वोक्तरीत्या तत्त द्वेतुकस्य गुणा नुपसंहारस्य रूपभेद्रस्य चावाधकत्वे ऽनेकरूपतायामिप स्वरूपेक्ये निर्वाधे सित तत्त द्वप्पाण भेदस्य वेद्य भेदाप्रयोजकत्वाद् ब्रह्मणः सर्ववेदान्त प्रत्ययत्वं निष्यत्युहम् । मायावादि मते तु धर्माणा मौपाधिकत्वादुपाधीनां च भिन्नत्वादुपास्य रूपाणां चाब्रह्म रूपत्वात्र विद्येक्यं स्वारस्येन प्रयोजयत्वत्र तु ब्रह्मणः सर्वरूपाणां चाब्रह्म रूपत्वात्र विद्येक्यं स्वारस्येन प्रयोजयत्वत्र तु ब्रह्मणः सर्वरूपत्वात् स्वारस्येनातो ऽपि तथेत्यर्थः ॥ ३॥

दर्शयतिच ॥ अस्मिन्नधिकरणे सर्वफलदातुः परब्रह्मणो वेद्यस्य तद्विषयकतया सर्वासांविद्यानामैक्यमवान्तरिवद्यानामवान्तरैक्यं
च प्रतिपादितिमिति निगमयितुं सूत्रं विवृण्वन्ति । \* वेद्यैकत्वेनेत्यादि \*। \* इत्यादिनेति \*। आदिपदेन मुण्डके ब्रह्मविद्यां प्रक्रम्य
तस्यामेव परापरिविभागमुक्त्वा ऋग्वेदादिक्षण अपरा, अथ परा
यया तदक्षरमिधगम्यत इति तयोर्लक्ष्मण्यकथनेन सर्वासां ब्रह्मविद्यात्वं यद् वोधितं तस्य सङ्ग्रहः । तथाऽन्यैरुपन्यस्तानाम्, एतमेव बइत्र्वा महत्युक्थ्ये मीमांसत एतमग्नावध्वर्यव एतं महाव्रते छन्दोगा
इत्यादीनां च सङ्ग्रहः । तथाच श्रुतिरिपप्रत्यक्षा वेद्यैकत्वेन विद्यैकत्वं
दर्शयति । उपास्यभेददर्शने च दोषमतोऽपि निष्प्रत्यूहं ब्रह्मण स्तद्विधानां च सर्ववेदान्तप्रत्ययत्विमित्यर्थः ॥ अत्र आद्या श्रुतिः काठकेऽस्ति । अन्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मादिति प्रश्नमुपक्रम्य तदुत्तरत्वेनोक्ता
तत्र च सर्ववेदवीजभूतो य ॐद्भारस्तस्य तथात्वमुक्तम् । स च,
सिधामनो ब्रह्मणः साक्षाद्वाचक इति प्रश्नोत्तरसिद्धिः । तथाचोङ्कार-

दर्शयति । यदा ह्येत्रेष एतस्मिन्नुदरमन्तरं कुरुते अथ तस्य भयं भ-वतीति । डादिस्रव्ययमप्यर्थकम् । तथाचाऽरमल्पमप्यन्तरं कुरुत इसर्थः ॥ ४ ॥

स्य सर्ववेदबीजत्वात् तदर्थस्यैव सर्वत्र प्रसृतत्वात् सर्वस्यापि वेद-स्य तद्वाचकत्विमिति वेद्यैक्येन विद्यैक्यं सिद्धम्। द्वितीयां तैत्तरी-याणां ब्रह्मवित्प्रपाठकेऽस्ति । तत्र ह्यदृश्येऽनात्म्येऽनिरुक्तेऽनिलयने इति विशेषणचतुष्टयविशिष्टं ब्रह्म, एतस्मिन्निति पदेन परामृद्यते। तथाच यच्छास्त्रीयसाधनमन्तरेणादृश्यं, यस्य चात्मान्यो नास्ति कि-न्तु तदेव सर्वासामात्मभूतमित्यनात्म्यम्। यत् पुनरतद्रश्रे, तत्त्वेव-भयं विदुषोऽमन्वानस्येत्यनेन यः पूर्वोक्तरूपं ब्रह्म युक्तिभिनीनुचि-न्तयति तस्यापि तद्भयमुक्तम् । तादशत्वं च मूलक्रप एवेति तद्व-तारेषु या भेदं कुरुते तस्य भयं भवतीति सिद्धचित । तेन सर्वासां विद्यानां सर्वेषासुपास्यानां चैक्यं सिद्धम् । अत्रैतद बोध्यम् । अन्ये हि शाखान्तराधिकरणोक्तहेतुना तत्तदुपासनानामैक्यं साध-यित्वा तस्यैक्यस्य तेषु तेषु गुणोपसंहारप्रयोजकत्वं वदन्ति। तद-प्रयोजकम् । यासूपासनासु न कश्चिद् विशेषस्तास्वैक्यसाधनमन-र्थकम् । यथा ज्यैष्ठचश्रैष्ठचगुणकप्राणोपासनायाम् । यत्र च विशेष-गुण उपसंहर्त्तव्यो यथा पश्चाग्निविद्यादिषु तत्राधिकगुणोपसंहा-रप्रयोजकत्वात सार्थकम् । गुणोपसंहारश्चेत् समाचारसूत्रोक्त-हेतुभिरेव सिद्धचित, तदा पूर्वसुत्रे तत्साधनमनर्थकम् । उक्तरी-त्या सर्वासामैक्ये प्राप्ते सर्वत्र सर्वगुणोपसंहारप्राप्तेर्दुर्वारत्वात् । अतो ये ज्ञानमार्गीया ब्रह्मत्वप्राधान्येनोपासकास्तेषामेच तथोपसं-हार इति पूर्वसूत्रतात्पर्यवोधनार्थमिदं सूत्रम् । ये पुनः सर्वत्र ब्रह्म-त्वमनुसन्दर्धाना अपि तत्तद्रूपप्रधानास्तत्तत्कळाकाङ्क्षिणो वा तेषां तु समाचारसूत्रोक्तंरुपसंहारानियमहेतुभिरवान्तरैक्यमवधार्य, तत्त-दुपयोगिन एव गुणा उपसंहत्तंव्या भवन्ति । एवं सति यदैक्यम-न्यैः पूर्वमृत्रे विचार्यते तदस्माकं समाचारसृत्रे सिद्धचतीति भि-श्रमित्राधिकारस्चनार्थमेतत्स्त्रचतुष्टयमिति श्रेयम् ।

शंकराचार्यास्तु परस्य ब्रह्मणः पूर्वापरादिभेदरहितत्वातः

सैन्धवधनवदेकरसत्वादिशानानां न तदिषयत्वमतो ब्रह्मविज्ञानस्य प्रतिवेदान्तं भेदः राष्ट्रिनुं न राक्यते, नापि ब्रह्मविज्ञानस्य स्वोदनाद्यविषयत्वादभेदः सिद्धान्तयितुम् । अविधिप्रधानैर्वस्तुपर्य- ससायिभिर्हिवाक्येब्रह्मविज्ञानं जन्यत इति, तत्तु समन्वयादित्यत्र प्रतिपादितत्वात् । तत्कथाममां भेदाभदिचिन्तामाचार्य आरभत इत्याराङ्क्या, सगुणब्रह्मविषया प्राणादिविषया वेद्यविज्ञानभेदाभेदिचिन्तत्यदोषः । सगुणे हि ब्रह्मणि कर्मवदुपासनानां भेदाभेदसम्भवात् कर्मवदेव चोपासनानां इष्टादप्रस्तर्थायत्वादा अपि सम्भवात् सम्यक्षानोत्पत्तिद्वारेण केषाश्चिद्वपासनानां क्रममुक्तिफलत्वस्यापि सम्भवाद्य । तस्मात्तेष्वेवेषा चिन्तेत्याद्यः । तदिदं प्रथमसूत्रपूर्वेपक्ष- भाष्ये एव समन्वयविरोधापत्तेरित्यादिना निराकृतम् ।

यत्पुनभोमत्यान्तद् भाष्यतात्पर्यमुक्तम् । सावयवस्य द्यवय-वानां भेदात्तत्तद्वयवविशिष्टब्रह्मगोचराणि विज्ञानानि भिद्येरिन-त्यवयवा ब्रह्मणोनिराकृताः, पूर्वापरादीत्यनेन। नच नानास्वभावं ब्रह्म यतः स्वभावभेदाद्, विज्ञानानि भिद्येरिन्नत्यत उक्तमेकरसमितीति । तद्प्युभयलिङ्गाद्यधिकरणविचारे अनुच्छित्तिधर्मा,यइहनानेव पश्य-तीत्यादिश्रुतीनां विचारेण विरुद्धधर्माधारत्वसाधनादेव निरस्तं ह्रेयम्।

भास्कराचार्यास्तु यदि विशेषं ब्रह्म सर्वत्रेकं तदा तद्विषयकं श्वानमुत्पद्यते। कथं भिद्येत। नच बहूनि ब्रह्माणि सन्ति, येन तज्ञानानि भिद्येरस्तः प्रतिवेदान्तं विश्वानभेद इत्याशङ्कानुपपन्ना। नापि चोदनाद्यविशेषादिति समर्थतं कर्त्तव्यम्। अचोदनाठक्षणत्वाज्ञानस्येत्याशङ्क्य विश्वानमिहोपासनमभिप्रेतम्। प्रथमं तावद् वाक्याद् ब्रह्मस्क्रपविषयकं ज्ञानमृत्पद्यते। तच्च प्रमेयक्रपावच्छेदकम्। घटादिविषयकप्रत्यक्षादिश्चानवत्। उपासनं तु निर्णीते वस्तुतन्त्वे पर्थात् क्रियते। यथा गुरुमुपास्ते राजानमुपास्त इति ज्ञानस्रक्षप्य गुर्वादेरुपासनं भवति। तच्च विधिगम्यम्। यथा च तस्यावस्य-कृत्वं तथा चतुर्थस्याद्ये चक्यते। तस्मादुपपन्नेयं चिन्तेत्याहुः।

इदं चसिद्धान्तेऽपि संम्रतम्॥

माध्वा रामानुजास्तचोरश्चैतिचिन्तायामुपपत्तिमविचारयन्तो-ऽवसरसङ्गत्या विद्याभेदाभेदावेव विचारयन्ति । तत्रापि माध्वमते इपासना नाम ब्रह्मजिक्षासा समस्तसच्छासाध्यासरूपा, श्रवण मनने इति यावत् । सा च भक्तिसाध्यत्वाज्ज्ञानसाधनत्वाद्
भक्त्यनन्तरं ज्ञानात् पूर्वे विचार्यते । ध्यानाङ्गत्वात् । सेव प्रथमाधिकरणे विचार्यते । समस्तसच्छास्त्रश्रवणमननाश्यां दूरोत्सारिताऽज्ञानसंशयविपर्ययस्य ध्यानाधिकारित्वादिति । तत्र वेदोदितं ब्रह्मः । तिकमेकैकेन सर्वशाखोक्तं ज्ञातव्यं, खशाखोक्तं वेति सन्देहः । सर्वशाखोक्तं ज्ञातव्यमिति सिद्धान्तः । तेन वेद्याभेदाद्विद्याया अभेदसिद्धिः । तत्र सर्वशाखानामिदानीमप्रसिद्धत्वात्
सर्वपदे सङ्कोचस्त्वावश्यकः । अविज्ञातं विज्ञानतामिति श्रुत्या
ब्रह्मणो ज्ञानपरिच्छेद्यत्वं च श्राव्यते । अतो यथाधिकारं यत् सम्यग्
ज्ञानं तदेव युक्तम्।अन्यथा अशक्योपदेशापित्तिरित्यवधेयम् ।

रामानुजास्त्वत्र वैश्वानरिवद्यां विषयत्वेनोदाहरिन्त । देवस्तु दहरिवद्याम् । स प्रतिशाखं, भिन्ना अभिन्ना वेति संशयः। शाखान्तराधिकरणन्यायेन पूर्वोत्तरौ पक्षावित्याह ।

भिक्षस्त, ब्रह्मणि निरूपितेऽर्थतस्तद्विद्यापि निरूपितेव ज्ञानस्य विषयमात्राधीनविशेषत्वात् तत् किमर्थे विद्यायाः पृथ-ग्विचार इत्याशङ्ख गुणोपसंहारानुपसंहारादिभिरेकस्मिन्नपि ब्रह्म-प्रकारतो विद्यायां संशयसंम्भवाद्विचार इत्युक्त्वा तत्रादौ ब्रह्मविद्याङ्गभूतानां गुणादीनां विचारार्थं तथा वेदविहितत्वं विना व-श्यमाणसर्वपापश्चयहेतुत्ववैधकर्माङ्गत्वादीनामनुपपत्तेश्च साक्षाकार-साधारण्येन सकलब्रह्मविद्यासु विध्यादिकमस्तीति सर्ववेदान्तप्रत्य-यसूत्रे विचार्यते । तथाच सर्वगृहमश्वा इतिवदत्र व्याप्यकर्मणि द्वितीया । अतः सर्वेवेदान्तस्थं प्रत्ययं विद्यां व्याप्य चोदनादि वस्य-माणविधिफलादिकं प्रत्येतव्यम् । अथवा सर्वे वेदान्तप्रत्ययाः विषय-त्वेनास्य सन्तीति सर्वेवेदान्तप्रत्ययम् । तथाच चोदनादिकं सर्व-वेदान्तप्रत्ययविषयकमिति प्रतिज्ञा । यत्र यत्र विधिफलादिकं न श्रू-यते तत्रापि कल्पनीयमिति यावत् । कुत पतत्?। अविशेषात् । चोदनादिमत्या वेदान्तान्तरोक्तविद्यायाः सकाशादवैलक्षण्यात् । स-म्मवलेकवाक्यत्वे वाक्यभेदानौचित्यादिलेवं व्याख्याय सुत्रांन्तरा-ण्यप्येतस्मिन्नेवार्थे योजयित्वा सर्वस्मिन् वेदान्ते चोदनादिसाधना-र्थमिदमधिकरणमित्याह । तत्र साक्षात्कारसाधारण्येन विध्य-ङ्कीकारस्त न युक्तः । नायमात्मा प्रवचनेन, श्रवणायापि बहु-

## उपसंहारोऽर्थाभेदाद्विधिशेषवत समाने च ॥ ५ ॥

नतु पूर्वसूत्रोक्तरीया गुणोपसंहारो न कचिदिप माप्तावसर इति सिद्धम। दृश्यते चोपसंहारः। श्रीरामोपनिषत्सु, यो वै ये म-त्स्यकूर्माचवतारा इसादिनोक्तावताररूपत्वस्य श्रीरामे, नमस्ते रघु-वर्याय रावणान्तकराय चेसादिषु ते इति युष्मच्छब्दविषये श्री-वजनाथे रघुवर्यत्वादेरिसाशङ्का तत्प्रयोजकं रूपमाह ॥ उपसंहार

भियों नलभ्य इत्यादिषु दर्शनात्मकस्य लाभस्य जीवकृतसा-धनासाध्यताया वरणैकसाध्यतायाश्च श्रावणेन तच्छाद्धज्ञान । स्यापि दुर्लभत्वश्रावणेन च तत्साश्चात्कारस्य विधिविषयताया वक्तुमशक्यत्वात् । दर्शनस्य प्रमाणवस्तुपरतन्त्रत्वाच । नच द्रष्ट-व्यश्चतिविरोधः । दर्शनानुकृलन्यापारे दशिधातोर्लक्षणया तत्र विधेश्चारितार्थ्यनाविरोधात् स्त्रव्याख्यानमप्यत पवायुक्तम् । सा-क्षात्कारवाक्येषूक्तरीत्या विध्ययोगेन प्रतिज्ञाया वाधात् । विद्यासु वैलक्षण्यस्यापि तत्तद्शेन स्फुटत्या हेतोर्ण्यभावाचेति दिक् ॥ ४॥

उपसंहारोऽर्थाभेदाद्विधिशेषवत्समाने च॥एवमुपासनानां द्वि-विधमेन्यमधिकारभेदेनोपसंहारं च संक्षेपेणोक्त्वा तत् प्रपञ्चितिनु मुपसंहारप्रयोजनं च वक्तुं स्त्रमवतारयन्ति । \* निवत्यादि \* ॥ नतु वेयैक्येन प्राप्ते सर्वत्र सर्वगुणानामुपसहारे समाचार-स्त्रोक्तेनिक्षपणप्रकारभेदाधिकारभेदासाधारणसम्बन्धिभेदैस्तन्नि-वारणं कर्मोपासनासाधारण्येन कृतम् । परं त्वेतावान् वि-शेषो यत् कर्मणि निक्षपणप्रकारभेदो निवारक, उपासनायां तु क्षपप्रकारभेदस्तथा तत्र देशोऽधिकार, इह त्वान्तरस्तत्र सम्बन्धी बाह्य, इह तु ध्येयत्वेनेष्ट आन्तरस्तथापि तेषां गुणान्तरोपसंहार-बाधकता त्वविशिष्टेति तदीत्या यस्य कस्यचन बाधकस्य यत्र कार्पि सम्भवाद् गुणोपसंहारो न कचिद्यपि प्राप्तावकाश इति सि-द्धम् । तद्विरुद्धश्च श्रीरामतापनीयेऽवतारान्तरत्वस्य दशमस्कन्धी-याऽकूरस्तुतौ च रघुवर्यत्वादेरुपसंहारो इत्र्यतेऽतो न पूर्वसूत्रोक्तं साधीय इत्याशङ्क्य तिनद्वत्यर्थमस्मिन् सूत्रे वेथैक्यनिक्षपणप्रयोजनं इसादिना ॥ उक्तस्थ लादिषु यः उपसंहारः स त्वर्थस्य पदार्थस्य म-गवछक्षणस्योभयत्राप्यभेदादिस्यः । नन्वेवं सित मत्स्ये शरचापा-दिकं, पुरुषे च श्रुङ्गादिकं भावनीयं स्यादितिचेद तत्राह । विधि-शेषविदिति । यथा विधिशेषाणामिनहोत्रादीनामिनहोत्रत्वादिल-क्षणे धर्मे समानेऽपि सित स्वस्वशाखोक्तप्रकारकस्यैव करणं, ना-न्यशाखोक्तधर्मोपसंहार एविमहापि तत्तदवतारोपासकस्य तत्तद-

सुचयन्तुपसंहारप्रयोजकं रूपमाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* उक्तस्थल इत्यादि \*। तत्तत्तापनीये, इति रामपदेनाऽसी परं ब्र-ह्याभिधीयते, तयोरैक्यं परं ब्रह्म कृष्ण इत्यभिधीयत इति श्रावणा-दक्ररस्यापि भगवति परब्रह्मत्वज्ञानस्य तत्स्तुत्यारम्भे उक्तत्वात् तत्र योऽवतारान्तरत्वोपसंहारः स भगवछक्षणस्य वस्तुन उभ-यत्राज्यभेदंमनुसन्धाय । अन्यथा तत्र परं ब्रह्मेति न बदेत् । प्रयो-जनामावात् । तथाच येन ब्रह्माभेदस्तत्रानुसंहितस्तेनोपसंहारः कार्य इत्येतद्थीमत्यर्थः । अत्र पूर्वसूत्रोक्तनियमभङ्गं राङ्कते \* नन्त्रि-त्यादि \*। \* एवं सतीति \*। ब्रह्मत्वेऽनुसंहिते सति । तथाचैवं मत्स्यादिषु विरुद्धधर्मभावने प्राप्ते स्वाध्यायसूत्रोक्तनियमस्य भ-ग्नत्वादग्निहोत्रादिष्वपि सर्वशाखोक्तधर्मकरणापत्तिः स्यादित्यर्थः। एतत् समाधातुं सूत्रांशं व्याकुर्वन्ति । \* यथेत्यादि \* । विधिशेषा-णामित्यत्र बहुवीहिः। आम्नायस्य क्रियार्थत्वात्। \* समान इति तुल्ये चोऽप्यर्थे। एवञ्च अर्थामेदात् समानेऽप्युपसंहारां विधिशेषविति सूत्रयोजना । तथाचाऽत्र श्रीरामादिष्ववतारान्तरत्वं तेन तेन रूपेण तत्तत्कर्मकर्नृत्विमत्येवमुपसंहतं, न तु अस्मिन् रूपे तद्रूपत्वमनेन रूपेण तत्कर्मकर्तृत्वं वा । तद्य्यधिकारभेदाद् ब्रह्मत्वानुसन्धान-स्यैव मुख्यत्वेन तत्र ज्ञानमार्गीयाधिकारातः । भक्तिमार्गीयाधिकारे तु मत्स्यादिक्रपस्यैव प्राधान्येन सम्बन्धिप्राधान्याम्रोपसंहारैः अतः पूर्वसुत्रोक्तनियमस्याऽभङ्गान्न त्वदुक्तरीत्या तद्भावनप्राप्ति-ने वाऽग्निहोत्रादिषु शाखान्तरीयधर्मप्राप्तिरिखर्थः । अस्मिन् पक्षे गुणोपसंहारप्रयोजनं न स्फूटं भवतीत्यतस्तदर्थे, तस्माद् भारत

ऽसाधारणधर्मवन्त्वेनेवोपासनं, नान्यावतारधर्मवन्त्वेनापीसर्थः । यद्वाः मत्वर्थीयो वत्प्रसयोऽत्र । तथाच विधिशेषोर्थवादस्तद्वत्समानं च भवति यत्तत्र चोपसंहार इसर्थः । अत्रैवं द्वेयम् । एकस्यां श्रुतौ यस्य कर्मणो यत् फल्रमुच्यते तदितरस्यां तस्यां तस्यैव कर्मणस्त-दितरत् फल्रमुच्यते। एवं सति द्वितीयश्रुत्युक्तफल्रकामनयाऽपि तदेव कर्म कर्त्तव्यं भवतीति तत्फल्रसाधकत्वस्योपसंहारः । यथा यद्वैश्वदेवेन यजते प्रजा एव तद्यजमानः स्रजत इसेकाश्रुतिरस्य यागस्य प्रजाफल्रकत्वमाह । यद्वैश्वदेवेन यजते अग्निमेव तत्संव-त्सरमाप्नोति तस्माद्वैश्वदेवेन यजमानः संवत्सरीणाः स्विस्तिमाशास्त इसाशासीतेति द्वितीया श्रुतिराह । तत्रोक्तरीतिरिति । यत्तु विधिशेषाणामग्निहोत्रादिधर्माणां तदेवैकमग्निहोत्रादिकर्म सर्वत्रेस-

सर्वातमेत्यस सुवोधिनीमनुस्त व्याख्यानान्तरमाहः । \* यद्वेत्या-दि \*। \* मत्वर्थीयो वत्प्रत्ययोऽत्रेति \*। वत्सहराः प्रत्ययो वत्प्र-त्ययः। सोऽत्न मत्वर्थीय इत्यर्थः। अस्मिन् पक्षे, विधिशेष इत्यत्र षष्टीतत्प्रवः। समानपदमेकार्थकम्। चः समुचये। एतमर्थे, तथा-चेत्यादिना गृहीत्वा विभजनते । \* अत्रैवमित्यादि \* । \* तत्फल-साधकत्वस्पेति \*। श्रृत्यन्तरोक्तफलान्तरसाधकत्वस्य । उदाहरण-माहुः। \* यथा यदित्यादि \*। पते श्रुती तु तैत्तिरीयब्राह्मणप्रथम-काण्डस्थे चातुर्मास्यप्रथमपर्वभूतवैद्वदेवयागस्य फलद्वयबोधिके । तत्र प्रथमा स्फ्रुटार्था । द्वितीयस्यां तु वैश्वदेवाख्यपर्वणः संवत्स-राभिमान्यग्निपातिहेत्त्वात् तद्यागकाले तदीयसूक्तवाकमध्ये, सं-वत्सरीणामितिमन्त्रसुक्तवाकाऽऽशीष्षु होता आशासीतेत्यर्थः।\*तत्रो-क्तरीतिरिति \*। एकस्य कर्मणो वाक्यद्वयेन फलद्वयश्रावणात फलद्वयसाधकत्वस्योपसंहारः। तथाच यथा तत्र तथा यस्यामपास-नायां फलद्वयं श्रुतं, यथा गोपालनापनीये, यं मां स्मृत्वा निष्कामः सकामो भवति, अगाधा गाधा भवतीत्यादि, यो ध्यायति सोऽमृतो भवतीति च । तत्र, तं यथा यथोपासते तदेव भवति तसैतान र्थाभेदादुपसंहार इति । तम्न साधु । अग्निहोत्रादेसत्तच्छाखिनां स्वस्ववाखोक्तप्रकारस्यैव करणादितरेके प्रायश्चित्तश्रवणाम्नाऽन्य- बाखोक्तधर्मोपसंहारः शक्यवचनः । प्राणाद्यपासनास्वधिकगुण- स्येतरत्रोपसंहारे न कि चिद् बाधकं दृश्यते इति तत्र स कर्त्तुं शक्यत इति चकारेण तदादयः संग्रह्णन्ते । वस्तुतस्तु पूर्वसमुच्चया- र्थश्चकारः । शाखान्तरोक्तधर्मोपसंहारप्रयोजनाभावस्य, स्वाध्या-

भृत्वाऽवतीति वाजसनेयिश्रुतेसत्तरफलदृत्वस्योपसंहारस्नेन फलं वा कर्मसंन्निधाविति पूर्वतन्त्रीयाधिकरणसिद्धप्रयोगभेदबाधनार्थमेत-त्कथनमिति मम प्रतिभाति । एवञ्चास्मिन् पक्षे उपसंहारोऽधीभेदा-दिति भिन्नं वाक्यम् । तत्र च पूर्वोक्ताशङ्कानिरासाय अर्थयोर-भेदोऽर्थाभेद इति विग्रहः । तथाच अर्थो ब्रह्मरूपवस्तु निरूपण-प्रकारभेदादि रूपबाधक चतुष्टयनिवृत्तिश्च तयोरभेदमनुसन्धायेत्यर्थः तन वस्त्वभेदेऽप्युक्तप्रकारातिरिक्तप्रकारेण भावने पूर्वीक्तवाधक-चतुष्टयापत्तेरुकरीत्या भावने च तन्निवृत्तेः सुखेनोक्तराङ्गानिरास इत्यर्थः । नन्वत्र परोक्तव्याख्यानं कुतो नाद्रियत इत्याकाङ्कायां, य-त्वित्यादिना तद्नुद्य दूषयन्ति । \* तम्न साध्वित्यादि \* । तथाच शिष्टाचारविरोधादिभ्यस्तन्नाद्वियत इत्यर्थः । नन्वयं दोषस्तवापि तुरुयः । प्राणादिविद्यासु पञ्चमस्य रेतसः षष्टस्याग्नेश्च भिन्नशाखीय-त्वेनोपसंहारनिवृत्त्यापत्तरित्यत आहुः। \* प्राणादीत्यादि \*। \* त-दाद्य इति \* प्राणविद्याद्यः। तथाच तत्र तदुपसंहारेऽधिकानु-प्रवेशेन संख्याया अषाधे निरूपणप्रकारभेदस्याबाधकत्वात् कर्म-वन्न्युनातिरेके प्रायश्चित्तस्य तत्राश्रवणात् सम्बन्ध्यभेदाश्च न कि-श्चिद् वाधकमिति ता विद्या अनुक्तसमुच्चायकेन चेन संगृह्यन्त इति नास्मन्मते स दोषः । वस्तुतस्त्वस्याः, राङ्कायाः समाचारसूत्रवि-चारादेवानुद्यात् पूर्वोक्तस्यार्थाभेदस्यैव समुख्यार्थश्चकार इल-र्थः । ननु ब्रह्माभेदस्यातीतपादे सिद्धत्वेऽप्यत्रारम्भे पुनस्तत्साधनप्र-योजनभूतस्योपसंहारस्यार्थादेव सिद्धेः प्राणादिविद्यासंग्रहस्यापि सिद्धरेतत्सुत्रं व्यर्थमिति शङ्कायामाद्यः । \* शास्रेत्यादि \* ।

यस्य तथात्वेनेसत्र निरूपितत्वाद । उपसंहारबीजमनेन स्त्रेणो-

## अन्यथात्वं राब्दादितिचेन्नाविशेषात् ॥ ६ ॥

ननूपासनासूक्तन्यायेन गुणोपसंहारो ह्यपास्यानां ब्रह्मत्वेनैक्ये सित भवति । मिथोविरुद्धानां गुणानां शान्तत्वक्रूरत्वतपोभोगा-दीनामुपसंहारे क्रियमाणे स्वरूपाणामन्यथात्वम् अब्रह्मत्वं स्या-दिसर्थः । तत्र हेतुः । शब्दादिति । एकत्वैकरसत्वादिधर्मनिरूप-कश्चतेरिसर्थः । समाधत्ते । नाविशेषादिति । एकरसत्वं यथा श्च-तिवलान्निणींयते तथा विरुद्धधर्मवन्त्वमपि तत एव तथेसर्थः । तेन वस्त्वेव तत्तादृङ्गमन्तव्यमिति भावः ॥ ६ ॥

न वा प्रकरणभेदात परोवरीयस्त्वादिवत् ॥ ७ ॥

\* उपसंहारबीजिमिति \* । उपसंहारहेतोर्बोधकाभाववैशिष्ट्यद्भपं तत्तत्फलार्थत्वरूपं च बीजम् । तथाच न वैयर्थ्यमित्यर्थः ॥ ५॥

अन्यथात्वं राद्यादितिचेन्नाविशेषात्॥

श्वानमार्गीयोपासनायां सर्वगुणोपसंहारे बाधकमाशङ्क्य परि-हरतीत्याशयेनाहुः \* निव्वत्यादि \* तथाच विरुद्धगुणोपसंहारे एक रसतानिवृत्त्या अपेते ब्रह्मत्वेऽर्थाभेद्रूपहेतास्ततो निवृत्तत्वादुपसं-हार एव न स्यादिति भावः । समाधि व्याचक्षते । \* एकेत्यादि \* । सिद्धमाहुः । तेनेत्यादि \* । तथाच शब्दबलकृतनिर्णयस्योभयत्रापि तुल्यत्वात् सिद्धे ब्रह्मत्वेनाभेदे, एकोऽहं बहु स्यामिति श्रुत्या ब्रह्मोच स्वेच्छ्या, विश्वानमेकमुरुधेव विभातीति न्यायेन जीवप्रश्वापराधा-त् तथा भातीति ब्रह्मत्वप्राधान्येनोपासनायां नोपसंहारबाध इत्यर्थः ॥ ६॥

> न वा प्रकरणभेदात् परावरीयस्त्वादिवत् ॥ पूर्वसूत्रे अन्यथात्वं शब्दादित्यंशेन यदाशङ्कितं तस्यैवास्मिन्

पूर्वमूत्रोक्ताशङ्कानिराकरणं वा विकल्पेन पूर्वोक्तात मकारान्तरेण कर्नव्यमिसाह । न चेति । तमेवाह । प्रकरणभेदादिति । अत्रायं भावः । श्रुतिप्रामाण्याद् यावत्तदुक्तधमेवद् ब्रह्मेतिधन्तव्यम् । एवं सित यादशोऽधिकारिणो याद्यवेद्यं रूपं तादशस्य तस्य तादक् तिम्रह्मपर्यात प्रकरणभेदेन । तथाच ज्ञानप्रकरणे
ज्ञानाधिकारिणो यादग्रह्मं ज्ञेयं तादक् सस्मै निरूपयत्यद्वश्यमग्राधमिसादिह्मा श्रुतिः । भिक्तप्रकरणे तु भक्तेर्वहृविधन्ताद् याद्ययाद्यभक्तानां याद्ययादक्तदनुभवविषयस्तादक्तादक् तिम्ह्मप्यति
अर्थवणोपनिषदिति । अत्र दृष्टान्तमाह। परोवरीयस्त्वादिवदिति ।
अस्मिन मे लोकेऽद्धुक् स्स्यादिति कामवत आराग्राचान्तरदीक्षा

सुत्रे प्रकारान्तरेण परिहारमाहेत्यारायेन व्याकुर्वन्ति \* । पूर्वसू-न्नेत्यादि \* । विकल्पेनेत्यस्यैव विवरणं \* पूर्वोक्तादित्यादि \* । तथाच अन्यथात्वं प्रकरणभेदाद्वा नेति सुत्रयोजना । हेतं विवृण्य-न्ति । \* अत्रायमित्यादि \* । \* उपनिषदितीत्यन्तम् \* तथाच ब्रह्म-णि सर्वत्र सर्वगुणसत्त्वेऽपि न सर्वत्र सर्वे प्रकटयतीति प्रकरणमे-देन तत्तद्र्पतदीयतत्तद्गुणकथनाद्वगम्यते । तथा साति तत्तद्धि-कारिणा तसद्गुणा एव तत्र भावनीया इति खरूपाणामन्यथात्वा-भावात तर्हिमस्तरिमनुपास्ये रूपे तदेकत्वतदेकरसत्वयोरनपायाश्चा-ब्रह्मत्वम् । अत एव, अपि संराधनसूत्रे ज्ञानप्रसादेनेति श्रुत्या ज्ञाना-धिकारिणो निष्कलद्शेनम् । भक्ताधिकारिणोऽर्जुनस्यानेकबाहृद-रेति स्मृत्या तद्दर्शनमुक्तमिति सङ्गच्छते । तस्मान्नात्र राङ्केत्यर्थः। \* अत्र दृष्टान्तमाहेति \* एवं श्रुत्याराये विनिगमकं दृष्टान्तमाहेत्य-र्थः। विषयवाक्योदाहरणेन दृष्टान्तं विवृण्वन्ति। अस्मिन्नित्यादि \* इदं वाक्यं तैत्तिरीयसंहितापष्टकाण्डद्वितीयाध्यायस्यम् । अर्थस्तु, अहीनाख्ये सीमयागे अहीनसत्ने च उपसिंदनसंख्यां पूर्वे विधाय तेषु द्नेष्ववान्तरद्क्षाङ्गवतपानस्तनसंख्यां विधन्त । तत्राऽवान्तर- पूर्वमुक्ता । तद्ग्रे परोवरीयसीमऽवान्तरदीक्षामुपेयाद् यः कामये-तामुष्मिन् मे लोकेऽद्र्धुकः स्यादिति चतुरोग्रेऽथ त्रीनथ द्वावयैक-मेषा वै परोवरीयस्यवान्तरदीक्षेति पिठतम् । अस्य दीक्षाप्रकरणे पिठतत्वाद् दीक्षां विनोक्तरीया क्रते तु न परोवरीयस्त्रमेवं भक्ति-प्रकरणीयानामथर्वणोपनिषदाद्यक्तरूपाणां न भक्तिरिहतोपास्य-त्वम् । ज्ञानसाधनत्वेन विष्णुस्मरणादाविष क्रियमाणे भक्तित्वं नेति । अथवा पूर्वसूत्रेण सर्वरूपेषु मिथः सर्वधर्माणामुपसंहारः प्राप्तः । स चैकान्तिकभक्तानुभवविरुद्ध इसत्र व्यवस्थितिवकत्य-माह । न वेसादिना । सर्वेष्ववतारेषु भगवदवतारत्वेन साधारणी भक्तिर्यस्य स सर्वत्रोपसंहारं करोतु नाम । यस्त्वेकान्ती तस्य

दीक्षा द्विविधा। योऽस्मिन् लोके समृद्धिशीलं फलं कामयते त-स्यारात्रावान्तरदीक्षा । सोमकयदिने सायमेकस्तनम् । अपरेषुः प्रा-तद्वींसनी सायं त्रीन सनान, परेद्युः प्रातश्चतुसनान् । एवं पाने आ-राग्रावान्तरदीक्षा सिद्धाति । सा पूर्वमुक्ता । आरंबलीवर्द्देपतोदनलो-हं, तदद्वग्रं मुखं यस्याः सा आराग्रा। तद्ग्रे परोवरीयसीवाक्येऽन्या। तत्र विपरीतं व्रतम् । सोमक्रयणदिने चतुरः स्तनान् दुद्यः, अपरेद्यः प्रातस्त्रीन् सायं द्वी, परेद्युः प्रातरेकमित्येवं दिनत्रय इति। तेन सिद्धमा-हु:। \* अस्येत्यादि \* तथाच तत्तद्भक्तिमतां तथा तथोपासनापरि-पाके तत्र ब्रह्मत्वस्यानुभवान्न ब्रह्मत्वराङ्कोदयः । अभक्तराङ्कामात्रेण तु न तत्र तद्बाध इति तेषां ब्रह्मत्वं निर्विद्ममित्यर्थः। ननु इमनार्थम-पि विष्णुस्मरणादेः क्रियमाणत्वात् कथं न तेषां रूपाणां भक्तिरहितो-पास्यत्वमित्यत आहु:। \* ज्ञानेत्यादि \* इदं मक्तिहंसे प्रपश्चितमतो नात्र व्युत्पाद्यते । अथ पूर्वसूत्रेणैवोक्ताशङ्कानिवृत्तावस्य न तथाव-इयकत्वमित्यरुच्या प्रकारान्तरेण सूत्रं ब्याचक्षते । \* अथवेत्यादि \* \* पूर्वसूत्रेणेति \* उपसंहारसूत्रेण । \* इत्यत्र व्यवस्थितविकल्पमा-हेति \*। इति हेतोरस्मिन् सूत्रे तथाहेत्यर्थः । ब्यवस्थाखरूपं स्फ्रटी-कुर्वन्ति। \* सर्वेष्वित्यादि \*।

स्नेहोत्कर्षणान्तःकरणमेकस्मिन्नेव रूपे पर्यवसितमिति रूपान्तर-मन्तःकरणारूढं न भवसेवात नोपसंहारसम्भावनापीति । तदेत-दुच्यते । न वेत्यनेन । तत्र हेतुः । मकरणभेदादिति । श्रुसा-दिषु तत्तद्धिकारिणमुह्दिश्य तत्तत्प्रकरणमुक्तम् । तेनात्र मकर-णभेदेन अधिकार उच्यते । एवं सत्युपासकादिभ्य उक्तरीसो-त्कृष्टाधिकारादिसर्थः सम्पद्यते ॥ परोवरीयस्त्वादिवदिति ॥ प-रस्मात्परश्च, वराच वरीयानिति परोवरीयानुद्रीयः । तथाचाक्ष्या-दिसादिगतहिरण्यक्मश्रुत्वादिगुणविशिष्टोपासनाया अप्युद्रीयो-पासनत्वेन साम्येऽपि सर्वोत्कृष्टत्वेनैवोद्गीयो भासत इति, न हिरण्यक्मश्रुत्वादिगुणोपसंहारः परोवरीयस्त्वगुणविशिष्टोद्गीयो-पासनायामेवं प्रकृतेऽपीति ॥ ७ ॥

संज्ञातश्चेत्तदुक्तमास्त तु तदपि ॥ ८ ॥

\* तदेतिदाति \* व्यवस्थितं विकल्पनम् ।

हाराजुपसंहारी व्यवस्थापिती। तां व्यवस्थामेव द्रदियतं किञ्चिदा-

<sup>\*</sup> तत्र हेतुरिति \* व्यवस्थायां हेतुः । नन्वस्तु व्यवस्थायाम-धिकारमेदस्य हेतुत्वं तथाप्यनुपसंहार उत्कृष्टाधिकारो हेतुरिति कथं गम्यते इत्याकाङ्कायां दष्टान्तेन गम्यते इति बोधनाय द्दृष्टान्तमु-पन्यस्य व्याकुर्वन्ति । \* परस्मादित्यादि \* । छान्दोग्ये प्रथमप्रपा-ठके प्रवाहणेनोद्रीथकुरालतमेनोद्रीथिविद्यासमाप्तायुक्तम् । आकाशो होवेश्यो ज्यायानाकाशः परायणं, स पष परोवरीयानुद्रीथः स ए-बोऽनन्त इति तद्विद्यायामेवाक्ष्यादित्यादिप्रतीकोपासनाप्युक्ता । अत-सत्र हिरण्यश्मश्रुत्वादिगुणसत्त्वेऽपि सामगतिपरंपराविश्चान्तिस्थान-भूतपरोवरीयस्त्वगुणविशिष्टोपासकस्य ते गुणा नैतस्मादुत्कृष्ट-त्वेन मान्तीति न तदुपसंहारस्था तत्त्तदेकान्तिन उपास्ये इपे गुणा-न्तरसत्त्वेऽपि तेषामुत्कृष्टत्वेन मानाभावान्नोपसंहार इत्यर्थः ॥ ७ ॥ संक्षातश्चेत्त्वक्तमस्ति तु तद्पि ॥ पूर्वसूत्रेऽधिकारभेदेनोपसं-

एकान्यनेकान्तिनोरिष श्रीरामोपासकत्वादिसंज्ञा त्विविशिष्ठेये-कान्तिनोऽप्युपसंहारो युक्त इयाशङ्कोत्तरं तु, न वा प्रकरणभेदा-दियनेनैवोक्तम् । संज्ञा तु लौकिकी, अधिकारस्त्वान्तरः । स एव बलीयानिति। संज्ञैकत्वस्य हेतोरन्वयव्याभिचारमाह । अस्ति तु तद-पीति । प्रमितभेदेष्वप्युपासनेषु परोवरीयस्त्वादिषु संज्ञैकत्वमुद्गी-थोपासनेऽप्यस्तिसर्थः ॥ ८॥

शङ्कृच परिहरतीत्याशयेन सूत्रं पठित्वा व्याकुर्वन्ति । \* एकान्ती-त्यादि \* रूपप्राधान्यवानेकान्ती, ब्रह्मत्वप्राधान्यवाननेकान्ती। तयो-रुक्तसंबैकत्वेनोपसंहारप्रयोजनकहेतुचतुष्टयसिद्धौ रूपप्राधान्यकृता-धिकारमात्रसाप्रयोजकत्वात्तथेसाराङ्कोत्तरं त्वितप्रसङ्गवारकतया-ऽऽवइयकत्वेन अधिकारस्योपसंहारनियामकतासमर्थनावुक्तम्। \* सं-बैकत्वस्यसादि \* अधिकारसान्तरत्वेऽपि प्रमाणेष्वगणनाम्न संज्ञातो बळीयस्त्वमित्याशङ्कच तस्य तथात्वमाहेत्यर्थः । \* प्रमितभेदेष्वित्या-दि \* छान्दोग्ये ॐमित्येतदक्षरमुद्रीथमुपासीतेत्युद्रीयावयवं प्रणवं प्रस्तुत्य तस्य रसतमत्वादिगुणोपव्याख्यानपूर्वकं, देवासुराः संयतिर इत्यादिना, अथ ह य पवायं मुख्यः प्राणस्तमुद्रीथमुपासाञ्चिकर इ-त्युद्गीयावयवप्रणवविषयमुपासनमुच्यते । तथा आदित्यादिपुरुषप्र-तीककम् । तथा आकारामुपक्रम्य परोवरीयस्त्वगुणकम् । वाजस-नेयके तु, हन्तासुरान् यज्ञ उद्गीथेनात्ययामेति कृत्स्नमुद्गीथं प्रस्तुत्य, अथ हेममासन्यं प्राणमुचुस्त्वं न उद्गायेत्यादिना कृत्स्नोद्गीर्थावषयन मासन्योपासनमुच्यत इति प्रकरणभेद्विषयभेदाश्यां प्रमितभेदेष्व-पि तेषु सा संज्ञाऽस्ति । उपसंहारहेतुर्विद्यावेद्ययोरभेदस्तु नास्तीति न संज्ञामात्रेणोपसंहारः प्रयोक्तुं शक्यतेऽतो न पूर्वोक्तव्यवस्थाभङ्ग इन त्यर्थः । एवमन्यथात्वसूत्रेण परोवरीयःसुत्रप्रथमवर्णकेन च वेदी-क्यबाधकं परिद्वतम् । तदद्वितीयवर्णकेन, संज्ञासुत्रेण च समाचार-सुत्रोक्ता अधिकारस्योपसंहारनियमहेतुता प्रपश्चितेति चतुःसुज्यां परापरविद्यासाधारण्येन तौ निर्णातौ । एवमत्र स्वाध्यायसूत्र-मारभ्य षड्भिः सुत्रैरुपसंहारप्रकारो विचारितः। तेनाऽत्र गुणोः- बनु ब्रह्मधर्मत्वेन ते सर्वे निसा वाच्याः। ते च तत्तद्भक्तिवि-शिष्टाः । तत्र चैकस्यैव भक्तस्य पौर्वापर्येणानेकलीलासम्बन्धित्वं श्रूयते । तथाच पूर्वलीलाया निसत्वेन तत्सम्बन्धिभक्तस्यापि त-थात्वं वाच्यम् । एवं सति तस्यैवाग्रिमलीलासम्बन्धोऽशक्यवचनः। तथा वचने तु पूर्वलीलाया निसत्वं भज्येत । निसत्वे त्विग्रमली-लासम्बन्धिनो भिन्नत्वं स्याद् । तच्चानुभवतद्।वेदकमानविरुद्ध-मिस्रत उत्तरं पठति ॥

अब्रह्मत्वेन ब्रह्मकार्यत्वेन च तत्र ब्रह्मदृष्टिवत् प्राणादिदृष्टेरप्यध्यस्तत्वेन ॐड्डारे उद्गीथदृष्टेरपि तथात्वे विशेषाभावादिति ॥ ९॥

अग्रिमसूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि । \* अनुच्छि-त्तिधर्मे तिश्रत्या ब्रह्मधर्माणामनुच्छेदश्रावणाद् ब्रह्मधर्मत्वेन ते सर्वे बाल्यादयो नित्या ध्वंसाप्रतियोगिनो वाच्यास्त च छी-तत्त्रकानुभावनार्थत्वात्तत्त्रीडोपयोगिभक्तविशिष्टास्त-त्र कृष्णोपनिषद्येकस्यैव भक्तस्य पौर्वापर्येणानेकलीलासम्बन्धित्वं. यो नन्दः परमानन्दो यशोदा मुक्तिगेहिनीत्यादिना श्रीनन्दादि वृन्दा-पर्यन्तानां स्वरूपकथनानन्तरं, सोऽवतीर्णो महीतले, वने वृन्दा-वनं क्रीडन् गोपगोपीसुरैः सहेति तैः सह क्रीडाकथनाच्छूरूयते। स्रीलासम्बन्धित्वचोक्तरीत्या भक्तस्यापि नित्यत्वं वाच्यम् । एवं पूर्वलीलातत्सम्बन्धिभक्तयोर्नित्यत्वेन पूर्वलीलावैशिष्ट्यस्यापि नित्य-रवे साते तस्यैवाग्रिमलीलासम्बन्धोऽशक्यवचनः । तस्यैवाग्रिम-लीलासम्बन्धवचने त्वेकस्य युगपद्विरुद्धलीलाद्वयानुभवस्याशक्य-वचनतयाग्रिमानुरोधे पूर्वलीलानित्यत्वं भज्येत । पूर्वनित्यत्वे चैकस्य युगपदनेकलीलासम्बन्धस्याशक्यवचनतया अग्रिमलीलासम्बन्धिनो ् भक्तस्य पूर्वेळीळानुभवकर्त्तुः सकाशाद् भिन्नत्वं स्यात् । तच्च भिन्न-त्वं लीलानुभावत् भक्तेक्यावेदकप्रमाणभूता या कृष्णोपनिपनिषत्थ-श्रुतिस्तद्विरुद्धं चेति लीलानिसन्वे भक्तभेदप्रसङ्गादुक्तश्रुतिविरोधो, भक्ताभेदे च लीलानित्यत्वभङ्गादनुन्छित्तिधर्मश्रुतिविरोध इत्युभय-तःपाशारज्ज्ञारत्याशङ्कायामुपसंहारदौर्घट्ये प्राप्ते तश्चिष्टत्यर्थमुत्तरं सत्रं पडतीत्यथेः ॥

## सर्वाभेदादन्यतेमे ॥ १०॥

लीलामध्यपातिनां सर्वेषां पदार्थानां ब्रह्मणा सहाभेदाद् ब्र-ह्मणश्चेकत्वाद पूर्वलीलातोऽन्यत्रोत्तरलीलायामपीमे पूर्वलीलास-म्वान्धन एव त इसर्थः । अत्रेदमाकूतम् । रसो वै स इति श्रुसा,

सर्वाभेदादन्यत्रेमे ॥ व्याकुर्वन्ति । \* लीलेत्यादि \*। ब्रह्मणा सहामेदादिति \*। 'तस्मान्न भिन्ना एतास्तु आभिर्मिन्नो न वै प्रभुः। भूमाबुत्तारितं सर्वे वैकुण्ठस्वर्गवासिनामि'ति कृष्णोपनिषच्छ्रुतौ सर्वासां ब्रह्माभेदश्रावणेन तन्त्यायेनान्येषामपि पदार्थानां तथात्वात्। नन्वस्तु भक्तानां ब्रह्माभेदस्तथापि पूर्वोक्ताशङ्कायाः कथं निवृत्ति-रित्याकाङ्कायामभेदस्बरूपं व्याकुर्वन्ति । \* अत्रदमित्यादि \* । प्र-काशाश्रयाधिकरणे खरूपधर्माणां ब्रह्माभेदस्तादात्म्यरूपो भेदविर-द्धसम्पन्निणीतसत्र परिच्छिन्नकार्यकर्तृत्वस्य भेदनिणीयकत्वेन स-चिचदानन्द्रपस चाभेदनिर्णाकत्वेन भेदात्यन्ताभावरूपस्याभेदस्या-ऽभावात् । तस्यां च सम्पदि स्वाश्रयाविनाभूतत्वं प्रविष्टमिति ब्रह्मा-विनाभृता ब्रह्मात्मकाः सच्चिदानन्दरूपाः स्वरूपधर्मा इति सिद्धम् । असद्वा इदमत्र आसीत् ततो वै सद्जायत, तदात्मानः स्वयम-कुरुत तस्मात, तत् सुकृतमुच्यत इति, यद्वैतत् सुकृतं, रसो वै स इति श्रुतौ च, सोऽकामयतेत्यादिना पूर्वानुवाक उक्ता या सृष्टि-स्ताम, असद्देत्यादिना असाधुत्वेन प्रदर्श, ततो वै सद्जायतेत्यनेन विविक्षतस्य प्रकटितस्य साधुत्वमुक्त्वा तत्र हेत्वाकाङ्कायां तदा-त्मानमित्यादिना ततो विशेषमाह। तत्र हिं प्रजायेयेतिद्वितीयाऽऽका-रादुच्चनीचभावः । अत्र तु खयमेव परिणत इत्ययं परिणामः सुकृतकप इति । ननु तत्रापि, बहु स्यामिति पूर्वाकारात् स्वस्यैव परिणामे कथमस्यैव सुकृतत्वं, न तस्येत्याकाङ्कायामेतस्य सुकृतत्व-हेतुमाह । यद्वैतत् सुकृतं, रसो वै स इति । वैशब्द उक्तशङ्ग-निवृत्त्यर्थः । एवकाराऽर्थो वा । तथाच यदेतत्सुकृतं स वै निश्चर्यन रसः सर्वसारभूत आनन्दः। तद्देवाग्रे परिचाययति। रसः ह्येवाय-मिलारभ्यानुवाकसमाप्तिपर्यन्तम् । तथाच पूर्वसृष्टौ सव्चितोरव सर्वरस इति श्रुसा च सर्वरसात्मकत्वं ब्रह्मणो निर्णीतम् । तथाच यस्य रसस्य ये विभावानुभावादिक्तपास्तैः स रसः सम्पद्यते । आतानवितानात्मकतन्तुभिः पट इव । अतस्तत्तादात्म्यं रसस्येति सर्वाभेदो निष्पत्यूह इति । ननु विरुद्धदिक्कयोरेकजातीयभावव-तोभित्तयातेशयेन युगपदेकजातीयलीलासहितभगवत्पादुर्भावे भग-वतो व्यापकत्वेनैवं पादुर्भावस्योपपन्नत्वेऽपि लीलापदार्थानामव्या-पकत्वाद्युगपदाविभीवोऽनुपपन्नः । भक्तयोः समानत्वाद्भक्तिमार्ग-

प्राधान्यं, नानन्दस्य । इंहं त्वानन्द् एव तत्तद्रूप इति तस्याः सका-शादस्मिश्नयं विशेष इत्यर्थः । एवं सर्वरस इति श्रुती च सर्वरसा-SSEमकत्वेन । तेनैताश्यां ब्रह्मणी रसात्मकत्वं निर्णीतम् । तेन यत सिद्धं तदाहु । \* तथाचेत्यादि \*। \* विमावानुमावरूपा इति \*। आलम्बन्बिभावरूपा भका, उद्दीपनविभावरूपा ऋत्वादयः । अनु-भावाः कटाक्षवेणुवादनादयस्तेषां सर्वेषामेवं तादात्म्यरूपे अभेदे निर्विधे छीलासानां भक्तानां ब्रह्मात्मकत्वेन निर्यत्वात् पूर्वोत्तरली-लासम्बन्धित्वं निर्विध्नम् । लीलानां च ब्रह्मधर्मत्वान्नित्यत्वम् । एवं सर्वेषां निल्पत्वे युगप सर्वछीछातुभव आपतित । स च, अङ्गसङ्गं करिष्यामीत्यादिश्रीतप्रयोगाऽन्यथानुपपत्यवगतभगवदिच्छामहिम्ना, तत्सामर्थ्यमहिम्ना च निवारणीयो, न तु मक्तानुभवादेरनित्यत्व स्वयं कल्पनीयम् । ब्रह्मणो मनोवागगोचरत्वस्थानिरुक्तादिश्रुतिसिद्ध-त्वात्।इदमत्र बोधसौकर्यार्थमुक्तम् । उत्पत्तिपक्षस्याप्येकदेशत्वेनादर-णात् । वस्तृतस्तु यथा लीला सम्पद्यते तत्त्रकारकं सर्वे ब्रह्मेव। तथैव ळीळापि।यदकमव्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्तादितिश्रुतेः। 'यथा सुवर्ण सुकृतं पुरस्तात् पश्चाच्च सर्वस्य हिरण्मयस्य।तदेव मध्ये व्यवहार्यमाणं नानापदेशैरहमस्य तद्वदि'त्येकादशे भगवद्वाक्याच्च । उपपत्तिपक्षस्यैव मुख्यत्वात् । तच्च प्रागेवापपादितमिति न कि-श्चिदनुपपन्नामत्यर्थः । अत्रैव किञ्चिदाशक्क्य परिहरन्ति । \* र्नान्व-त्यादि \* सामञ्जस्यादित्यन्तम् \* । श्राद्धर्भाव इति \*। विचार्य- विरोधापातादिनिगमकाभावाच्चैकत्र मायया प्रदर्शयतीति च न वक्तुं युक्तामिति शङ्काप्येताभ्यां निरस्तेति ह्रेयम् । ब्रह्मणो च्याप-कत्वाच्छील्लायाश्च तेन सहाभेदात्त्रयात्वादेकस्मै भक्ताय यथा ब्रह्म-णा सह लीलापदार्था आविर्भवन्ति तथैव तदेवान्यत्रापि भक्त-समानदेश आविर्भवन्तीति सर्वसामञ्जस्याद ॥ ५०॥

चनु व्यापकत्ववतः पूर्णानन्दैक्वर्यवीर्यादयोऽपि धर्मास्तेषु प्र-तीता भवेयुः । नचैवमस्ति । दुःख्नूमभावनायां प्रभुमेव पार्थयन्तिः यतः । एवं सति व्यापकत्वमपि न वक्तुं शक्यम् । तुल्यत्वादतः उत्तरं पठति ॥

आनन्दादयः प्रधानस्य ॥ ११ ॥ पूर्णानन्दैश्वर्यादयः प्रधानस्य धर्मिणो ब्रह्मण एव धर्माः ।

माण इति शेषः । \* इति शङ्कोति \* । छीछासम्बन्धिपदार्थाव्याप-कत्वकृता शङ्का । \* तथात्वादिति \* । व्यापकत्वात् । तथाच नेऽपि, व्यापका एव । परिच्छिन्नत्वप्रतीतिस्तु हेन् तेन प्रकारेण ततस्ततोः मायापसारणाद्विरुद्धधर्माश्रयत्वस्य साधितत्वाच्चेति न किमण्यमु-पपन्नामित्यर्थः। तेन स्वरूपप्रधानस्य भक्तिमार्गीयस्य तत्त्वछीछासम्ब-चित्रां भक्ताद्यो गुणाः सर्वेऽप्युपंसहारणीया इति वोधितम् ।

अन्ये त्वत छान्दोय्यवाजसनेयिकौशीतिकनां ज्येष्ट्यश्रेष्ठ्यान् दिगुणिका प्राणविद्येका, भिन्ना वेति संशये भिन्नेत्याशङ्का छान्दोन् य्यवाजसनेयिनोर्गुणाधिकयेऽपि रूपाभेदाद्विद्येक्ये कौशीतिकनामपि वशिष्ठत्वादिगुणोपसंहारं सिद्धान्तयन्ति।

तद्स्मन्मते समाचारसूत्रे निरूपणप्रकारभेद्स्य प्रायश्चित्ता-द्यनुज्ञायकत्वे उपसंहारानुगुण्यस्थापनादुगसंहारसूत्रेऽर्थाभेदकथ-नाच्च सिद्धचतीत्युपेक्षितं बोध्यम्॥ १०॥

अग्रिमसूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । आनन्द्दाद्धः प्रधानस्य ॥ व्याकुर्वन्ति । \* पूर्णेत्यादि \* ।

लीलापदार्थास्तु ब्रह्मधर्मत्वेन व्यापका उच्यन्ते । व्यापकस्य धर्मि-णोऽनागन्तुकधर्मस्य व्यापकत्विनयमात् । न हि धर्मेषु पूर्णानन्द-त्वाद्यः सम्भवन्ति । धार्मित्वापत्त्या धर्मत्वव्याहतेः । अत एवात्र प्रधानपदमुपात्तं, धर्मगुणभावेन लीलापदार्थानामाविभीव इति ज्ञा-पयितुम् ॥ ११ ॥

प्रियशिरस्त्वाद्यप्राप्तिरुपचयापचयौ हि भेदे ॥ १२॥ ननूपासकस्य प्रियत्वादिंगकारकज्ञानक्रममादाय प्रियत्वा-

\* व्यापकत्वनियमादिति \* । अयं नियम आकाशपरिमाण आत्मचेतनायां च स्फुटः। नच पूर्णानन्देश्वर्याद्यभावे तेषु ब्रह्मत्व-स्यौपचारिकत्वापत्तिरिति शङ्काम् । तत्र तद्दनाविभावेनैवोपपत्तेः। नच तत्र को हेतुरिति शङ्काम् । लीलेक्काया एव तथात्वात्। नच तिर्हि विशेषतो निर्वाच्यमिति वाच्यम्। विदितान्यत्वानिरुक्तत्वादिश्व-तिभिरेव तिन्नवारणात्। नचु तथापि संशयो न निवर्चतिति चेद्, न निवर्चतां नाम तथापि, भिद्यते हृदयप्रनिथरिति श्रुतेभेगवद्दशेनाऽनन्त-रमेव तिन्नवृत्तेरिति यथाश्रुतमिति मन्तव्यमिति दिक्। स्वव्याख्या-तस्यार्थस्य व्यासाशयगोचरत्वायाहुः। \* अत प्रवेत्यादि \*। प्रतेन तेषु स्वरूपानन्दांशभूतजैवानन्दसत्त्वेऽपि भगवद्दानेन तद्धर्माशम्-तानां मजनानन्देश्वर्यादीनां तेषु प्राकट्येऽपि न गुणभावनिष्टत्ति-रित्यपि श्वापितम्। अयमेवार्थः पृष्टिप्रवाहमर्याद्यां, स्वरूपेणावतारे-गित्यपि श्वापितम्। अयमेवार्थः पृष्टिप्रवाहमर्याद्यां, स्वरूपेणावतारे-गित्यपि श्वापितम् । अयमेवार्थः पृष्टिप्रवाहमर्याद्यां, स्वरूपेणावतारे-गित्यपि श्वापितम् इति बोध्यम् । तेन भगवद्दमाधारणिनरङ्कुश-जगत्कर्तृत्वाद्यः सर्वेशितृत्वाद्यश्च भक्तेषु नोपसंहर्त्तव्या इति श्वोधितम्। एवं त्रिस्तृत्या भक्तिप्रकरणीया भगवद्धमा विचारिताः॥११॥

प्रियशिरत्वाद्यप्राप्तिरुपचयापचयौ हि भेदे ॥ आनन्द्रभयवि-द्यायामानन्दादयो धर्मा ब्रह्मासाधारणा इति सिद्धम् । तत्प्रसङ्गेन तिद्वशेषणानि विचारयतीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* ननृपास-कस्येत्यादि \* । उक्तत्रिस्त्रयां साकारत्वव्यापकत्वादयो भक्तसा-धारणाः, पूर्णानन्दैश्वर्यादयस्तु भगवद्साधारणा इति भगवद्धर्मक्षेषु दिथर्माणां शिरस्त्वादिक्षपत्वमानन्दमयाधिकरणे निक्षिपतिमिति लीलास्थानामपि प्रियत्वादिज्ञानस्य सत्त्वाद्वापि स्वक्ष्पोपासक-स्य प्रियशिरस्त्वादिधर्माणामुपसंहारः कार्य इसाशङ्का परिहरति । प्रियशिरस्त्वाद्यपाप्तिरिति । चित्तशुद्धितारतम्यहेतुकाप्रियत्वादि-ज्ञानं लीलास्थानां चित्तशुद्ध्यपेक्षाऽभावात्र सम्भवतीति न तेषा-मत्रोपसंहारः कार्य इसर्थः । अथवा नन्वानन्दमयोपासनामथर्वणो-

भक्तेषु न त इति स्थितम् । तथा सत्यानन्दाद्य इच प्रियशिरस्त्वा-द्योऽपि तत्र पठितत्वात् तदसाधाराणा इति प्रियादीनां शिरस्त्वा-दिरूपत्वमानन्दमयाधिकरणे अन्नमयादिपूपासनाकथनेनोपासकस्य शानक्रममादाय निरूपितम् । तेन लीलास्थानां भगवति प्रियत्वा-दिशानस्य सत्त्वाद भक्तिमार्गीयोपासने तेषां पुरुषविरुद्धत्वभानेऽप्य-साधारणत्वात प्रियत्वादिषु शिरस्त्वादिके अधिके श्रीतत्वाद्धा-विते दोषाभावात् तेषामुपसंहारः कार्यं इत्याशङ्ख परिहरतीत्यर्थः । सुत्रं तात्पर्यकथनमुखेन व्याकुर्वन्ति । \* चित्तराद्धीत्यादि \*। अत्र प्रधानस्येतिपदं पूर्वेसुत्राद्जुवर्त्तते । तथाच चित्तशुद्धितारम्येन भा-समाने प्रधानस्य भेदे हि यस्माद्धेतोः, उपचयापचयौ प्रमोदमोद-रूपावानन्दोपचयापचयाबुपासकस्य भासेते । छीलास्थानां ब्रह्मतादात्म्यस्य पूर्वाधिकरणे उक्तत्वात् तादशां चित्ते तारतम्य-भानस्य कुत्राप्यनुक्तत्वात्तदभावेन भगवति तदवयवेषु च यत् प्रियत्वादिशानं तिश्वरुपियस्नेहहेतुकं, न चित्तराद्धितारम्यहेतुकम्। अत उपासकज्ञानक्रममादाय श्रुतौ निरूपितानां प्रियशिरस्त्वादी-नामप्राप्तिः, प्राप्तिरेव न सम्भवतीति भक्तिमार्गे तद्तुसारिणा स्वरू-पोपासकेन तेषामुपसंहारो न कार्य इत्यर्थः । अस्मिन् पक्षे उपासना-मार्गीयस्य तदुपसंहारपक्षोऽर्थादेवायाति, तथाप्यानन्दमयवाक्ये-ऽर्थवणोपनिषदि च सदानन्दत्वस्योक्तत्वादुभयप्राधान्येनोपासकस्य निर्णयो न सिद्धातीत्यतः सूत्रं प्रकारान्तरेण व्याख्यातुमवतारय-न्ति। \* अथवेत्यादि \* । उक्तविधस्योपासकस्य पुरुषरूपविरुद्ध-पक्षाद्यपसंहारस्यायुक्तत्वादानन्दमयवाक्ये च पुरुषस्य विधामात्र- पनिषदुक्तपश्चरात्राद्यागमोक्तप्रकारेण कुर्वतः पुरुषक्षे पक्षाद्यप्रसंहारस्यायुक्तत्वादानन्दमयाधिकरणे तद्रृपस्यैवोक्तत्वात् पुरुषक्ष्पः कथमानन्दमयः । तथात्वे वा कथं नोक्तोपतंहारः । अपरं च । मोदप्रमोदयोरुपचितानुपचितानन्दक्षपयोर्युगपत्सक्त्वेन देशभेदेना- पि भिन्नत्वानित्यानन्देकरसे ब्रह्मणि तादम्कपकथनमनुपपन्निससा- शङ्क्य परिहरति । पियशिरस्त्वादीति । यद्यथर्वणोपास्यातः मि- यशिरस्त्वादिविशिष्टस्य भेदः इयात् तदा तदमाप्तिः स्यान्न च त- थिति पियशिरस्त्वादिकमुपासनामार्गीयस्याप्याथर्वणिकादेरुपसंहार्य- भेवेसर्यः । चित्तर्शाद्धतारतम्यहेतुकं पियत्वादिश्च।निमिति पक्षे परो-

मेव गृहीतम् । तच स्त्रीत्वव्यवच्छेदार्थत्वेनापि युज्यते इति पक्षिकः पस्यैवोक्तत्वात् पुरुषरूपः कथं सः । अतः सोपासना एतदुपनि-षदुक्त रूपेण न युक्ता। अथ ब्रह्मत्वस्याविशिष्टत्वादेतदुपनिषदुक्त-स्याप्यानन्दमयत्वेऽत्रापि पक्षिरूपस्य सत्त्वात् कथं न पक्षाचुपसं-हार इत्येका शङ्ग । अपरश्चेत्यादिनोक्ता मिथ्यावादिकता द्वितीया। \* देशभेदेनेति \*। दक्षिणोत्तरभेदेन। \* तादशरूपकथनमिति \*। भेद्युक्तरूपकथनमानन्दमयवाक्येऽनुपपन्नमित्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्व-न्ति । \* यदीत्यादि \*। तथाचास्य सूत्रस्य तर्कगर्भत्वेनाऽपि व्या-ख्यातुं शक्यत्वात् । वाक्यद्वयेऽप्युक्तस्य ब्रह्मण पेक्येन विरुद्ध-धर्माश्रयत्वेन च पूर्वाशङ्कोक्तस्योभयरूपत्वस्य पक्षिरूपत्वस्य वा दु-ष्टत्वाद्पासकस्यात्र तदुपसंहारो न दुए इति भावः । ननु प्रमोद-मोदयोरक रूपत्वे भेदस्तु सिद्ध प्वेति कथं तदभाव इत्यत आहुः। \* चित्तेत्यादि \*। अपिः समुचये । तथाच मान्त्रवर्णिकस्तवया-ख्याते मोदप्रमोदयोः परिनिष्ठितापरिनिष्ठितानन्दपक्षे । तयास्ताह-शत्वज्ञानस्य चित्तशुद्धितारम्यहेतुकन्वेन स्वरूपाभेदकतया ब्रह्मणि भेदाभावात्तथा । वस्तुतस्तु परोक्षवादोऽयमिति प्रतिज्ञाय तत्र नि-रुपधिपीतिरेव मुख्येत्यादिना व्युत्पादितं परोक्षवादपक्षे च रसा-त्मके स्वक्षे तदात्मका एव भावा भक्तानां हृदि तथा स्फ्ररन्तीति

क्षत्राद्यक्षेऽपि तत्र भेदाभावान्मोद्यमोद्योर्न त्वदुक्तरूपत्विमसः श्रंः । ब्रह्मधर्मा एव भिन्ना इत्युपासनार्थं तानादाय शिरःपाण्यादि-निरूप्यत इति तत्रेव निरूपितमस्माभिः । यद्यप्यानन्दमयाधिकर-ण एवास्यार्थस्योक्तत्वान्नेयं शङ्का सम्भवति । तथापि गुणोपनं-हारमसङ्गे मिथ्यावादिन आपाततः शङ्का सम्भवतीयाचार्येणो-क्त्वा निरस्ता ॥ १२ ॥

ननूपास्यक्ष्पस्यानिरुद्धा एव ग्रुणा उपसंहर्त्तव्या, न तु नि-रुद्धाः । तथाच पुरुषक्षे पक्षादिनिरुद्धिमिति न तदुपसंहायीमसा शङ्क्याह ॥

ताइराप्रतीतेस्तद्भावहेतुकत्वेन रसरूपे ब्रह्मणि भेदाभावान्मोद्प्रमो-द्योनीपचयापचयकपत्विमिति । अयम् अर्थः सूत्रतात्पर्यगीचरः । तथाच भेदाभावाद्यथा संकर्पणस्वरूपोपवर्णने, किरीटसाहस्त्रमणि-प्रवेकप्रोद्योतितोद्दामफणासहस्रमितिवदुचित उपासनामार्गीयस्य तद्रपसंहारो, भक्तिमार्गीयस्य तु परोक्षवादोक्तरीत्या प्रियत्वादेरे-वोपसंहार इति भावः। नतु मा भूतामानन्दोपचयापचयौ स्वरू-निष्ठौ, तथापि प्रियत्त्रादीनां शिरस्त्वादिभावनं तु विरुद्धमेवेति कथं तद्रपसंहार्यमित्यत आहुः। \* ब्रह्मेत्यादि \*। \* तत्रैव निर्काप-तमिति \* तस्मिन्नेव वर्णके, पुरश्चके द्विपद इति श्रुतिविचारं भ-क्तानामळौकिकदेहस्थित्यर्थमञ्जमयादिरूपस्तत्र तत्र प्रविशति। जी-वे त्वानन्दमय इति निरूपितम् । तथाच जीवे पक्षिरूपेण प्रविश-तोऽवयवा भिन्ना एव, ते जीवस्य यथाधिकारं प्रियादि रूपेण भास-न्त इत्युपासनायां त उपसंहार्याः । भक्तिमार्गीयस्य तु तेषु भद-भानात् त तत्र नोपसंहायी इति पूर्वोक्ताधिकारनियता वर्णकद्ध-यसिद्धा व्यवस्थेत्यर्थः । नतु यद्यानन्दमयाधिकरणे अयमर्थः सूत्र-कारेण सूचितः स्यात् पुनरत्र किमिति वदेदित्याशङ्कायामाडुः । \* यद्यपीत्यादि \*। \* इयमिति \*। मोद्रमोद्विपयिणो । तथा-चैतद्र्धे पुनः कथनमतो न दोष इत्यर्थः ॥ १२ ॥

# इतरे त्वर्थसामान्यात ॥ १३॥

इतरे पुरुषक्ष्पे विरुद्धत्वेन ये भासामाना धर्मासेऽप्युपंसह-र्त्तव्याः । तत्र विरोधव्यवच्छेदज्ञापनाय तु शब्दः । तत्र हेतुरर्थ-सामान्यादिति । अर्थः पदार्थ आनन्दमयत्वलक्षणस्तस्य समानत्वा-देकत्वादिसर्थः ॥ १३ ॥

अधानन्दमयाधिकरण उक्तप्रकारेण ये प्रियत्वादिधर्मास्ते-षामेत्रोपसंहारः कार्यो, न हु पुरुषक्ष्पे पक्षादीनामपीसिग्निमं पठित ॥

आध्यानाय प्रयोजनाभावात् ॥ १४॥

आनन्दस्वरूपस्य यावन्तो धर्मा भक्तिमार्गीयाः परोक्षवादेन उच्यन्ते भियत्वप्राधान्यादयस्तेषां सर्वेषां ध्यानमासमन्ताद् ध्यानं,

इतरे त्वर्थसामान्यात् ॥ नन्वेवं पश्चद्वयस्वीकारे को हेतुरि-स्थाकाङ्कायाम् इतरादिस्त्रत्रयप्रणयनमेव हेतुरिति सूचयन्तः, पूर्व-मुपसंहारपक्षे हेतुं वदतीत्याशयेनावतारयन्ति । \* ननूपास्यत्यादि \* । ग्याकुर्वन्ति । \* इतर इत्यादि \* । ननूपसंहारसूत्रे एवायं हेतुः सिद्ध इति पुनः कथनस्य कि प्रयोजनमत आहुः । \* तत्रत्यादि \* । \* तत्रिति \* । परस्वरूपे । \* तत्रेति \* । उपसंहारे । तथाच ब्रह्म-त्वप्राधान्यनोपासनं सम्बन्धि ब्रह्मेव । सदानन्दप्राधान्येनोपासने-ऽपि, तथारेक्यं परं ब्रह्मोति वाक्याद् भक्तेगीणत्वाध सम्बन्धि ब्रह्मेव पुरुषत्वादिकं तु न प्रधानमतस्तक्षोपसंहारनियामकमित्ये-तत्स्मरणाय तदुक्तिरित्यर्थः ॥ १३॥

आध्यानाय प्रयोजनाभावात् ॥ तर्हि भक्तिमार्गेऽपि परस्यैवो-पास्यत्वात् तत्र कुतो नोपसंहार इत्याकाङ्कायामनुपसंहारपक्षे हेतुं वदतीत्याशयेनावतारयन्ति । \* अथेत्यादि \* । \* उक्तप्रकारेणेति \* पराक्षवादोक्तरीतिकरसात्मकतया। पतस्य पदस्य, उपसंहारः कार्य इत्यनेनान्वयः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* आनन्देत्यादि \* । तदर्थं ये धर्मा उपयुक्तास्त एवोपसंहर्तव्या, नान्ये । तत्र हेतुः । प्रयोजनाभावादिति । ध्यानपदार्थस्य तावद्भिरेव सिद्धेरिधको-पसंहारे तथात्वादिसर्थः ॥ १४ ॥

अन्येषामनुपसंहारे हेत्वन्तरमप्याह ॥

#### आत्मराब्दाच ॥ १५॥

प्रियमेवेसादिना परोक्षवादेनोक्तानां प्रियमाधान्यादीनामेव भावना कार्या, न तु यथाश्रुतानां शिरःपक्षादीनां तेषामिवविक्ष-तत्वात । तत्र हेतुरात्मशब्दादिति । आनन्द आत्मेसनेन पूर्वोक्ता-नां प्रियमाधान्यादीनां रसात्मकानामात्मा स्वरूपमानन्द इत्युक्त-म् । अग्रे रसो वै स इति वक्ष्यमाणत्वात तस्य च स्थायिभावा-

\* ध्यानपदार्थस्येति \* भक्तिमार्गीयस्य तस्य । शेषस्तु निगद्या-ख्यातः ॥ १४॥

आत्मशब्दाच ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* अन्येषामित्यादि \*
ननु प्रयोजनाभावेऽपि ब्रह्मस्वरूपपरताया अविशिष्टत्वात् प्रक्षाद्युपसंहारे को दोष इत्याकाङ्कायां हेत्वन्तरमप्याहेत्यथः। व्याकुर्वन्ति ।
\* प्रियमेवेत्यादि \* । \* तत्र हेतुरिति \* । अविवक्षितत्वे हेतुः। \*
इत्युक्तमिति \* तस्मादिति शेषः। तथाच यथाऽन्नमये इदमा परिदइयमानबोधनाङ्गौकिकदृष्टौ पक्षादीनामविवक्षितत्वम् । तथात्र आनन्द्पद्समिभव्याहृतेनात्मपदेन प्रियादिखरूपस्थानन्दत्वेन बोधनाद्
भक्तिदृष्टौ पक्षादीनामविवक्षितत्वमेव दोष इत्यर्थः । नन्वाकारपूरकावयवप्रायपाठे प्रविष्ट आत्मशब्द आकारे तात्पर्यरहित इत्यत्रः कि
मानमित्यत आहुः। \* अप्र इत्यादि \* आनन्दमयविवरणे आत्मानं
स्वयमकुरुतेत्यादिना आत्मन एव प्राकट्ये रस्तो वै स इति रसदूपताया वश्यमाणत्वाद् रसस्य च निरुपाख्यरूपस्थायिभावात्मकत्वात्
तस्यैव परस्यात्मां विवरणाय प्रपाठकप्रवृत्या तस्यैवानन्दमयत्वाद्वोपक्रमादिकं तात्पर्येलिङ्गमेव मानमित्यर्थः। नन्वेवं स्रति अतौ

त्मकत्वात्त्रस्यैत्रानन्दमयत्वाच प्रियविषयकलीलामध्यपातिभक्तज्ञान-प्रकाराणामि रसात्मकत्वेनानन्दक्षपत्वाद तेषामुपासना द्वमा-अधिकाराभावाच्छिरःपक्षादिक्ष्पेण कार्येति भाववती श्रुतिस्तथा न्यक्षपयद । एतेन यत्परम्परासम्बन्धेऽप्युपास्यत्वं तदस्य महत्त्वं कियदविध वाच्यीमिति ज्ञाप्यते । एवं सत्युपासनामार्गीयोपास्यं विभृतिक्ष्पं, न तु मूलक्ष्पम् । यन्न योगेनेति वाक्यादिति ज्ञेयम् ॥ १५॥

पक्षांदिरूपत्वं किमित्युक्तमत आहुः। \* प्रियविषयकेत्यादि \* तथा-च न सर्वथा तत्र निस्तात्पर्योऽपि तु मुख्याधिकारिणः प्रति तथत्य-र्थः । नन्भयाः परस्वरूपपरत्वे तुल्ये कथमधिकारवैलक्षण्यावगति-रित्यत आहः \* एतेनेत्यादि \*। आत्मपदस्यानन्दस्वरूप एव ता-त्वर्येण यत्वरम्परासम्बन्धेऽपि पक्षादिविशिष्टानन्दमयस्योपास्यत्वं तस्य सम्बन्धिनो महत्त्वं कियदवधि वाच्यमिति तद्प्रिमया, यतो बाच इति श्रत्याऽपि ज्ञाप्यते । एवं तस्योत्कर्षे सति उपासनामार्गी-योपास्यं विभूतिरूपं, न तु मूलरूपम् । 'यन्न योगेन सांख्येन दानवत-तपोऽध्वरै:। व्याख्यास्वाध्यायसंन्यासैः प्राप्तुयाद् यत्नवानपी'त्येका-दशस्कन्धे भगवता केवलेन भावेन स्वप्राप्ति प्रक्रस्येतरनिषेधकथना-दुग्रे च रसभाववतामेव प्रशंसाया उक्तत्वात्। तथ।चैवविभ-वाक्ये-रेव वैलक्षण्यावगतिरित्यर्थः । एवं चतुःसूच्या प्रियशिरस्त्वादि-धर्माणामुपसंहारानुपसंहारावधिकारभेदेन विचारितौ । एवञ्चात्र बोधसीकर्यार्थमवान्तराधिकरणव्यवस्था कृता । वस्तुतस्तु पश्चदश-सुत्रेणांननाधिकरणेन, विद्येक्यवेद्यैक्ययोरुपसंहारहेतुप्रयोजनयोः परांबद्यास्य तदबाधकपरिहारतद्व्यवस्थयोरानन्दादीनामसाधारण-त्वेनानुपसहारत्य प्रियशिरस्त्वादीनां व्यवस्थयोपसंहारस्य च निर्ण-यात्, सर्वप्रपञ्चातीतः सर्वेमुपसंहृत्येवमेकः कारणरूपश्च भवति, प्राणाख्यां च कलां सुजत इति वोधितम् ॥

ः शङ्कराचायास्तु, अन्यथात्वादित्रिसूत्रेऽधिकरण उदगीथ-विद्यां, ब्याप्तश्चेत्यकसूत्रेऽधिकरणं च तदीयरोपं, सर्वाभेदंत्येकसूत्रे च प्राणिवद्याम, आनन्दाद्य इति सूत्रे च ब्रह्मधर्माणामेवोपसंहारानु-पसंहारों विचार्य, आध्यानादिद्विसूत्रे इन्द्रियेश्यः परा हार्था इत्या-दिके, सा काष्ठा सा परागितिरित्यन्ते काठकवाक्येऽर्थादीनां ततस्ततः परत्वप्रतिपादने प्रयोजनाभावात, सा काष्ठा सा परागितिरित्यनेन पुरुषविषयकाऽऽद्रप्रदर्शनाच्च तस्यैव परत्वं प्रतिपाद्यत इतिः सि-द्वान्तमाहुः।

भास्कराचार्या अप्येवमेव वदन्ति।

तत्र परविद्याविचारं विहाय प्रथमत एवोद्गीथप्राणविद्याः विचारे वीजं न पर्यामः । युक्तं तु परविद्यासु विचार्यमाणास्वाजुषिङ्गकी तद्विचारस्यापि सिद्धिरिति । अतीतपादान्ते ब्रह्मण एव धर्माणां विचारात् । समन्वयेऽपि यूर्वमानन्दवाक्यान्येव विचार्य पश्चात् प्रतीकवाक्यविचारादिति । एवमाध्यानाधिकरणविषयवाक्येऽपि अर्थादीनामिनिद्द्यादिश्यः परत्वप्रतिपाद्नं न निष्ययोजनम् ।
तत्त्व्विष्ठप्रताप्रतिपादनस्येव प्रयोजनत्वात् । अन्यथा विषयत्यागेनिद्दयनिग्रहयोरनास्थायामिन्द्रियैर्विषयाक्कप्रैरिति स्मृत्युक्तप्रणाङ्या तैः
प्रवलानर्थप्रसङ्गात् । ज्ञाते तु तत्तियामकतया तेषां तत्तत्परत्वे तस्यागनिग्रहादिभिः पुरुषिनष्ठपरत्वप्रातिपत्तिसौकर्युमिति तस्यैवः
मुख्यप्रयोजनत्वादिति ।

रामानुजाचार्यास्तु, आध्यानादिस्त्रद्वयमित्रमं चः स्त्रद्वय-मानन्दाद्यधिकरणस्येव शेषत्वेनाहुः । तन्तः प्रियशिरस्त्वादीनां ध्यानार्थत्वमेव, न तु सर्वदा आनन्दमयप्रतीतावनुवर्त्तन्त इत्याध्यान-स्त्र आहुः । अप्रिमे तु, अन्योऽन्तर आत्माऽऽनन्दमय इत्यानन्दम-यसाऽऽत्यशब्देन निर्देश्यदात्मनश्च शिरःपक्षपुच्छाद्यसम्भवात् प्रिय-शिरस्त्वादयस्त्वस्य सुखप्रातिपत्त्यर्थ निरूपणमात्रमित्याहुः । इह तु विभूतिरूपे तथा वर्त्तन्त इति मुख्याधिकाररिहतानाम् आनन्दमये ध्येयाः । मुख्याधिकारिणां तु विभूतौ ध्येया, न तु पुरुषोत्तम इति विशेषः । आत्मगृहीत्यादिस्त्रद्वये तु अन्योऽन्तर आत्माऽऽनन्दमय, इन् त्यत्रात्मपदेन परमात्मेव गृह्यते । इतरवत । आत्मा वा इदमेक ए-वाप्र आसीत् स पेक्षत लोकानुस्जा इत्येतरेयवत् । कुतः १ उत्तरा-त् । सोऽकामयत बहु स्यामिति वाक्यात् । अवधारणं च तस्माद्वाः पतस्मादिति पूर्ववाक्यस्थमाद्वः । तदस्माकमिप संमतम् ॥ १५॥ १॥

# आत्मगृहीतिरितरवदुत्तरात् ॥ १६ ॥

तैत्तिरीयकेऽन्नमयादिनिरूपणे पुरुषविधत्वं तेषां निरूप्य, तस्येष एव शारीर आत्मा यः पूर्वस्येति सर्वत्र निगयते । तत्रा-ऽऽनन्दमयपर्यन्तं शारीरात्मत्वकथनाद्भवति संशयः।शरीराभिमानी जीव एव कश्चिदुत ब्रह्मेव । तत्र शारीरपदाज्जीव एव भवितुमर्हित । तथा सत्यानन्दमयस्यापि ब्रह्मत्वं नोपपयते । उच्यते च भार्गव्यां विद्यायामन्नं ब्रह्मोति व्यजानादित्यारभ्याऽऽनन्दमयप्पन्तमानन्दो ब्रह्मोति व्यजानादित्यन्तया श्रुसा ब्रह्मत्वीमत्युभयतः-पाशा रज्जुरिति माप्त आह । इतरवज्जीववदात्मगृहीतिरात्म-प्रहणम् । तस्येष एव शारीर आत्मेति यत्तदुत्तराद । यः पूर्व-

आत्मगृङ्गीतिरितरवदुत्तरात् ॥ पूर्वाधिकरणे भक्तिमार्गीयाणां प्रियशिरस्त्वाद्यनुपसंहारे, आनन्द आत्मेत्यात्मशब्द्ययोगो हेतुत्वेनोक्त इति तत्प्रसङ्गेनानन्दमयप्रकरणस्थमात्मशब्द्यक्रवाक्यान्तरं
विचारयतीत्याशयेनैतद्धिकरणविषयादिकमाहुः । \* तेत्तिरीयक
इत्यादि \*। \* भवति संशय इति \* आस्मन् वाक्ये भवति संशयः।
पूर्वपक्षमाहुः । \* तत्रेत्यादि \* इदं हि वाक्यं प्राणमयमारभ्यानन्दमयपर्यन्तं पठ्यते । तत्र तस्य प्राणमयादेः, एष एव शारीरः शरीराभिमानी आत्मा इत्युक्ते, क एष इति शङ्कायां यः पूर्वस्यत्युच्यते ।
तत्रापि पूर्वपूर्वविचारे सर्वेभ्यः पूर्वोऽक्षमयोऽस्तीति तस्य यः शारीर
आत्मा स सर्वस्येति सिद्ध्यति । तदिममानी च जीव एव लोके इइयते । तथा सति स एवानन्दमयस्याप्यभिमानित्वेनायातीति तस्यापि ब्रह्मत्वं नोपपद्यते । नचाब्रह्मत्वमेवास्त्विति वाच्यम् । उच्यते
च भागेव्यां विद्यायामन्नाद्यानन्दान्तानां ब्रह्मत्वम् । अत उभयथापि
भुतेर्विरोधादत्र निर्णयो दुर्घेट एवेति पूर्वः पक्ष इत्यर्थः । सिद्धान्तं
व्याकुर्वन्ति । \* इतरविद्त्यादि \* । \* जीववादिति \* शारीरपद्स-

स्येति सर्वत्रोक्तत्वात सर्वेभ्य उत्तर आनन्दमयस्तस्माद्धेतोरिस-र्थः । अन्नमयादिषु सर्वेष्वानन्दमयस्यैवोक्तत्वात तत्त्रच्छरीराभि-मानित्वात तथा। एतद्यथा तथाऽऽनन्दमयाधिकरणे पपश्चितमस्मा-भिः । अथवाऽन्योऽन्तर आत्मेसन्नमयादन्यत्र सर्वत्रोक्तत्वात पू-वेनिक्षितो यः स इतर इत्युच्यते। तथा च, यः पूर्वस्येति श्रुसेतर-वत पूर्वनिक्षितवत प्रकृतस्याप्यात्मग्रहणकथनं यत्तदुत्तरादिति पूर्ववत् ॥ १६ ॥

मभिन्याहाराज्जीववत् । तथाच यः पूर्वस्योति सर्वत कथनात् स-वेंभ्यः पूर्वी योऽन्नमयस्तस्य पूर्वमाकाशादिसृष्टिजनकस्य परस्यैव ब्रह्मण उक्तत्वात्ततस्बद्भपबोधनार्थमेवानन्दमयस्योक्तत्वाच्छारीरपद-समभिव्याहारमात्रेण जीवराङ्का न कार्या, किन्तूपक्रमादिकं विचार्य ब्रह्मैव तत्रात्मत्वेन बोध्यमित्येतदर्थमुत्तरादित्युक्तमित्यर्थः । नचामि-मानित्वे जीवत्वं स्यादिति शङ्काम् । सर्वात्मकत्वात् । अन्यस्यान्य-स्मिन्नभिमानस्पैवाध्यासरूपत्वेन जीवत्वापादकत्वात् । पुरुषविधवा-ह्मणे उपकान्तस्यात्मनो, ब्रह्म वा इदमग्र आसीदिति ब्रह्मत्वं निगम-यित्वा, तदात्मानमेवावैदहं ब्रह्मास्मीति श्रावणेन तथाऽवसायादि-ति। तदेतत् स्मारयन्ति # पतिदित्यादि #। ननु तस्मिन्नेव प्रकरणे शारीर आत्मेतिवद्, अन्योऽन्तर आत्मेत्यप्यात्मग्रहणमस्तीति कमा-त्मशब्दमत्र सूत्रकारोऽनुसन्धत्त इति न विनिगमनेत्यतो व्याख्या-न्तरमाहुः \* अथवेत्यादि \*। \* य इति \* प्राणमयादिविज्ञानमयान्तः। तेन यत् सिद्धं तदाहुः। \* तथाचेत्यादि \*। यः पूर्वस्येति, असन्ने-वेखनुवाकस्यया श्रुत्या पूर्वनिरूपितानां प्राणमयादीनामिव यत् प्र-इतस्यानन्दमयस्यापि पूर्वसम्बन्ध्यात्मकथनं तद् उत्तरात् पूर्वव्यु-त्पादितरीत्या अन्योऽन्तर आत्मेत्यनुक्त्या च आनन्दमयादित्यर्थः । एवमप्यन्तरात्ममानन्दमय एव परिसमाप्यत इति निर्व्याज आत्मा स एवेतिं शारीर आत्मेखत्रापि स एव परामृष्यत इति वाक्यवि-निगमनाभावेऽपि आनन्दमय एव सर्वत्र शारीर आत्मेखस्यार्थस्य न व्याहतिरित्यर्थः ॥ १६॥

## अन्वयादितिचेत् स्यादवधारणात् ॥ १७॥

नतु सर्वत्रान्योऽन्तर् आत्मेति श्रुसा प्रसेकमन्नमयादीनां भेद्नि-रूपणाच्छारीरपदाच्च भिन्नो भिन्नो जीव एवात्मा शरीराभिमानी-सर्वत्रोच्यते । आनन्दमयेऽपितथोक्तिर्या सात्वानन्दमयस्य ब्रह्मत्वेन व्यापकत्वेन सर्वत्रान्वयातः । सर्वेषु शरीरेषु सम्बन्धादिसाशङ्का तिन्नरासायोक्तेऽर्थ उपपत्तिमाह।स्यादित्यादिना।स्यात्।आनन्दमय एवोक्तसर्वशरीराभिमानी भवतीसर्थः । तत्र हेतुरवधारणादिति । एव एवेसेवकारेणेतरनिषेधपूर्वकमानन्दमयस्यैवात्मत्वनिर्द्धारादि-सर्थः ॥ १७ ॥

# कार्याख्यानादपूर्वम् ॥ १८॥

तैत्तिरीयके पठचते । तस्माद्वा एतस्मादात्मन आकाशः सम्भृत इत्युपक्रम्य महाभूतस्रष्टिमुक्त्वाम्नायते पृथिव्या ओषधयः,

अन्वयादितिचेत् स्यादवधारणात् ॥ अत्र भाष्यमितरोहिता-र्थम् ॥ तथाचान्नमयादीनां चतुर्णामाध्यात्मिकानां विभूतिरूपत्वात् तःच्छरीरमप्राकृतसत्त्वात्मकम् । तत्र य आनन्दमयांशः प्रविष्टः स तद्भिमानी । तेन तदाधिभौतिकेष्वस्मदादिशरीरस्थेषु पञ्चकोशे-ष्वाप स पवाभिमानी । तेनाध्यात्मिकस्तु यः प्रोक्तः सोऽसावेवा-धिदैविक इति न्यायेनैकस्यैव कार्यद्वयकर्तृत्वाज्ञीवोऽपि तद्भिन्न-त्वेन सिद्धाति । पवमभदे उपसंहते सति, सर्वे सहेत पुरुषः सर्वेषां कृष्णभावत इति न्यायेन विचारदशायां सर्वभृतमेकमेव चिन्तयेदिति बोधितम् । श्रद्धाख्यकळा च बोधिता ।

अन्येतु, ऐतरेयवाक्ये परमात्मैवोच्यते, न तु हिरण्यगर्भ इत्याहुः। तदपि युक्तम् ॥ १७ ॥ २ ॥

कार्याख्यानाद्पूर्वम् ॥ अन्नमयादीनां कोशातिरिक्तत्वं बोध-यितुमनुप्रसङ्गेन वदतीत्याशयेनाहुः । \* तैत्तिरीयके इत्यादि \* । ओषधीभ्योऽन्नम्, अन्नात पुरुषः स ना एप पुरुषोऽन्नरसमय इति। एतदग्रेऽन्नस्योत्पित्तिस्यितिलयहेतुत्वमुन्त्वाऽग्रे, येऽन्नं ब्रह्मो-पासत इत्युच्यते। भृगुवरुणसंवादे चाऽनं ब्रह्मोते व्यजानादित्युच्यते। तत्र स वा एष पुरुषोऽन्नरसमय इसनेन पूर्वोक्त एव पुरुष उच्यते! उत तिद्धन्न! इति भवति संशयः। किमन्न युक्तम्।पूर्वोक्त एवति। यतः पूर्वोक्तस्यैव, स वा एष इसनेन मसभिज्ञानं मती-यते। तत्र ब्रह्मत्वेनोपासना कार्यसभिन्नायेण ब्रह्मत्वेन स्तूयत इति मान्न आह। कार्याख्यानादपूर्वीमित। पूर्वस्यान्नकार्यस्य पुरुप-स्याख्यानाद, स वा एष इसनेनाग्निमश्रुतिभिन्नह्मत्वेन प्रतिपिपा-

<sup>\*</sup> एतद्र इति \* । अन्नाद्वै प्रजाः प्रजायन्त इत्याप्रमान्चाके । संशयमाहुः। \* तत्रस वाइत्यादि \*। तथाच, अन्नात् पुरुप इति हेतुः हेतुमद्भावश्रावणात् पूर्वोक्त एव अन्नजन्य एव ? उत अन्नस्य ब्रह्म-त्वेनापास्यतायास्तपसा ब्रह्मत्वेन ज्ञानस्य चाग्रे वश्यमाणतया ता-हशाऽत्ररसमयत्वात् पूर्वोक्तपुरुषतो भिन्नो विभूतिरूप ? इति संशय इत्यर्थः । पूर्वोक्त पवेत्यादिपूर्वपक्षस्तु स्फुटः । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* पूर्वस्येत्यादि \* । एतेन कार्यस्याख्यानादकथ-नात्। ल्यब्लोपे पञ्चमी । कार्यस्याकथनं कृत्वा अपूर्वम् अग्रे उ-च्यमानम् अतिरिक्तं, न तु तदिति सूत्रयोजनाऽत्र स्फुटीकृता । अत्रायमाद्यायः । अन्नमयस्रोके यदि कार्यभूतस्यान्नस्य ब्रह्मत्वंनो-पासनाय ब्रह्मधर्माः स्तृत्वर्थमुच्येरस्तदा. अन्नाद्वा इत्यादिना पूर्वे तानु-काऽग्रं सर्वे वै तेऽन्नमाप्नुवन्ति येऽन्नं ब्रह्मोपासते इति सफलमुपासन-मात्रं बदेत् । ब्रह्मत्वेनोपासनस्य तावतैव सिद्धेः। न तु तद्रश्रे पुनरपि अन्नर हि भूतानां ज्येष्ठिमित्यादिना भूतजनकत्वतद्वर्द्धकत्वाभ्यां धर्माभ्याम् । अतित भूतानि सततं व्याप्नोतीत्यन्नमिति भूतव्याप्ति-बोधकं निर्वचनं सूचयेत्। नापि अद्यतेऽत्ति च भूतानि तस्मादशं तदुच्यत इति निरुच्यात् । प्रयोजनाभावात् । एवं सत्यंपि यदेवं पुनर्निर्वेक्ति तेन पूर्वोक्तात् कार्यक्षपादश्चादेतं व्यवच्छिनत्ति ।

दियिषितमन्नरूपमेवोच्यते, न तु पूर्विमिसर्थः । स वा एवं इति
मस्यिमिज्ञानिर्मात यदुक्तं, तन्न । अन्नात पुरुष इसनेनाधिभौतिकतनिन्नरूपणात । स वा एष इसनेनाध्यात्मिकतन्निरूपणादुभयोश्च
भेदात । अत एव संशयाभावायाह । वै निश्चयेन एप वक्ष्यमाणः
पुरुषः स आध्यात्मिकत्वेन मिसद्धोऽन्नरसमयइति । अन्यथा ब्रह्यात्मकतपोलक्षणसाधनेनाधिकारे सम्पन्नेऽनं ब्रह्मेति व्यजानादिति न वदेत । नच तद्पि तथात्वेन स्त्यत इति वाच्यम ।
श्रुतेः मतारकत्वापत्तेः । आनन्दमयान्तमेवमेवनिरूपणाच्च । अत

अग्रिमप्रपाठके ब्रह्मात्मकेन तपोरूपेण साधनेन तस्मिन् ब्रह्मत्वेन ज्ञानं भूगोर्वक्ति, नतु साधनं विना। तेनास्यान्नस्य पूर्वस्माद्वैंलक्षण्यमवद्यं वक्तव्यम् । मैत्रायणीये, विश्वभृद्धे नामैषा तनूर्भगवतो विष्णोरिति भगवत्तनुत्वश्रावणात् । बृहन्नारायणोपनिषदि चान्नमुपक्रम्य, स वा एष पुरुषः पञ्चथा पञ्चात्मा येन सर्विमिदं प्रोतं पृथिवी चान्तरिक्षं चेत्यादिना व्यापकत्वश्रावणाच एवमन्नयोवैंलक्षण्ये सिद्धे, अन्नात् पुरुष इत्यत्र य उच्यते स भौतिक एव पूर्व तस्यैव सिद्धत्वात् । यः पुनस्तद्रे स एवा एष पुरुषोऽन्नरसमय इत्यनेनोच्यते स आ-ध्यारिमक एव । अन्नसारभूतत्वात् । अत एव मध्ये निश्चयार्थकस्य वै इस्यस्य कथनम् । नच प्रत्यभिज्ञाबोधकयोः स एष इत्यनयोर्वि-रोधः शङ्खाः। स राजा तोयनीव्या भुवः, कला च सा कान्ति-मती कळावत इत्यादाविव प्रसिद्धार्थकतया, एष इत्यस्य वश्यमा-णार्थकतया चोपपत्तेः प्रत्यभिज्ञाया निश्चेतुमशक्यत्वात्। नच तील्यं शङ्कामः । तदेतत्पदाभ्यां प्रसिद्धवश्यमाणपरामर्षे पूर्वोक्तनिरुक्ति-लिङ्गाभ्यासानां सामञ्जस्यस्याऽन्यथा तद्नुपपत्तश्च प्रमाणत्वेन त-न्निरासात् । प्रत्यभिक्षापक्षे तज्जनकस्यान्नस्य कार्यतया अब्रह्मणो ब्रह्मत्वेन क्रानं तपसा वदन्त्याः श्रुतः प्रतारकत्वापत्तिरिति दोषस-स्भवात् । प्रशंसामात्रार्थतायास्तत्र वक्तुमशक्यत्वात् । आनन्द्मय-**ब्रानुपर्यन्तं तपोरूपसाधननिरूपणाचात्रैव तथा वक्तुमशक्यत्वात् ।**  एवास्याऽप्यात्माग्रे निरूपिनो यः पूर्वस्येति । स त्वाधिदेविक आनन्दमयः । अथवा वाजसनेयिशाखायामात्मेसेवोपासीतेत्युपक्रम्य
तदेतत्मेयः पुत्रात मेयो विक्तात मेयोऽन्यस्मात सर्वस्मादन्तरतरं यदयमात्मेसेतदग्रेऽन्यस्य भियत्वं निराक्ठसेक्वरो हि तथा
स्यादात्मानमेव भियमुपासीतेति पठ्यते । अत्रात्मौपाधिकत्वात
सर्वत्र भियत्वस्पात्मपदेन जीवात्मन एव भियत्वेनोपासना
विधीयते ? उतेक्वरपदात परमात्मन ? इति भवति संशयः ।
किमत्र युक्तम् । जीवात्मन एवेति । कुनः । यथा पुत्रादेरात्मोपाधिकभियत्वोक्सा जीवात्मन एव भियत्वमुच्यतेऽन्यत्र श्रुतौ

किश्व । यदि भौतिक प्वाश्वमयः स्यात् तदा आनन्दमयस्य एतदात्मकरंन वदेत्। वदति तत्। अतः कार्यक्रपाद् वैलक्षण्यमस्यावगन्तव्यम्।
नवैवमिष आधिदैविकाद् मदस्तु वर्तते एवेति किमनेन प्रयासनिति
शङ्काम् । आध्यात्मिकस्तु यः प्रोक्तः सोऽसाववाधिदैविक इति द्वितीयस्कन्धे आध्यात्मिकाधिदैविकयोः स्वरूपभेदिनवारणेन तदभावात्।
अभिलापभेदस्य तु पाचकपाठकवत् कार्यभेदप्रयुक्तत्वेन स्वरूपाऽभेदकत्वात् । तस्माद्याध्यात्मिकाधिदैविकयोरस्नमयानन्दमययोः
कार्यभेदेन विभूतिविभूतिमद्भावादेव भेदो, न तु स्वरूपतः । धर्मधर्मिणोस्तादात्म्यक्रपस्याभेदस्य पूर्व साधितत्वात् । अयमेव न्यायः
प्राणमयादिष्वपि द्रष्टव्यः । तेनानन्दमयविद्यायां पश्चाप्यस्नमयादयः
कोशातिरिक्तास्तेषु, चत्वारो विभूतित्वेनोपास्य आनन्दमयः पुरुषोसमस्तु तादशिवभूतिमत्त्वेनोपास्य इस्थेतद्र्थमिति बोधितम् । तेन
विशेषतो वैष्णवानां समीपे आसीनत्वे द्रष्टव्यमिति श्वापितम् ॥१४॥

पतस्य विचारस्य पूर्वशेषत्वादर्थस्य प्रागपि व्युत्पादितत्वाच्च नात्यन्तमावश्यकतेत्यरुच्या प्रकारान्तरेणैतद् व्याकुर्वन्ति । \* अथ-वेत्यादि \* । विषयादिकमादुः । \* वाजसनेपीत्यादि \* । \* वाज-सनेयिशाखायामिति \* । तस्यां बृहदारण्यके पुरुषविधत्राह्यणे । यद्यपि मैत्रेयीब्राह्मणेऽपि ब्रह्मैव प्रतिपाद्यत इति वाक्यान्वयाधिकरणे निर्णीतं, तथाप्यापाततो निरुपधिप्रियत्वं जीवे भासते इति पूर्वपक्षे तथेहापि, त्रेयः पुत्रादिसादिकथनाज्जीवात्मैव भवितुमईतीति प्राप्त
आह । कार्याख्यानादपूर्वमिति । इतः पूर्वमाम्नायते प्राणक्षेत्र
प्राणो नाम भवित वदन वाग् रूपं पश्याश्वाः श्रुष्णज्ज्होत्रं मन्तानो
मनस्तान्यस्यैतानि कर्मनामान्येवेति । तथाच प्राणनवदनादिकार्यैः
क्रुस्नप्राणवागादित्वेनैकस्यैवात्मन आख्यानात कथनादपूर्वं पूर्व
तु पुत्रवित्ताध्यभिमानदशायां, न वा अरे पत्युः कायाय पितः
प्रियो भवतिसादिना यित्रयत्वेनोच्यते तस्माद्वित्तमात्मशब्दवाध्यमत्रेसर्थः । छोके हि प्राणवायुवागिन्द्रियादीनामेव तत्तच्छब्दबाच्यता, न तु जीवस्यात एवाग्रे श्रुतिराहेश्वरो हि तथा स्यादिति । अत एव प्रेयोऽन्यस्मात सर्वस्मादन्तरतरं यदयमात्मेसाह ।
अन्तरो जीवात्मा ततोऽप्यतिशयेनान्तरमन्तरतरं पुरुषोत्तमस्वक्ष्पमेव भवितुमईतीति । एतेन विग्रहस्यैवात्मक्ष्पत्वं सिद्ध्यति ।

तदाहतम् । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रे कार्यराख्यानं कार्याख्यानमिति
तृतीयासमास इत्यमिष्रेत्य कर्मनामकथनादित्यर्थः सिद्ध्वतीति तद्
व्याकुर्वन्ति । \* इत इत्यादि \* । \* अपूर्वमिति \* । पुत्राद्यमिमानद्वायामिमानित्वेन प्रतीयमानात् प्रतीचो मिक्सम् । तदेतिद्ववृण्यनित । \* पूर्वे त्वित्यादि । \* यदिति \* । जीवात्मरूपं वस्तु । \* आत्मश्चाद्याच्यमत्रति \* । आत्मानं प्रियमुपासीतेति वाक्ये आत्मशद्वाच्यम् । ननु प्राणनादिकार्ये जीवस्यापि प्रयोजकत्वात् कार्याद्वाच्यम् । ननु प्राणनादिकार्ये जीवस्यापि प्रयोजकत्वात् कार्याद्वाच्यम् । ननु प्राणनादिकार्ये जीवस्यापि प्रयोजकत्वात् कार्याद्वाच्यम् । स् छोके हीत्यादि \* । अत प्रवेति \* । जीविमिन्नत्वादेव । \* अत प्रवेति \* । जीविमिन्नत्वादेव । \* अत प्रवेति \* । त्राच्यान्ति । \* अन्तर इत्यादि \* । तथाचेद्वान्तरत्वाञ्यां लिङ्गाञ्यामुपष्टच्येन तेन तथेत्यर्थः । ननु भवत्येवं, तथापीदानीं तद्विचारस्य कि प्रयोजनमत आहुः । \* एतेनत्यादि \* । \* प्रतेनित \* । प्राणनादिकार्यमुक्त्वा, ईश्वरो हि तथा

तेन अविकृतत्वपरमानन्दत्वादयोऽपि धर्मा उपसंहर्त्तव्याः ॥१८ ॥ ननु विग्रहे चक्षुःश्रोत्रादीनां वैलक्षण्यप्रतीतेरात्मनश्चैकरसत्वा-दुक्तकर्मनामवत्त्वं ब्रह्मण्यनुपपन्नमिसाशङ्क्योत्तरं पठति ।

## समान एवञ्चाभेदात् ॥ १९ ॥

चोऽप्यथें। तथाचैवमि सित श्रोत्रचक्षुरादिवैलक्षण्यप्रती-ताविष सित समान एक रूप एव, न तु विषमः। तत्र हेतुरभेदा-दिति। चक्षुरादीनां ब्रह्मत्वेन परस्परमभेदादित्यर्थः। अत्रेदमाकू-तम्। तं त्वौपनिषदं पुरुषं पृच्छामीति श्रुतेरुपनिषद्वेद्यमेव ब्रह्मस्व-रूपम्। ताश्च प्राणनेव प्राणो भवति वदन् वागित्यादिरूपाः। प्र-तिनियतेन्द्रियप्राह्मान् अर्थान् स्वरूपेणैव गृह्णद् ब्रह्म तत्तच्छव्दवाच्यं भवतीति वदन्ति। तद्वाच्यता च व्यवहार्यत्वे। स च, तद्देतत्पेषः

स्यादिति तत्तत्सर्वरूपताख्यानेन । एवमेतत्साधनस्यापि प्रयोजन-माहुः । \* तेनत्यादि \* । उपसंहर्त्तव्या इति \* । अवतीर्णे स्वरूपं-ऽनुसन्धयाः । तथाचैतदर्थमिद्मत्र विचारितमित्यर्थः । तेनः पूर्वोक्तं अनावश्यकतामात्रं, न वर्णकान्तरकथने बीज, किन्त्वेतद्कीति बो-धितम् ॥

अन्ये तु इदमेकस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्य अत्र प्राणविद्याशेषं विचारयन्ति । भोजनारम्भसमाष्ट्योराचमनीयास्वप्सु प्राणवासांइ-ष्टिः कर्त्तव्येति । तत्र नास्माकमाद्रः । तासाममुख्यविद्यात्वेन तिह्न-चारस्य प्रासङ्गिकत्वात् । विद्यान्तरे मध्ये विचार्यः दूरस्थितस्य पुनरत्र स्मृतौ बीजानुपलम्भाच्येति ॥ १८॥

समान पवश्चाभेदात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति। \* ननु विग्रह् इत्यादि \*। तथाच तरुकुसुमयोरिव स्वगतद्वैतमापतनीति तत्प-रिहारायात्तरं पठतीत्यथः। व्याकुर्वन्ति। \* चोऽप्यर्थे इत्यादि \*। ननु भिन्नप्रकारकप्रतीतौ विद्यमानायां कथमभेदसिद्धिरित्यतस्त-द् व्युत्पाद्यन्ति। \* अनेत्यादि \*। \* सः चेति \*। औपनिषदः पुरु- पुत्रादिसादिवाक्येकवाक्यतया निरूपिधस्नेहवतामेव व्यवहार्य इति 
इाप्यते । स चाविर्भूते व्वतार रूप एव सम्भवति । एवं सित तत्र 
भक्ते भगवद्विग्रहे तत्तद्वयवेषु भेदेन यथा यथा व्यवहिष्यते तथा तथैव 
तदेकमेवासण्डसिक्चदानन्द रूपं ब्रह्मेस्यः सम्पद्यते । एवंविधो 
छोके न प्रसिद्ध इससम्भावना स्यात, तद्यभावायाग्रे श्रुतिराहेश्वरो 
हि तथा स्यादिति । एतेनाविर्भृत रूपे व्यापकत्वैकरसत्वसिक्चदानन्दत्वाद्यो धर्मा उपसंहर्त्तव्या अनाविर्भृते प्रति स्थितम् । एवं 
ससाविर्भावे अनाविर्भावे प्रति । स्थानः। न ह्याविर्भावे काँ अनागगन्तुकात् धर्मानादायाविर्भवतिति वक्तुं शक्यमनाविर्भृतस्यापि 
एवमाविर्भृतप्रकारेणैवाभेदादिसपि सूत्रार्थः सूत्रकाराभिमत इति 
इतिवच्यम् । चकारेण विरुद्धस्वधर्माश्रयत्वं समुक्चीयते । एवं साक्षादाविर्भृते भगवदूपे पूर्णानन्तधर्मास्तदुपासकेनोपसंहर्त्तव्या इति

षश्च । \* स चेति \* । व्यवहारश्च । नच तस्य व्यवहारस्याप्रामाणिकत्वं शक्यशङ्कम । वरणहेतुकतनुविवरणैकसाध्यत्वात् । प्रकाशवच्चावैयर्थात्, आह च तन्मात्रमिति सूत्रद्वयेनातीतपादेशि तस्योपपादनात् । तदेतदिभसन्धायाऽऽहुः । \* एवं सतीत्यादि \* ।
अत्र लौकिकयुक्तंः कौष्ठ्यमेव श्रुत्यभिषेतिमत्याशयेनाहुः \* एवंविध इत्यादि \* । सिद्धमाहुः । \* एतेनत्यादि \* । \* एतेनेति \* ।
ईश्वरस्य तथात्वश्रावणेन । एतामेव श्रुति हृदिकृत्य प्रकारान्तरेण
सूत्रं योजयन्ति । \* एवं सत्याविरित्यादि \* । तथाच, 'अजोऽिष
सन्नव्ययात्मा भूतानामीश्वरोऽपि सन् । प्रकृति स्वामधिष्ठाय सम्मवाम्यात्ममाययेति गीतावाक्येनास्यां श्रुतावुक्तस्येश्वरत्वस्य नैसगिकत्वेन ताहगाकारस्य साविद्वित्वात् तथेत्यर्थः । अत्र च विश्वतश्रश्चर्यदेकमव्यक्तमनन्तक्षिमत्यादिश्रुतयोऽप्यनुसन्धेयाः । पूर्व
चोऽप्यर्थे व्याख्यात श्वसिमन् पक्षेऽर्थान्तरमाहुः। \* चकारेणेत्यादि \*।
सिद्धमाहुः । \* एवं साक्षादित्यादि \* । \* साक्षादिवर्भूत इति \* ।

सिद्धम् ॥ १९ ॥

अथ यत्रकार्यचिकीर्षया जीवे स्वयमाविकाति तदाऽऽवेका-चद्धर्मा अपि केचित् तास्मिन्नाविर्भवान्ति । तत्रोपासकेनाखिलब्रह्म-धर्मापसंहारः कर्त्तव्यो, न वेति बाङ्कासमाधानं विकल्पेनाह सूत्रा-भ्याम् । तत्रादौ विधिपक्षमाह ॥

सम्बन्धादेवमन्यत्रापि ॥ २०॥

सत्त्वाद्यधिष्ठानमनपेश्य खरूपेणाविर्भूते ॥

अन्ये त्विद्मेकसूत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य वाजिशासीयाग्निर-हस्यस्थवृहदारण्यकस्थयोः शाण्डिल्यविद्ययोरैकविद्यं परस्परगु-णोपसंहारं च विचारयन्ति । तद्पि प्रथमाधिकरणीयपञ्चसूत्र्येव सिद्धातीति बोध्यम् । रूपाभेदस्यैव प्रयोजकत्वादिति ॥ १९ ॥

सम्बन्धादेवमन्यत्रापि ॥ एवमवतारोपासनादौ गुणोपसंहारं विचार्यावेशे तं विचारयतीत्याशयेनाग्रिमसूत्रमवतारयन्ति । अ-शेत्यादि । य आत्मनि तिष्ठन् य आत्मनोऽन्तरो यमात्मा न वेद यस्यात्मा रारीरामिति श्रत्या आत्ममात्रस्य ब्रह्मरारीरत्वेऽपि, यो-Sन्तर्बहिस्तनुभृतामशुभं विधुन्वन्नाचार्यचैत्यवपुषा स्वर्गातं व्यन-क्तीत्येकादशस्कन्धे तनुभृदन्तर्बहिरशुभविधूननपूर्वकस्वगतिब्यअन-रूपविशेषकार्यस्मरणात् तदादिकार्यविकीर्षया यत्र जीवे स्वयं भगवानाविशति तदा भगवदावेशाद्भगवद्धमा अपि केचित्तस्मिन्ना-विर्भवन्ति । यथा इन्द्रप्रतर्दनसंवादे इन्द्रे । अत्र जीव इत्युपलक्षण-म् । तेन प्रतिमाया अपि सङ्घरः । गोपालतापनीये मथुरासमीपश्य-वनस्थिता द्वादशमूर्त्तीरुक्तवा, ता हि ये यजन्ति ते मृत्युं तरन्ति मुर्कि लभन्त इति फलमुक्तवाम्रे, मथुरामण्डले यस्तु जम्बूद्वीपे स्थितोऽपि वा। योऽर्चयेत प्रतिमां मां च स मे प्रियतरो भूवि । तस्यामधिष्ठितः कृष्णरूपः पूज्यस्त्वया सदे'त्यादिभिः प्रतिमोपासनं लक्ष्यीकृत्य सर्वेषां स्वपूजनस्योक्तत्वात् प्रतिमायामधिष्ठानोक्त्या स्वावेशस्य चोक्तत्वात् । अतस्तादशे जीवादावुपासकेनाखिलब्रह्मधर्मोपसंहारः अन्यत्रापि जीवेऽप्येवं ब्रह्मणीवोपासनाकार्या। तत्र हेतुः, सम्बन्धादिति ॥ अयोगोलके वह्नेरित्र तस्मिन्नावेशलक्षणः सम्बन्धाऽस्तिति, तत्त्वेन व्यपदेशाच्च तथेसर्थः । अत्रैवं ह्रेयम् । अयं तु जीवोऽत्राविष्टं भगवन्तमहमुपास इति जानाति चेत् तदा न सा जीवगामिन्युपासना, किन्तु ब्रह्मगामिन्येव । तत्राखिलधर्मोपसंहारे न किश्चिद् वाधकम् । यत्र ब्रह्मत्वेनैव हात्वोपास्ते तत्रापि, तं यथा यथोपासते तथैव भवति तद्भैतान् भृत्वाऽवतीति श्रुतेर्गुर्वादौ जीवत्वबुद्धिनिषेधाच्च तथा तत्र याद्युपासकस्तदुपासनासिद्ध्यर्थं

कर्त्तव्यो नवेति शङ्कायां, 'यस्य देवे परा भक्तिर्यथा देवे तथागुरी। तस्यैते कथिता हार्थाः प्रकाशन्ते महात्मन' इति श्वेताश्वतरश्रत्या गुरुभक्ते देवभक्तिवदति दिष्टत्वाद् भक्तिपारम्यस्य चाखिलगुणोपसं-हार एव सिद्धेर्भुरी स कार्यः। अन्यत्र प्रतिमादी तु न कार्यः। तादशवाक्याभावादिति प्राप्ते तत्समाधानं मार्गभेदव्यवस्थितविकः ल्पेन सूत्राभ्यामाहेत्यर्थः \* । तत्रेति \*। गुरौ प्रतिमादौ च। सूत्रं व्याक्तर्वन्ति । \* अन्यत्रापीत्यादि \*। प्रतिमासंग्रहायाद्वः । \* त-त्वेन व्यपदेशादिति \*। उक्तं च स्कान्दे पाण्डुरङ्गमाह।तम्ये । शि-लाबुद्धिर्न कार्या च तत्र नारद कहिंचित्। ज्ञानानन्दात्मको विष्णु-र्यंत्र तिष्टत्यचिन्त्यकृदिं'ति । उपासनामार्गे व्यवस्थितस्य विधिप-क्षस्य बीजं स्फुटीकुर्वन्ति । \* अत्रैवमित्यादि \* । \* एवमिति \* । ये मां विजानीयास्रावमन्येत कहिंचिदित्यादिवाक्योकात् तस्मात्। नचोक्तश्रुत्या गुरौ भक्तिरेवोक्ता, नोपासनेति तदुपासनप्रकारकय-वस्थाऽत्र न सङ्गतेति राङ्म्यम् । एवं गुरूपासनायाशितेनेत्यकादश-स्कन्धे तस्या अप्युक्तत्वादिति । अत्रैवं प्रकारद्वयेऽप्यभिसान्ध-मात्रं, न प्रयोजकं, किन्तु ब्रह्मावेश इति बोधनायाहुः। 🛠 तत्र याह-गित्यादि \*। आवेशस्त्वनुभवादिनाऽवधार्यत इति, नात्र काचिच्छ-ङ्का । एवमेच श्रीजगन्नाथादौ पूजाप्रवाहस्थलेऽप्यवगन्तव्यम् । तेन तत्फलदानार्थं च ताद्यम्ह्पो भगवानाविशनीति च तथा ॥ २० ॥

यस्त्वन्तरङ्गं भगवद्भक्तं हृद्याविभृतभगवत्कं ज्ञात्वैतद्भजनेन अहं भगवन्तं प्रास्थामीति ज्ञात्वा तमेव भजते स भक्तिमार्गीय इति भक्तहृ चाविर्भूने रूपे उपसंहारो धर्माणां तेन कार्य इसीग्रमं पठति ॥

#### न वाऽविशेषात् ॥ २१ ॥

अनुपसंहारे हेतुरिवशेषादिति । अस्य भक्तभक्तत्वेन तद्भजन-रसास्वादनन विस्मृततदाविष्टभगवत्कत्वेन तिक्षरपेक्षत्वेन वा त-दाविष्टभगवति गुणोपतंहारेऽनुपसंहारे वा भक्तोपासनायां विशे-षाभावादिसर्थः । अनुपसंहारस्यात्र वाधकत्वाभावज्ञापनाय वा-शब्दः। विशेषादिति वा।पूर्वं विहितत्वेन भगवदाकारादिषु भजनं कुर्वन्नप्युक्तरूपभक्तसङ्गेन तद्भजनेन च पूर्वस्माद्विशिष्टं रसमनुभूत-

उपासनामार्गे उभयत्राप्युपसंहारः सर्वगुणानां युक्त इत्यर्थः ॥२०॥ न वा विशेषात्॥ निषेधपक्षो भक्तिमार्गे इति वोधयन्तः स्त्रमवतारयन्ति । \* यस्त्वन्तरङ्गमित्यादि \* । \* स भक्तिमार्गीय इति \* देवतार्वतरमन्त्रोक्तरीतिकप्रेमविश्वासयोख्तकपात् स भक्तिमार्गीयः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* अनुपसंहारे इत्यादि \* कुतो वा, कुत्र वा अविशेष इत्याकाङ्क्षायां तद् व्युत्पादयन्ति । \* अस्यत्यादि \* तथाच नवमस्कन्धे, 'तत्वसङ्गानुभावेन रन्तिदेवानुवर्त्तिनः ।अभवन् योगिनः सर्वे नारायणपरायणा' इतिवत्ताहशस्य तथात्वेन तद्रजनरसाखादनेन तदाविष्टभगवाति गुणोपसंहारे वा विस्मृतेत्यादिहेतु- द्वयेनानुपसंहारे वा तत्मसङ्गानुभावादेव भगवत्प्राप्तिराविशिष्टित ता- हशभकोपासनायां ताज्यामुन्कर्षपकर्षाभावान्न्रोपसंहारस्य किमपि प्रयोजनित्त्यथः । आविशेषादिति पदच्छेदं कश्चिन्न मन्येत तदोक्तां- ऽथौं न सिद्धोदिति तदापि तत्सिद्धये प्रकारान्तरे हेतुं व्याकुर्वन्ति । \* विशेषादित्वारक्षयः \* \* वाशब्द इत्यन्तमः \* । \* तद्गजनेति \*

वानिति रसास्त्रादे विशेषाद् गुणोपसंहारं स न करोतीसनुवादः । विद्वितत्वेन गुणोपसंहारपूर्वकोपासनायां नीरसत्वेनाऽनादरज्ञापनाय वाश्चदः । भगवद्वताररूपोऽपि वादरायणः प्रासङ्किकेऽपि भक्ति-मार्गस्मरणे तदीयरसावेशपरवशस्तद्भावस्वभावमनूक्तवान्॥ २१॥

अपिच । उपसंहारो हि तत्रानुक्तानामन्यत्रोक्तानां गुणानां तत्र सत्त्वेन ज्ञानमात्रम् । उक्तरूपभक्ताय तु तद्भजनीये भक्त ए-वालौकिकाननुभावान् भगवान् प्रयक्षं द्शियतीति न तत्रोपसंहा-रापेक्षागन्त्रोऽपीत्युक्तरं पठति ॥

#### द्शियति च॥ २२॥

ननु भक्तभक्तः स्वसेव्येखछौकिकं वीर्यं दृष्ट्वा तदाविष्टे भग-वित तत्सम्भारकत्वस्येन्द्रादीनामिष तदाज्ञापेक्षित्वं दृष्ट्वा ग्रुछोक-

भगवद्दाकृतिभजनेन । नतु तर्ह्यतुवादस्य कि प्रयोजनमत आहुः । \*
भगवद्दवतारेत्यादि \*।तथाच तदुत्कर्षवोधनाय तत्स्वभावबोधनमेव
प्रयोजनमित्यर्थः ॥ २१ ॥

द्शीयति च ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* अपिचेत्यादि \* प्रकटा-धमत भाष्यम् । अन्ये तु सम्बन्धादेवेत्यादित्रिसूत्रमधिकरणमङ्गी-कृत्य बृहदारण्यकोपान्ते, सत्यं ब्रह्मेत्युपक्रम्य, आदित्यमण्डलस्य अक्षिस्त्य च ये उपासने विहिते, तयोरुपनिषदौ रहस्यनामनी उपा-सनशेषतयाऽऽम्नायेते।तस्योपनिषदहरित्यधिदैवतं, तस्योपनिषदहामि-त्यध्यात्ममिति । ते किं सङ्कीर्येते ? उत व्यवतिष्ठेते ? इति सन्देहे सम्बन्धिमेदाद् व्यवतिष्ठेते इति सिद्धान्तयन्ति । सोऽपिस्वाध्यायस्-त्रस्यसर्वदृष्टान्तयोधितेन सम्बन्धिमेदेनैच व्यवस्थिति लभमानो ना-ऽधिकरणान्तरमपेक्षत इति चिन्त्यम् ॥ २२॥

संभृतिद्युव्याप्यपि चातः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* ननु भक्ते-साद्वि \* । \* तःसम्भारकत्वस्यति \* । वीर्यसम्भारकत्वस्य । \* च्यापकत्वस्योपसंहारं करिष्यतीसाशङ्काह ॥

सम्भृतिचुव्याप्यपि चातः ॥ २३ ॥

राणायनीयानां खिलेषु पठ्यते । ब्रह्मज्येष्ठा वीर्या सम्भता-नि ब्रह्माऽग्रे ज्येष्ठं दिवमाततान ब्रह्म भूतानां पथमं त जज्ञे तेना-हीत ब्रह्मणा स्पर्दितं क इति । अस्यार्थस्त-अन्यैहि पुरुषैः सहा-यानपेक्ष्य विक्रमाः संभ्रियन्ते।तेन तत्पराक्रमाणां त एव नियतपु-र्वभावित्वरूपकारणत्वेन ज्येष्ठाः । ब्रह्मधर्माणां तु ब्रह्मैव ज्येष्ठ-मनन्यापेक्षं सष्ट्यादि करोतीसर्थः । एवं सति ब्रह्म ज्येष्ठं येषां तानि ब्रह्मज्येष्ठानि वीर्याणि । अत्र क्रन्द्सि बहुवचनस्य डांद्रशः । किञ्चान्येषां वीर्याणां वलवद्भिर्मध्ये भङ्गोऽपि भवति । तेन ते स्व-वीर्याणि न संविश्वति । ब्रह्मवीर्याणि त ब्रह्मणा सम्भूतानि निष्प-त्यहं सम्भृतानीसर्थः । तच्च ज्येष्ठं ब्रह्माग्रे इन्द्रादिजन्मनः प्रागे-व दिवं स्वर्गमाततान व्याप्नुत्रन्निसमेव विश्वव्यापकिमसर्थः। देश-तोऽपरिच्छेदमुक्त्वाकालतोऽपि तमाह । ब्रह्मेति । भूतानामाकाशा-दीनां पूर्वमेव जज्ञे । आविर्वभूवेत्यर्थः । एतेन वीर्यसम्भृतिद्युच्या-प्तिभृतिमाहात्म्यमुक्तं भवति । तथाच सम्भृतिश्च द्युव्याप्तिश्च तयोः समाहारस्तथा । एतावसिप सित तत्र नोपसंहार इति।तत्र हेतुः---न वा विशेषादितिसुत्रोक्त एवेत्यतिदिशत्यत एवेति । एतद् यथा तथा तबैवोक्तम ।

उपसंहारं करिष्यतीति \*तं यथा यथोपासत इत्यत्र खाभिसंहितक्षे-णैव स्वावनस्योक्तत्वात् स्वैहिकपारलौकिकार्थम् उपसंहारं करिष्य-ति । सूत्रं व्याकर्त्तं विषयवाक्यमुपन्यस्य प्रथमं तद् व्याकुर्वन्ति । \* राणायनीयेत्यादि \*। \* उक्तं भवतीत्यन्तम् \*। सूत्रं व्याकुर्व-न्ति। \* तथाचेत्यादि \*। \* तत्वैवोक्तमिति \* अस्य भक्तत्वेनेत्या- विषयवाक्योत्तराद्धोंक्तधर्मानुदेशेनैवं ज्ञायते भक्तस्यैहिक -पारठौकिकोपयोगिधर्मोपलक्षणार्थं द्वयोरेवोदेशः कृत इति । चकारेण दर्शनमप्युक्तं समुच्चीयते । अन्यच्च । स्पर्द्धाक्र-तिसम्भावनायां हि तद्योग्यतानिषधः सम्भवति । सा चाविर्भूत एव भगवति सम्भवतीयीखलक्षशक्त्याविर्भावपूर्वकमाविर्भूतस्य तस्य

युक्तरीत्या उपासनायामिवशेषात् पूर्व विवित्तत्वेनेत्यायुक्तरीत्या च भजनरसास्वादने एतद्पेक्षया विशेषाच न करिष्यतीति तस्मिन्नेव सूत्र उपपादितम् । अयमेव सूत्रकाराशय इत्यत्र गमकमाद्दुः। \* विषयवाक्येत्यादि \* तथाचोपसंहारं विनाऽपि भक्तस्य लोकिकालौकिकसम्पादनादलोकिकानुभावदर्शनाच एतयोरपि नोपसंहारशङ्कात्रेति पूर्ववदत्रापि भक्तस्यभावस्येवानुवादः, प्रथमाधिकारिणः शिक्षा चेति भावः। चकारेणोत्तराद्वीक्षप्रमसमुख्यमाशङ्कृत्य तात्पर्थमाद्दः। \* चकारेणेत्यादि \* श्रुतेरनारभ्याधीतत्वेन भक्तद्वयाविष्टभगवद्गमकत्वस्य सिन्दिग्धत्वात् । पूर्वोक्ते व्यासाशयो न निश्चेतुं शक्यत इति शङ्कायां विषयवाक्यतात्पर्यकथनपूर्वकं तमुद्धाटयन्ति। \* अन्यच्चेत्यादि \* तथाच तुरीयपादेन श्रुतेराविभृतब्रह्मविषयकत्वेत्वं निश्चिते घद् द्वयोरेवानुपसंहारकथनं तेन तत्र व्यासाशयो निश्चीयत इत्यर्थः । तेनानारभ्याधीतानामप्यनुपयुक्तानां नोपसंहार इति सिद्धम्।

अन्ये तु इद्मेकसूत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, अनारश्याधीतेऽस्मिन् वाक्ये उक्तानां गुणानां सर्वासु विद्यासूपसंहारो, न वेति शङ्कायां नोपसंहारः । कुतः ?। विशेषात्। दहरादिविद्यासु हृद्यादिकपश्यान-विशेषादिति व्याख्याय श्यानस्य तद्नुपसंहारकत्वे आध्यात्मिकत्वं केचन हेतुत्वेनाहुः । केचिद्र्यत्वम् । अन्ये तु विद्याविशेषं हेत्वन्तर-माहुः । किश्च यद्यपि तासु, यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषीऽन्त-हृद्य आकाशः । अतः परो दिवो ज्योतिद्येष्यते ज्यायान् पृथिव्या ज्यायानाकाशादित्यादिभराधिदैविक्यो विभूतयोऽज्युच्यन्ते, तथापि एतया श्रुसा माहात्म्यमुच्यत इति गम्यते । एवं ससेतद्वाक्योक्तधर्म-योरेवानुपसंहार्यत्वेन यत कथनं तत्तु भक्तद्वधाविर्भृतं ब्रह्माऽप्येवं भूतमेवेति ज्ञापनायाऽतो युक्त एवानुपसंहारः ॥ २३ ॥

पुरुषविद्यायामिव चेतरेषामनाम्नानात ॥ २४ ॥

ता माहात्म्यक्षापनार्था इति ता एव तत्रोपसंहार्याः, प्राकरिषक-त्वात् । न त्वितराः । अतो द्युव्याप्तिनिवृत्तौ तत्सहपठिताया वीर्य-सम्भृतेरिप निवृत्तिरित्याहुः ।

तन्न रोचिष्णु । द्युव्याप्तिरूपाया महत्या आधिदैविक्या विभूतेन्नेह्मस्वरूपमादायेव स्थानस्य तद्दाध्यात्मिकतायास्तद्दन्यतायाश्च याधकतामनाइत्येपदेशेन तस्मिन् स्थानविशेषे द्युव्याप्त्युपसंहारवाधकत्वकथनस्यायुक्तत्वात् । नच सा निष्कलादीनामिव भिन्नेति
युक्तम् । ब्रह्मण उभयत्राप्यैक्ष्येन व्याप्तौ भेदस्य वक्तुमशक्यत्वात् ।
नच शब्दान्तरनिर्देशाद्भेद इत्यपि युक्तम् । सौत्रहेतुविरोधात् । सूत्रे
पूर्वसूत्रोक्तस्थानविशेषोपबन्धस्येवातिदेशाङ्गीकारात् । एतेनैव विद्याविशेषस्याप्यनुपसंहारहेतुत्वं दक्तोत्तरम् ।

यत्तु भामत्याम, या काचिदाधिदैविकी विभूतिः शाण्डिल्य-विद्यायां श्रूयते तस्यास्तत्प्रकरणाधीतत्वात् तन्मात्रं प्रहीष्यते । तै-तावता सम्भृत्यादीननुक्रष्टुमहेति । तत्रैतत्प्रत्यभिक्षानाभावात् । क्र-द्याश्रयत्वेन प्रत्यभिक्षानमातिप्रसक्तम् ।भृयसीनामैक्यप्रसङ्गादित्युक्त-म् । तद्दिष तथा । विद्येक्ये प्रसङ्गक्षपचोदनाख्यानां चतुर्णो हेतुता-याः पूर्वमुक्तत्या केवलेन क्षेक्येन विद्येक्यसङ्गस्य वक्तुमशक्य-त्वादिति । प्रवमन्यतापि श्रेयम् । सिद्धान्ते त्करीत्या सर्वभृतस्य एक इत्येवं चिन्तिते स् आत्मत्वेन निरुपधिप्रियत्वेन च साकारः प्-यंवस्यति । सम्बन्धश्च तस्यावशक्तेषा यत्राधिक्रसत्त्राप्यधिष्ठितं तम-जुसन्धाय तद्गुणा अन्येऽप्युपसंहार्याः । यद्यधिष्ठान एव विशेष-स्फूर्त्तिस्तदा तत एव फलसिद्धेरूपसंहारस्य न किश्चित्र्ययोजनमिति सिद्धम् । एवं व्याप्त्या स्वरूपा कला च सिद्धेति ॥ २३ ॥ ३ ॥ पुरुषविद्यायामिव चेतरेषामनाम्नानातः ॥ एवमनारभ्याधी- तैत्तिरीयके, सहस्रशीर्षा पुरुषः सहस्राक्षः सहस्रपाद सभूमिं विक्वतो द्रत्वा असितष्ठद् दशाङ्गुलं, पुरुष एवेद् सर्व यद् भूतं यच्च भव्यमिसादिना पुरुषविद्या निरूप्यते । तत्रैव, ब्रह्माविदाप्नोति परिमिति पक्ष्मे, स वा एष पुरुषोऽक्ररसमय इसारभ्य प्राणमयमनो-मयविज्ञानमयानन्दमयात्मक ब्रह्मस्वरूपं निरूप्यते । तत्र सर्वत्र स च पुरुषविध एवेति च पठ्यते । अत्राक्षमयादिषु पुरुषसूक्ते च पुरुषविध एवेति च पठ्यते । अत्राक्षमयादिषु पुरुषसूक्ते च पुरुषविध एवेति च पठ्यते । अत्राक्षमयादिषु पुरुषसूक्ते च पुरुषविध एवेति च पठ्यते । अत्राक्षमयादिषु पहस्त्रशीर्षव क्वाच एवेता न वेति भवति संशयः । किमत्र युक्तम् । उपसंहर्ष्तव्यमेवेति । अत्राम्मवित्र ब्रह्मण एवोपास्यत्वाद त्राप्युपासनोक्ते ब्रह्मत्वपुरुषत्वयोरिव-शेषादिष्ठ सहस्रशीर्षव क्वादिकं नोपसंहर्ष्तव्यम् । कुतः श पुरुषविध्यायां यथा पुरुषस्वरूपं निरूप्यते न तथेतरेषामक्रमयादीनां विद्यायां यथा पुरुषस्वरूपं निरूप्यते । अत्र हि पुरुष-त्वसुच्यते सहस्रपद्मनेकत्वोपलक्षकम् । अन्यथाऽङ्गणां शिरोभ्यो द्वैगुण्यं वदेत् तेन साकारच्यापकत्वसुक्तं भवति । तत्र पुरुषविधत्वं,

तानां धर्माणां मकिमार्गेऽनुपसंहारमुक्तवा उत्तमाधिकारिभिरशेषगुणपूर्णं पर ब्रह्मैवोपास्यं, न तु विभूतिरूपिमिति बोधनायोपासनामागें तेष्वशेषानुपसंहारमवसरसङ्गत्या वदतीत्याशयेनाधिकरणाविषयादिकं द्श्यनित । \* तैत्तिरीयक इत्यादि \* । \* प्रइन इति \* ।
प्रपाठके । \* अविशेषादिति \* मृगुविद्यायां ब्रह्मत्वस्यात्र च पुरुषविधत्वस्योक्त्वा तदाकारत्वस्योक्तत्वेन तयोरिवशेषात् । सूत्रं व्याकुर्वनेतोऽत्रापि नशब्दः पूर्वसूत्रादनुवर्त्तत इत्याशयेनाहुः । \* अन्नमयादिष्वित्यादि \* । \* निरूप्यत इति \* सहस्रशीर्षेत्यादिना निरूप्यते ।
\* अत्र हीति \* पुरुषविद्यायाम् । \* नेति \* सहस्रशीर्षेत्वादिश्रावणेन । वैलक्षण्यवोधनायाहुः । \* तक्षेत्यादि \* । \* तक्षेति \*। अन्नम-

स चाध्यात्मिक रूपसाच्छरीराभिमान्यात्मा चान्य आधिदेविक उच्यते,
न तथात्र । किञ्च पुरुष एवेद सर्विमिसादिना प्रपञ्चात्मकत्वं मुक्तिदातृत्त्वं चोक्ता नैतावन्मात्रमस्य माहात्म्यमितोऽपि महन्माहात्म्यमस्तीति वक्तुं प्रपञ्चरूपं तद्विभृतिरूपिसेसेतावानस्य मिहमेस्वनेनोक्त्वा तत आधिक्यमाह । अतो ज्यायाँश्च पूरुप इति । एवमितवैलक्षण्यात पुरुपपदमात्रसाधम्येण नैकिविधत्वं वक्तुं शक्यं,
नचोपसंहार इति । चकारादम्भस्यपारे भुवनस्य मध्ये नाकस्य
पृष्ठे महतो महीयानिसादिश्रुत्यः, सर्वतःपाणिपादान्तिमसादिस्मृतयश्च संमृह्यन्ते । एतेन यितकञ्चिद्धमसाम्येऽपि न मृलभूतत्रह्मरूपत्वमत एव न तत्रोपास्यता तथात्वेनेति ज्ञापितम् । अत एव
भृगूपारुपानेऽन्नमयादित्रह्मज्ञानेऽपि जिज्ञासैवोक्ता । भृगोरानन्दरूपपरत्रह्मज्ञाने तु नोक्ता । तेनाशेषगुणपूर्णं ब्रह्मेत्युक्तं भवसत
उत्तमाधिकारिभिस्तदेवोपासनीयं, न विभूतिरूपिमितिज्ञापितम् ॥२४॥

याद्युपासनप्रकरणे। \* स चेति \* अन्नमयादिः। वैछक्षण्यान्तरमाहुः। \* किञ्चेत्यादि \* सिद्धमादुः। \* एवमित्यादि \* तथाच पुरुषविद्यायाम् अमृतत्वस्य फलत्वेनोक्ततयाऽन्नमयादिचतुष्टयविद्यासु
यथायथमन्नायुर्भयाभावसर्वकामप्राप्तीनां फलत्वेनोक्ततया संयोगभेदात् पुरुषविद्यायां पुरुषत्वस्यान्नमयादिषु पुरुषविधत्वस्य चोक्ततया
कपमेदादेतस्यास्तासां च चोदनाख्ययोभेदस्य स्पष्टत्वाच्च न विद्यैक्यमिति तथेत्यर्थः। वैलक्षण्यबोधनस्य तात्पर्यमादुः। \* एतेनेत्यादि \*। \* एतेनेति \* विभूतिअयोऽतिवैलक्षण्यबोधनेन। \* न तन्नोपास्यता तथात्वेनित \* ब्रह्मत्वेनोपास्यतायां सत्यामपि न मृलभूतब्रह्यक्षपत्वेन। एतद्धिकरणप्रयोजनस्य पूर्वमनुकत्वादिदानीमाहुः।
\* तेनेत्यादि \*। \* तेनेति \* एवं महिमाधिक्यादिवैलक्षण्यबोधनेन। \* उत्तमाधिकारिभिरिति एतेन भक्ता अपि संगृहीता क्षेयाः।
तेषामेव तथात्वादिति। अत्र समाचारसूत्रोक्तेहेतुभिरेवानुपसंहारप्रा-

अथ निर्दोषत्वं ज्ञात्वा भजनीयमिति ज्ञापयितुमधिकरणा-न्तरमारभते ॥

## वेधाद्यर्थभेदात् ॥ २५ ॥

साविष यरपुनर्विशेषतस्त द्वेतुकथनं तिद्वभृतिकषेषु मूलकपगुणानुप-संहारार्थम् । योऽन्यथा सन्तमात्मानिमिति घाक्योक्तबाधकस्य विद्य-मानत्वात् । पवश्चात्र पूर्वे पितत्वेन चिन्तिते चित्तस्य निवेशो यदा-धिकस्तदा सोऽक्षरस्यापि पितिरित्येवं पर्यवस्यति । उताऽमृतत्वस्ये-शान इति मोक्षेऽशनशीलत्वस्यात्र श्रावणात् । अनस्तमितत्वाद्वायु-क्रपाकलाव्यत्र बोधिता ॥

अन्ये तु, ताण्डिनां पैङ्गिनां च या, पुरुषो वा व यह इत्यादिनोक्ता षोड्यशत्वषंजीवनफिलका पुरुषविद्या, या च तैत्तिरीयाणां, तस्यैवं विदुषो यहस्यात्मा यजमान इत्यादिनो-का विद्या, तयोः पुरुषविद्येति समाख्यैक्यात् पुरुषावयवेषु यहावय-वकल्पनेन कपैक्याच विद्येक्ये तैत्तिरीयोक्ता गुणास्तन्नोपसंहर्त्तव्या इति प्राप्ते, यथा पुरुषविद्यायां ताण्ड्यादिभिर्गुणा आम्नायन्तेन तथा तैत्तिरीयक इति कपभेदाचेत्तिरीयके च, य एवं वेद ब्रह्मणो महिमान-माप्नोतीति फलसंयोगभेदाच्च विद्याभेदे सति न तैत्तिरीयोक्तानां गुणानां तक्नोपसंहार इत्येवमाहुः।

तत्रेदमबधेयम् । व्यासचरणैहिं जिक्कासाशास्त्रं शीद्रं मोक्षो भवतु जीवानामिति करुणया आरब्धम् । तेन याभिः शीद्रं मुच्यन्ते ता एव विद्या आदरेण विचारणीयाः । शेषाणां तु तत्रोक्तेरेव न्या-यैरानुषङ्किको निर्णयो भविष्यति । अतः परिवद्यां विहायैतिह्वचारो युक्तो वा !! परिवद्याविचारो वा युक्त इति !! । ताण्डिप्रभृतीनां वि-द्यायामायुर्वद्भादिरूपं लोकिकं फलम् । तस्येवं विदुष इति तैत्तिरीय-विद्यायामिष ब्रह्ममहिमप्राप्तिः फलम् । महिमा च विभूतिः । गोअ-श्वमिहमहिमेत्याचक्षत इति छान्दोग्ये सिद्धत्वात् । पुरुषस्केषु, तमेवं विद्वानमृत इह भवतीति फलम् । अतो विद्यान्तरं विहायेदँ-मत्र विचारितमिति । एवमन्यत्रापि बोध्यम् ॥ २४॥ ४॥

वेवाद्यर्थभेदात् ॥ एककार्यत्वरूपां सङ्गतिमधिकरणप्रयोजनं च वदन्तोऽवतारयन्ति । # अथेत्यादि # । सूत्रं व्याकर्तुं विषयादि-

वाजसनेयिशाखायां द्वया दृपजापसा इत्युपक्रम्य तेषां मिथः स्पर्दामुक्त्वोच्यते, ते ह देवा ऊचुईन्तामुरान् यज्ञ उद्गीयेनासया-मेति ते इ वाचमूचुस्त्वं न मुद्गायेति तथेति तेभ्यो वागुदगायद् यो वाचि भोगस्तं देवेभ्य आगाद् यद कल्याणं वदति त-दात्मने ते विद्रनेन वै न उद्गात्रासेष्यन्तीति तमभिद्यस पाप्पनाविध्यन स यः स पाप्पा यदेवेदमशति इपं वदति स एव पाप्मेति । एवमेव माणचक्षुःश्रोत्रमभृतिषु पापवेधमुक्त्वोच्यते । अथैनमासन्यं प्राणमूचुस्त्वं न उद्गायेति तथेति तेभ्य एष प्राण उदगायत्ते विदुरनेन वै न उदगात्रासेष्यन्तीति तमभिद्वस पाप्म-नाविध्यत स यथाञ्मानम ऋत्वा छोष्ठो विध्वंसेतैवः ह वै विध्वं-समाना विष्वञ्चो विनेशुरिति । छान्दोग्येऽपि पाणादिष्वेवमेव पाप्मवेधमुक्त्वाऽऽसन्येन तथेत्युच्यते । एतावान् परं विशेषो वाज-सनोयनां गानकर्तृत्वं, सामगानामुद्गीथत्वेनोपास्यत्वमुच्यते वाक्-प्राणादीनामिति । अत्र देहसम्बन्धित्वमानकर्तृत्वयोरुपास्यत्वस्य चाऽविद्योषेऽपि वागादिषु पाप्पवेध आसन्यप्राणे कुतो नेति भवति जिज्ञासा। नचासन्योपासनाया विधेयत्वात तत्स्तुसर्थमन्येषु पाप्मवेध

कमाहुः। \* घाजेखादि \*। \* घाजसनेयिशाखायामिति \*। षृहदारण्यक उद्गीथब्राह्मणे। तथैय छान्दोग्येऽपि। \* न तथेति \*। न
पाप्मचेधः। सन्देहमाहुः। \* अत्रेत्यादि \*। \* इति भवति जिङ्गासेति \*। इति हंतोर्यागादीनां पाप्मचेधः सत्यः काल्पनिको वेति संशय इत्यर्थः। सिद्धवस्तदुक्तिः सन्देहबीजम् । नन्वपार्थेयं चिन्ता।
अन्येषु पाप्मचेधोक्तेर्विधेयासन्योपासनास्तुत्यर्थत्वेन, अन्ये त्वपशव
इतिवदासन्यप्रशंसामात्रार्थतया वस्तुतः सर्वेषु तद्दभावादिति प्र्वपक्षं हृदिकृत्याहुः \* नचेत्यादि \*। असद्भवने बाधकं व्युत्पादय-

उच्यतेऽस्मिन्नेति वाच्यम् । न हि प्रयोजनायाऽसन्तमप्यर्थे वोधय-ति श्रुतिरिति वक्तुं शक्यम् । प्रमाणत्वव्याहतिप्रसङ्गातः । एकत्र प्रतारकत्वे सर्वत्रापि तच्छङ्कया तदुक्ते कोऽपि न प्रवर्त्तेतापि ।

न्ति । \* न हीत्यादि \*। नन्वर्थवादाधिकरणे विधेयस्तावकत्वेनार्थः घादानां प्रामाण्यं पूर्वतन्त्रे व्यवस्थापितम् । विधिना त्वेकवाक्य-त्वात स्तुत्यर्थेन विधीनां स्युरिति । अतस्तदर्थ एव प्रामाण्यं तेषां, न तु स्वार्थ इत्याकाङ्कायामाडुः \* एकत्रेत्यादि \*। तथाच विचार-करस्य हृद् श्रुतेः प्रकारांशे असत्यभाषित्वे भाते विधेयाद्यंशेऽपि ताहराराङ्कोदयस्य दुर्निवारतयां तत्र प्रवृत्तिव्याघातेन विधेः प्रवर्त्त-कत्वमेव कुण्ठीभवेत् । ततश्च वेदस्य वैयर्थ्यमेव स्यात् । अपशव इत्यन्नापि पशुत्वपर्युदासोऽन्येषु पशुसाद्दयं ग्राहयति, न तु पशुत्वं निषेधति । यथा, न कलअमित्यत्र । तच गवादिसाहर्यं तु तेष्व-स्त्येवेति तत्सादस्यं तेषाममुख्यतां बोधयद् गवादिप्रशंसायां पर्य-बस्यतीति नासदर्थवोधने स दृष्टान्तः । नच मध्वादिविद्यायां कल्पनोपदेशस्य व्यासपादैरप्यङ्गीकारादत्रापि तथाऽस्त्वित वाच्य-म् । अविध्यन्निति भृतार्थकप्रयोगवाधापत्तेः । यद्वेदमप्रतिरूपं वदति स एव पाप्मेत्यादिभिः श्रावितस्य पाप्मस्वरूपस्येदानीमन-भयमानस्याप्यनतुभवापत्तेश्च । मध्वविद्यास्वपि कल्पनोपदेशा-ऽङ्कीकारः सांख्यप्रसिद्ध्या तद्बोधनार्थे इति तु तत्रैवोपपादितम्। .. अथ यदि स सिद्धान्तीयत्वेनाद्रियते, तदापि, तस्य द्यौरेव तिर-श्चीनवंशोऽन्तरिक्षमपूप इत्याद्यदेश्यरूपविशिष्टस्यैव रूपान्तरविधान-दर्शनेन रूपान्तरविधानमात्रस्येव काल्पनिकत्वं, न तु सर्वस्य । अन्यथा, ता पता ऋच पतमृग्वेद्मभ्यतपन्नित्यादेरपि बाधापत्तेः। अतो भूतार्थवादस्य स्वार्थे प्रामाण्यमवश्यमभ्युपेयम् । नचार्थवा-देषु सर्वेत्र यथा श्रुतार्थग्रहणे, आदित्यो यूपः, यजमानः प्रस्तर इत्यादिषु गौण्युच्छेदः सूत्रविरोधश्च स्यादितिं वाच्यम् । तत्र प्र-त्यक्षविरोधेन गौणीस्वीकारात् । असाति मानान्तराविरोधे तद्दष्टा-न्तेन सर्वत्र प्रत्यवस्थातुमयुक्तत्वादित्यसकृदुक्तम् । तस्माद्यत्र प्र-माणान्तरविरोधस्तेत्रेव कल्पनोपदेशादिन सर्वत्रेति निश्चयः । तदे-

साक्षात्कियार्थत्वाभावेऽपि नासिन्नरूपकत्वमर्थवादानाम्।वस्तुतस्तु
यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिपदा वा तदेव वीर्यवत्तरं भवतीति श्रुतेः, 'ज्ञात्वा ज्ञात्वा च कर्माणि जनोऽयमनुतिष्ठति । विदुषः
कर्मिसिद्धिः स्यात्त्रथा नाविदुषो भवेदि' सादिवाक्यैर्य एवं वेदेति वाक्यैश्वार्थवादोक्तस्वरूपं ज्ञात्वा कर्मकरणे पूर्ण फलमन्यथा नेसर्थवादानां फलोपकार्यङ्गनिरूपकत्वान्नानर्थक्यमत उक्तेऽर्थे हेतुं न
पत्र्याम इति प्राप्ते तमेवाह । वेधादीति । वाक्याणादिषु यः पाप्याम इति प्राप्ते तमेवाह । वेधादीति । वाक्याणादिषु यः पाप्याम इति प्राप्ते तमेवाह । वेधादीति । वाक्याणादिषु यः पाप्याम, आदिपदाद दुष्टिविषयसम्बन्धश्च तत्र हेतुर्थभेदः । अर्थो
भगवांस्तस्माद्भेदादित्यर्थः । आसन्यस्तु य एवाऽयं मुख्यः प्राणस्तमुद्गीथमुपासीतेति छान्दोग्य उपास्यत्वेनोक्तः । सर्ववेदान्तप्रसयमिति न्यायाद्वेदान्तेषूपास्यं ब्रह्मातिरिक्तं नोच्यत इस्रासन्योऽपि
ब्रह्माभिन्नोऽत एवापहतपाप्मा होष इति सामगैः पठ्यते । अतस्त्वत्र

न पाष्मवेत्र इति भावः । ब्रह्मणः स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वज्ञापनायार्थ-पदेनोक्तिः । एतेन विभूतिरूपेश्पि यत्रैवं तत्र मूलभूतब्रह्माण निर्दो-षत्वं किं वाच्यमिति ज्ञापितम् । अथवार्थः प्रयोजनं विषय इति यावत् । तद्भेदादित्यर्थः। अत्रेदमाकृतम् । देवा हि स्वस्यासुरज-याय गानार्थं वागीदीनृचुस्त्वं न उद्गायेति गानानन्तरं यो वा-चि भोगस्तं देवेभ्य आगायादित्युच्यते, । एवमेव प्राणादिष्वापे स्वस्त्रभोगं देवेभ्य आगायदिति । एवं सति देवार्थमेवैतद्गानं, न तु भगवद्रथम् । यद्यप्यासन्येऽप्येवसुच्यते तेभ्य एष प्राण उदगाय-दिति तथापि यथा वागादिषु स्वनिष्ठभोगं देवेभ्य आगायदित्युक्तं, तथा नासन्ये । तेनोक्तमानैर्बह्मात्मकत्वेनासुरजयहेतुर्भगवत्सम्बन्ध

द्विभृतिरूपत्वात् तदात्मकतयोक्तः । उत्कर्षश्च पाण्मवधाभावादेव गम्यते । एवश्च, मनो ब्रह्मत्युपासीतेत्यादौ यत्तेपामुपास्यत्वेन वि-भूतित्वेऽपि नैतत्साम्यं तद भगवता स्वसामर्थ्यस्य तत्र तारतम्येनै-व स्थापितत्वादिति । यत् पुनर्वागादीनामुपास्यत्वं छान्दोग्ये प्रती-यते तत्तु भ्रमप्राप्तानुवादरूपं. न तु वास्तवम् । श्रुत्यनिभेषेतत्वात् । उदवसानीयपञ्चकपालवत् । तत्र निषेधेनेवात्र पाष्मवेधादेव तथा नि-श्चयात् । अतान चोद्यावकाशः । ननु यदि वागादीनां ब्रह्मभिन्नत्वमे-षम् अभिष्रतं तदा सूत्रं ब्रह्मभेदादित्येवोच्यंतेत्यत आहुः । अ ब्रह्म-ण इत्यादि \* । ननु भवत्ववमासन्योत्कर्षस्तथापि पूर्वप्रतिज्ञात-स्याधिकरणप्रयोजनस्य कथमवगतिरित्यत आहुः । 🐇 एतेनेत्या-दि \* । तथाच कैमुतिकन्यायादवगितिरित्यर्थः । नन्वर्थपदस्य व-म्त्वर्थकत्वे उक्तमेव सिद्धाति । तदनङ्गीकारे कथमेतदवगनतव्यमि-त्यत आहुः। अ अथवत्यादि अ । रायभिधेयनिवृत्तीनामत्र प्रस-ङ्गाभावात् । प्रयोजनमात्रार्थो प्राह्यः । स चात्र वागादीनां विषयक्र-पः। तस्यैव देवार्थत्वेनोक्तत्वातः । अतस्तद्भेदादित्यर्थः । तदेतदुप-पादयन्ति । अ अत्रेदमित्यादि अ । अ उच्यत इति अ । बृहदार-ण्यकं उच्यते । अ उक्तमानैरिति अ । उपास्यत्वपाप्मवेधराहित्या- एवेति ज्ञात्वा तथैवागायदासन्य इति ज्ञायते । अत एवान्यत्र वेथ उक्तोऽत्र तत्करणेच्छायामप्यासुराणां नाश उक्तः । अग्रे च, भव-त्यात्मना परास्यं द्विषन् भ्रातृव्यो भवति य एवं वेदेति पठ्यते । तेन परव्रह्म निर्दोषिमिति किमु वाच्यम् । यत्र तद्विभृतिक्षासन्य-स्योक्तक्ष्यतां यो वेत्ति सोऽपि गुणयुक्तो दोषरिहतश्च भवतीति कैमुतिकन्यायः सूचितो भवति । एतेन छोके दोषत्वेन ये धर्माः प्रतीयन्ते त एव धर्मा भगवति निक्ष्यमाणा न दोषत्वेन क्रेयाः । किन्तु गुणत्वेनैव । वस्तुन एव तथात्वादिति भावो ज्ञाप्यते ॥२५॥

ऽसुरजयहेतुभूतार्थज्ञानैः। आसन्यस्यैनप्रकारकज्ञानसत्तायां गमकमाहुः। अत प्रवेत्यादि अ। प्रवं व्याख्यानेऽपि पूर्वोक्तार्थसिद्धिमाहुः। अतेत्यादि अ। प्रतेनार्थान्तरस्यापि सिद्धिमाहुः। अपतेनेत्यादि अ। अय इति अ। मोहन्नणपलायनाद्यः। अन दोषत्वेन ज्ञेया इति अ। यथा सृष्टिस्थितिप्रलयकर्तृत्वस्य भगवल्लक्षणत्वान्मूलक्षे प्रलयकर्तृत्वमत्तृत्वादिकं च न दोषस्तथाऽवतीर्णेऽपि
भगवित माहाद्योऽज्युसुरमोहनार्थन्वात्त्या। अज्ञत्वं पारवद्यं च
विधिमेदादिकं तथा। तथा प्राकृतदेहत्वं देहत्यागादिकं तथा।
असुराणां विमोहार्थं दोषा विष्णोर्न हि कचिदिति ब्रह्माण्डवाक्यात्। तथाच तेश्यः सकाशाहोषत्वमुद्धात्य भगवतो निर्दोषत्वं ज्ञात्वाभजनीयमिति सिद्धम्। तेन मुख्यविभृत्यिरिक्तविभृतीनामपहतपाप्मत्वाभावात्तेपूत्कृष्टानुपभेहारोऽपि सिद्धो बोध्यः।

अन्ये तु, इदमण्येकस्त्रमधिकरणं स्वीकृत्य, शुक्तं प्रविध्य ह-द्यं प्रविध्येत्यादीन्याथविणिकानामुपनिषदारम्भस्यानि वाक्यानि विषयत्वेनोदाहरन्ति । तत्र केवळो वेधशब्दो नास्ति ।

माध्वास्तु, अग्ने त्वचं यातुधानस्य भिन्धीति वाक्यम् । तत्र तु वेधराद्ध एव नास्तीति विषयवाक्यत्वं चिन्त्यम् । अथ वेधरूपा-श्वेवलाद्विषयवाक्यत्वं तदापि सन्निधिना विद्याङ्गत्वपूर्वपक्षोत्थापन-म् । लिङ्गस्य बलिष्ठत्वान्नाङ्गत्वामिति सिद्धान्तः । स च पूर्वतन्त्रादेव एवं भगवत्सम्बन्धाभावे दोषसम्बन्धमुक्त्वा तथा सित गुण-हानिं च वदंस्तत्र विशेषमाह ॥

हानौ तूपायनशब्दशेषत्वात कुशाच्छन्दःस्तुत्युप-गानवत तदुक्तम् ॥ २६॥

तदा विद्वान पुण्यपापे विध्यय निरञ्जनः परमं साम्यमुपैतीसा-थर्निणकैः पठचते । परमपदेन ब्रह्मोच्यते । तथाच सकार्याऽविद्या-रहितः परममुपैति । तदनन्तरं साम्यमुपैतीति योजना ।

सिद्धान्नस्य सूत्रस्यानुवाद्कत्वमापाद्यतीत्यतोऽपि चिन्त्यम्॥ २५॥ हानौ त्पायनशब्दशेषत्वात् कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानवत्ततु-क्तम् ॥ एवमुपास्यस्य निदौषत्वं व्युत्पाद्य पूर्वसूत्रस्य पुरःस्फूर्त्तिक-मादाय जीवस्य ब्रह्मभावेषि ब्रह्मासाधारणगुणा नेापसंहार्या इति प्र-सङ्गतो वक्तीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति \* एवमित्यादि \*।भगवत्स-म्बन्धाभावे सति गुणहानिमपि वदन् भगवत्सम्बन्धे गुणप्राप्तिरूपं विशेषमाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकर्त्तुं भगवत्सम्बन्धे विशेषबोधिकां श्रु-तिमाहुः ॥ तदेत्यादि \*। एतत्पूर्वार्द्धे तु, यदा पश्यः पश्यतं रुक्मवर्णे कत्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिमिति । \* पट्यते शति \* । मुण्डके प-ठ्यते । ननु कात्र भगवत्सम्बन्ध उच्यत इति राङ्गयां पूर्वार्द्धस्य स्फुटार्थत्वादुत्तराई व्याकुर्वन्ति । \* परमपदेनेत्यादि \*। विद्वान् भगवद्भाववान्, पुण्यपापं अविद्याकार्ये, ज्ञानेन विध्य निवार्य निर-ञ्जनः अविद्यारहितः सन्, परमं ब्रह्म उपैति, तदनन्तरं साम्यमुपैती-त्येवमर्थः संक्षेपेण \* तथाचेत्यादिनोक्तः । एतेन यदन्यैरुक्तं परमम-त्युत्कृष्टं साम्यं समत्वम् अद्वैतलक्षणम् उपैति अवगच्छतीति । तन्निरस्तम् । समशब्दस्य सर्वपर्यायत्वे साम्यं सर्वत्वं, तुल्यपर्यायत्वे तौर्ख्य, न पुनरद्वैतं निर्विशेषत्वलक्षणम् । लक्षणाप्रसङ्गात् । उभय निरूपितधर्मरूपसाम्याङ्गीकारेऽपि यथा नाद्वैतहानिस्तथाऽतीतपाद पवोपपादनात् । अन्यथा श्रुतिविरोधप्रसङ्गाच । अत उपैतिपदाऽऽ-वृत्तिरेव युक्तेति। ननु भवत्वेवं तथापि किमत्र विचार्यमित्यत आ-

तत्रेदं विचार्यते । साम्यं हि समानजातीयधर्मवक्त्वम्। तच्च कातिपय-धर्मेरशेषतिन्नष्ठ्यर्मेर्वा भवति । तत्रान्सः पक्षा ब्रह्मणा ममं न स-म्भवति । न तत्समश्चाभ्यधिकश्चदृश्यत इतिश्रुतिविरोधादत आद्य-एव पक्षोऽनुसर्त्तव्यः । तत्र केर्द्वमेः साम्यमिहोच्यत इसाकाङ्काया-माह । हानाविति । ब्रह्मणः सकाशाद्रिभागो जीवस्य हानिशब्देन उच्यते । तथाच तस्यां मस्यां ये धर्मा जीविनष्ठा आनन्दांशेश्वर्या-दयो भगवदिच्छया तिरोहितास्ते ब्रह्ममम्बन्धे सित पुनराविर्भूता इति तैरेव तथेसर्थः । भगवदानन्दादीनां पूर्णत्वाज्ञीवानन्दादीना-मल्पत्वान्नाम्नेव ममद्भेतेः कृत्वा ब्रह्ममाम्यं जीव उपचर्यते । मा-म्यमुपैनीति । वस्तुतस्तु नेत्रिपि धर्मेः साम्योमाते भावः । अत एव, न तत्सम इति श्रुतिरविरुद्धा । अत एव सूत्रकृता साम्यमुपै-

हुः \* तत्रेदिमित्यादि \* । \* इदिमिति \* । साम्यम् । विचारमुपपाद्यन्ति । \* साम्यं हीत्यादि \* । \* आहेति \* । यैधंमैंः साम्यं
तानत्राहेत्यथः। सूत्रं व्याकुर्वन्ति \* ब्रह्मण इत्यादि \* । सूत्रं तुराव्देन
श्रुत्यन्तरे समाभ्यधिकनिषेधादत्र साम्यपदं लक्षणया अद्वेतपरमिति पक्षो निरस्यते । ब्रह्मणः सकाशाद्विभागो जीवस्य. ओहाक्
त्याग इति धातुंनिष्पन्नेन हानिशब्दनोच्यते । विभागस्य पूर्विर्धातत्यागरूपत्वात् । तथाच तस्यां सत्याम्, उपायनशब्दशेषत्वाद्, उपायनं ब्रह्मपाप्तिसद्धाचकः शब्द उपैतिशब्दस्तव्हेषत्वात् साम्यस्य
ये धर्मास्तिरोहितास्ते परमोपायने ब्रह्मसम्बन्धे सितं पुनरार्विभूता
इति तैरेव तथा \* तैरेव साम्यमित्यर्थः । नन्ववं साम्येऽपि, न तत्सम
इति श्रुतौ संकोचस्तु स्यादेवत्यत आहुः । \* भगवदित्यादि \* ।
\* जीवानन्दादीनामलपत्वादिति \* । सर्वं जीवाः सर्वमयास्त्याप्यलपा इति नृसिहोत्तरतापनीये जीवानामलपताया उक्तत्वन तदानन्दादीनामपि तथात्वात् । नन्ववमेव स्त्राशय इति कथं ज्ञातव्यमित्यत आहुः । \* अत एव स्त्रकृतेत्यादि \* । हेतुमवतारयन्ति ।

तीाते साम्योपायनशब्दमात्रं, न तु साम्यपदार्थः स्वारितकोऽत्रा-स्तीति भावप्रकटनाय शब्दशब्द उक्तः।ननु तैरेव धर्मीः साम्यं नेतरै-रिसत्र को हेत्रिसाकाङ्क्षायामाह । उपायनशब्दशेपत्वादिति। परममुपैतीति य उपायनशब्दस्तच्छेषत्वात साम्योपायनस्ये सर्थः । ब्रह्मसम्बन्धहेतुकत्वादानन्दांशाचाविभीवस्य , तदैव साम्योपायन-कथनात्तरेव धर्मोः साम्यमभिषेतिमिति भावः । नन्वानन्दादीनां ब्रह्मपर्मत्वात् तैस्तत्साम्यकथनं तदभेदमेव गमयतीसाशङ्कच तद्ध-र्मवत्त्वमात्रस्य न तद्भेदसाधकत्विमसत्र दृष्टान्तमाह । कुशेसा-दि । कुशा औदुम्बर्घ्यः समिथस्ता अग्निष्टोमादियागेषु प्रस्तोत्रा स्थाप्यन्ते । तदा तत्सम्बन्धि यच्छन्दःस्तुत्युपगानं तद्रदिसर्थः । तत्राभित्वा शुरनाेनुमा दुग्धा इव धनव इत्युचि ये वर्णास्तवामच एवोपसंहस भकारेणैव गानं क्रियते । न हि तदाचिकवर्णवर्मा-णामचामुपसंहारोऽस्तीति तदगात्मत्वं भकारस्य सम्भवति । एवं प्रकृतेऽपि ब्रह्मधर्मप्राकट्येन न तदात्मकत्वं जीवस्य सम्भवति । ननु तत्त्वमस्यादिवाक्यैरत्राभेदवोधनादस्तु तथेति चेत तत्राह । तद्क्तामिति । जीवब्रह्माभेदबोधनतात्पर्यमुक्तामिसर्थः । तद्गुण-सारत्वात्तु तद्व्यपदेशः पाज्ञवदिति सुत्रेणेतिशेषः।

अपिच । श्रुतौ ब्रह्मोपायनस्य माम्योपायनहेतुत्वोक्तया तदनुपायनस्य साम्यानुपायने हेतुत्विमिति ब्राप्यते । तथाच, परा-भिष्यानात तु तिरोहितं ततो ह्यस्य वन्धविपर्ययाविति सुत्रे जीवस्य ब्रह्मांशत्वेनानन्देश्वयीदिब्रह्मधर्मतत्त्वाद् ब्रह्मणः सकाशाद्विभागे सित तिदच्छया तद्धर्मतिरोधानस्य संमारित्वे हेतुत्वमुक्तं यत्तदाप तदुक्तिमिखनेन स्मार्थत इति न विस्मर्त्तव्यम् । यथान्यशाखोक्तधर्मा

सारत्वसूत्रे संसारावस्थायामेव व्यपदेशपक्ष उच्यते, न तु मुक्स-वस्थायाम् । यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत्, सिंठल एको द्रप्राऽद्वितीयो भवतीत्यादिश्रुतिषु ब्रह्माभेद्स्येव श्रवणादिति वाच्यम् । अभेदेऽपि मुक्त्यवस्थायां जीवन्यूनताया यथोदकं शुद्धे शुद्धमासिक्तं ताहगेव भवति, एवं मुनेविजानेत आत्मा भवति गातमिति काठकश्रुतौ भेद-सहिष्णोरभेदस्यैव निश्चायनात् । नच सलिल एक इत्यादिविरोधः । तत्र तादशाभेदप्रतीत्यापि तदुपपत्तेः। लोकेऽपि मिलिताङ्कुल्यादौ वि-भागाभाव एव एकशब्दप्रयोगाच्च । नचावान्तरमुक्तावेवं भाव इति वाच्यम् । मानाभावात् । परमतेऽप्यविभागेन दृष्टत्वादिति सूत्रे-ऽविभागस्यैव व्याख्यातत्वात् । ब्रह्मसूत्रेषु मुक्तिविचारे कुत्राप्यै-क्यपदादर्शनाच । नचैवमपि राङ्कापिशाची न निविर्त्तत इति चेत् । भिद्यते हृद्यप्रन्थिरिति श्रुत्युक्तदर्शने एव निवर्त्स्यते इति किमतो-ऽधिकं वाच्यामिति दिक् । नच गतिसामान्यसूत्रभाष्यविरोधः । तत्रापि सामान्यपदस्य तुल्यपदेनैव व्याख्यानात् । सूत्रकारस्याप्ये-तदेव मतम् । अन्यथा तु गत्यैभ्यादित्येव वदेत् । नच तद्विषयवा-क्याविरोधः । तत्रापि विज्ञाता विज्ञातुरूपेण न तिष्ठति, किन्तु ब्रह्म-रूपेणेति भद्विरुद्धसंपदा अभेदेन स्थानस्याभिष्रेतत्वादिति न को-ऽपि चोद्यावकाद्यः।तदुक्तपदसूचितमर्थान्तरमाहुः अपिचेत्यादि \*। एतेन गुणहानिव्यांख्याता बोध्या। नन्वतद् व्याख्यानमसङ्गतम्। उ-पसंहारप्रकरणे धर्मसाम्यविचारप्रसङ्गस्याभावादित्यत आहुः \* यथेत्यादि \* यथा छान्दोग्यस्थपञ्चामिविद्यायां काण्वाद्युक्तः पष्टोऽभ्रिः प्राणिवद्यायां पञ्चमं रेतश्चोपसंहियते, विद्येक्यवलात् तथात्र श्रुत्या

अप्येकस्यां विद्यायामुपभंद्वियन्त एवं ब्रह्मनिष्ठा धर्मा जीवेऽप्येतपा श्रुखा बोध्यन्त इस्रेतावत्साम्यमस्तित्युपसंहारप्रकरण एतस्य निरू-पणं कृतम् ॥ २६ ॥

परमसाम्यनिरूपणादैक्यभ्रमेणासाधारणा ब्रह्मनिष्ठा धर्मा अपि जीवे उपसंहार्या इति शङ्कानिरासायैनदुक्तमित्यर्थः। तस्मान्निर्दोषत्वे तिरोहितगुणप्राप्त्या साम्ये च सिद्धं ब्रह्मभूतस्य मुख्यं भजनं सिद्ध्यतीति तद्थे यतनीयं, न तु विभूतिपरण भवितव्यामिति बोधितम्। अत्राप्तत्वपाप्तत्वस्य यन्ने प्राकटचाद्यञ्चसम्बन्धे रुक्मवर्णत्वात् सौमाग्यस्य कर्त्तृत्वयोनित्वाभ्यां प्रपश्चस्य च सम्बन्ध इति त्रिधा श्रीनिकेत-त्वमुक्तम्।

अन्ये तु इदमण्येकसूत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, अश्व इव रोमाणि विधूय पापं चन्द्र इव राहुमुखात् प्रमुच्य धूत्वा शरीरमकृतं
कृतात्मा ब्रह्मलोकमिसम्भवानीति ताण्डिश्रुतिं, तदा विद्वानित्याथर्वणश्रुतिं, तस्य पुत्रादायमुपयन्ति सुहदः साधुकृत्यां द्विष्ठन्तः
पापकृत्यामिति शाख्यायनिश्रुतिं, तत्सुकृतदुष्कृते विधूनुते तस्य
प्रिया ज्ञातयः सुकृतमुपयन्ति अप्रिया दुष्कृतमिति कौशीतिकश्रुतिं
चोदाहृत्य, यत्रोभयं श्रूयते तत्र न कश्चिद्विचारो यत्राष्युपायनमेव
श्रूयते न हानन्तत्राष्यर्थादेवहानं सिन्नपतित अन्यैरुपयमानयोरात्मीयसुकृतदुष्कृतयोहानस्यावश्यकत्वात्। यत्र पुनः केवलं हानमेव
श्रूयते तत्रोपायनं सिन्नपतेन्न वेति संशये, अश्ववणाद्विद्यान्तरगोचरत्वाच न सन्निपततिति पूर्वपक्षे तत्रापि तत्सिन्नपातं सिद्धान्तयितुं
सूत्रमेवं व्याकुर्वते । हानौ केवलायामिष श्रूयमाणायामुपायनं सिन्न
पति । कौशीतिकरहस्ये हानशेषत्वेन सम्प्रिणतत्वादित्यादि ।

तिचन्त्यम् । आद्ये उपायनशब्दस्याभावेन अर्थग्रहणेऽपि तस्य फलबोधकत्वेन द्वितीयवाक्येऽपि तस्य तथात्वेन हानशेषत्वाभावा-द्विषयत्वायोगात् । ताण्ड्याथर्वणकौशीतिकवाक्येषु कम्पनार्थक-धातुनिष्पन्ने, धूत्वेत्यादिशब्दे हान्यर्थत्वं लक्षयित्वा उपायने तच्छेष-ताकल्पनस्य क्षिष्टत्वात् । चतुष्वेपि वाक्येषूपायनस्य सत्त्वात् क उपायनशब्दः सूत्रकाराभिसंहित इत्यनिश्चयेन कौशीतिकस्थशब्द-

#### सम्पराये तर्त्तव्याभावात्तथा ह्यन्ये ॥ २७ ॥

षाजसनोथि शाखायां, स एव नेति नेतीत्यात्मेत्युपक्रम्य, न ब्यथत इसन्तेन ब्रह्मस्त्रक्षपमुक्त्वा यत एताद्यब्रह्मातस्तद्विदिपि वि-

स्येव विषयत्वमित्यस्याप्यंतिक्किप्टत्वाच्च।

यद्प्यस्योपायनवादस्य स्तुत्यर्थत्वादन्यदीयपुण्यपापयोः कय-भ्रन्यत्र प्राप्तिरित्यत्र नाभिनिवेशः कार्य इत्युक्तम् ।

तद्पि न रोचिष्णु। राक्षि चामात्यजा दोषाः पत्नीदोषाश्च भर्त्तरीत्यादिस्मृताविभमानमात्रेण दोषसंक्रमकथनात् । भारतादौ माण्डव्यद्त्त्यमशापप्रसङ्गे बालकृतपापत्य जनकत्वोपाधिना पितृ-संक्रमकथनात् । विश्वामित्रपुण्येन त्रिशङ्कोः स्वर्गप्राप्तिस्मरणा-द्यापि तथा सम्भवेन स्तुतिमात्रत्वाङ्कोकारस्य अप्रयोजकत्वात् । श्लीयन्ते चाश्य कर्माणि तस्मिन् दृष्टे परावरे । ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्मसात् कुरुत तथेति श्रुतिस्मृतिभ्यां ज्ञानस्य कर्मनाशकत्ववद् विद्याविशेषस्यान्यत्र कर्मसंकामकत्वेशपि बाधकाभावात्। नच सुकृत-दुष्कृतयोः कर्त्तृसामानाधिकरण्यस्येव सर्वत्र दर्शनान्नान्यत्र साक्षात् संक्रमोशपि तु फलस्य तत्र सम्बन्धात् तत्र स उपचर्यत इति वा-द्यम् । हेतुव्यधिकरणस्य फलस्यवाशक्यवचनत्वात् । नच वाक्या-म्यथानुपपत्या तत्र तथा कल्यत इति वाच्यम् । तस्या अत्रापि तील्यात् ।

किञ्च। आन्यत्रिकवाक्यस्य आन्यतिकवाक्यशेषत्वायकुशाच्छन्दःस्तु-स्युपगानवदित्यत्र दृष्टान्तत्रयं यत् स्वीकृतं, तद्पुष्टार्थम् । पकेना-ऽपि तित्सद्धेरप्रत्यूहत्वेन बहूनां कथने प्रयोजनाभावादिति ॥२६॥५॥

सम्पराये तर्राव्याभावात् तथा द्यान्ये ॥ साम्पराय इति पाठे स्वार्थेऽण् बोध्यः । पूर्वाधिकरणे जीवस्य भगवत्सम्बन्धे विशेषमुः क्तवा तत्साधनयोद्योनमत्त्वोर्मध्ये कि ज्याय इति विचारियतुमधिकरः णमारभत इत्याशयेन सूत्रे तर्त्तव्याभावपदात्तिङ्किके श्रुती विषयः स्वेनोदाहरन्ति । \* वाजेत्यादि \* \* अथर्वणेत्यादि च \*। पतयो-रादं वाक्यं बृहद्रारण्यके शारीरब्राह्मणस्यम् । तत्र च पूर्वे मनसेवाः

विक्षतह्म इत्यभिमायेणाग्रे पठचते । अतः पापमकरवमतः कल्या-णमकरविभत्युभे होष एते तर्त्यमृत इसादिनाग्रिमयेष नित्यो म-हिमा ब्राह्मणस्येत्यृचा च ब्रह्मविदो माहात्म्यमुक्त्वा पठचते । तस्मादेवंविच्छान्तो दान्त उपरतिस्तितिश्चः श्रद्धावित्तो भृत्वाऽऽत्म-

सुद्रष्टव्यमित्यनेन तद्दर्शनसाधनमुक्त्वा, विरजः पर आकाशादित्या-दिना विरज्ञत्वविशत्वेशानत्वादीन् धर्मान् बोधयित्वा ततोऽनिरुक्त-त्वाय, नति नेतीत्यनेनैतावन्मात्रतां निषिद्धा अगृह्यो न हि गृह्यते, अ-शीर्यों न हि शीर्यतेऽसङ्गोर्शसते न सज्जत न व्यथत इत्यनेन लौकि-क्तप्रमाणग्राह्यत्वमनाशित्वमसङ्गत्वं, षिञ् बन्धने, अबद्धत्वं निर्दुः खत्वं चोक्त्वा, तेन जडविलक्षणं ब्रह्मस्वरूपं बोधयित्वा ब्रह्मण प्ताइश-स्वात् तद्विदिप साध्वसाधुकर्मरहित इति बोधनायाऽग्रे पठ्यते। अतः पापमकरवमतः पुण्यमकरविमत्युभे ह्येष पते तरत्यमृतः सा-ध्वसाधुनी इति । अत इदमिमसन्धाय पापमकरवं कृतवानस्मि अत इदमभिसन्धाय कल्याणं पुण्यं कृतवानस्मि, इति एवमभिसन्धिपूर्वकं कृते पते उमे साध्वसाधुनी हि निश्चयेन एष उक्तरीतिब्रह्मवित् त-रति अतिकामत्यभिभवति । अमृतो जीवन्नेव, नैनं कृताकृते तपतः, पनं ब्रह्मविदं निन्दितकरणकल्याणकरणे पश्चात्तापं न नयतः, नास्य-केनचन कर्मणा मीयते, अस्य प्राप्तव्यो ब्रह्मलोकः केनापि कर्मणा नाsपयाति, प्राप्तव्यं प्राप्नोत्येवेत्यर्थः । तदेतहचाभ्युक्तम् । ब्राह्मणोक्तोऽर्थो बस्यमाणर्चाप्युक्त इत्यर्थः । ऋक् तु, एष निर्त्या महिमा ब्राह्मणस्य न कर्मणा वर्द्धते नो कनीयान तस्यैव स्यात पद्वित तं विदित्वा न कर्मणा लिप्यते पापकेनेति । एष इति ब्राह्मणोक्तः। तं पूर्वोक्तरूपमात्मानं विदित्वा तस्यैवात्मनः पद्वित् पदं चरणं स्थानं वा, तद्धाम परमं ममेति वाक्यादक्षरं तद्वित् स्यात् । ततः पापेन लिसो न भवतीत्येव-मक्षर्विदो माहात्म्यमुक्त्वा पठचते । तत्साधनमुच्यते । तस्मादेवं विदित्यादिना । यस्मादेवं ज्ञातुर्माहात्म्यं तस्मादेवं शास्त्रतो ज्ञः, यः स्वरूपवित, शान्तो वान्तः निगृहीन्तान्तर्बहिःकरण उपरते। निवृत्त-स्रवेहिसितिश्वः दुःखसिहिष्णुः श्रदावित्त आस्तिक्यबुद्धिमान् आत्म- न्येवात्मानं पत्रयेत सर्वमेनं पत्रयति मर्वोऽस्यात्मा भवति मर्वस्या-ऽऽत्मा भवति सर्व पाप्मानं तरित, नैनं पाप्मा तरितीसाद्युक्त्वान्ते प-ठयते, य एवं वेदेति । अत्र हि पाप्मतरणादिक्षपं ब्रह्मज्ञानमाहा-त्म्यमुच्यते । ज्ञानस्य संसारमुक्तिहेतुत्वाद । अथर्वणोपनिषदादिषु तु भगवद्भक्तेर्मुक्तिहेतुत्वमुच्यते। परं ब्रह्मतद् यो धारयतीत्युपक्रम्य भजति सोऽमृतो भवतीति । अग्रेऽपि मुक्तो भवति संस्तरिति। एत-द्विषयव्यवस्था तु पुरैवोक्तोति नात्रोच्यते। एतावान् परं सन्देहः—

नि स्वशारीर पवात्मानमक्षरं पश्येत । अहँ कृत्यतृ चश्चेत्यहाँ ऽथें लि-ङ् । दर्शनाई इत्यर्थः । एवं दर्शनाईतामुक्त्वा खत्य द्रष्ट्रतानिश्चयार्थं द्रप्टिक्शानि वदति । सर्वमेनं पश्यतीत्यादिना स्वज्ञानार्थे लिङ्गम्-क्त्वा परज्ञानार्थे तदाह, विषापो विजरो विजिघत्सोऽपिपासा ब्राह्म-णो भवति य पवं वेदोति । य उक्तप्रकारकब्रह्मद्रश स विपापाद्यौर्छ-क्रैनिश्चेय इत्यर्थः। अत्र विपापत्वं पापरूपकार्याकर्तृत्वमेव । बाह्यानां जराद्यभावानां समभिन्याहारात् । न तु पूर्वपापराहित्यम् । तस्य तर्त्तव्यत्वेनात्रोक्तत्वात् । इदं चान्यमतेऽपि तुल्यम् । सर्वैरेव, अश्व-इव रोमाणि विधूय पापं स आगच्छति विरज्ञां तत्सुकृतदुष्कृते विधुनुत इत्यादिश्वतीरुदाहृत्य विदुषोऽपि देहवियोगसमय पव तर्स-व्याभावव्याख्यानात् । अन्यथोक्तश्रुतिविरोधादिति सर्वमभिसन्धा-यास्य वाक्यस्य निष्कृष्टार्थमाहुः । \* अत्र हीत्यादि \* तर्त्तव्यित्रङ्गां श्रुतिमुक्त्वा तदभावछिङ्गामाद्यः। \* अथर्वणेत्यादि \* परं ब्रह्मेखा-दिवाक्यं गोपाळतापनीयस्थम् । अर्थस्तु स्फुटः । आदिपदेन तदुपवृं-हणभूतपुराणसङ्ग्रहः । अतः परं यदंशे संशयसं प्रकटियतुं पूर्ववि-चारितमंशं प्रथममाहुः। \* एतदित्यादि \* एतच्छ्रुहतिद्वयविषयभूते थे ज्ञानभक्ती तयोगी व्यवस्था अधिकारिभेदेन कपभेदकथनात् तेन तेन ते ते धर्मास्तत्र तहोपसंहायी, नोपसंहायीश्चेति नियमरूपा, सातु, न बाप्रकरणभेदादिति सूत्र प्वोक्तेति तदंशे संदेहाभावादत्र पुनर्नोच्यत इखर्थः । सन्दिग्धांशमाद्यः \* एतावानित्यादि \*।

थ एवं वेद स पाप्मानं तरतीति वचनाज्ज्ञानदशायामपि पापसच्यं बाच्यमन्यथा तरणासम्भवापत्तेः । एवं सित भक्तिदशायामप्येवमेव, न वेति भवति संशयः । तत्र श्रुताविवशेषेण पापनाशश्रवणान्मुनिक्तपृवकाले पापनाशावश्यमभावादेकत्र निर्णीतः शास्त्रार्थोऽपर्श्वापि तथेति न्यायेन भक्त्या पापनाशादशापि तथेवेति पाप्त आह् । सम्परायः परलोकस्तिस्मन् प्राप्तव्ये सतीसंधः । अथवा परः पुरुषोत्तमस्तरयाऽयो ज्ञानम् । तथाच सम्यग्भृतं पुरुषोत्तमज्ञानं येन स सम्परायो भक्तिमार्ग इति यावतः । अथवा परे पुरुषोत्तमस्तरयाऽयो ज्ञानम् । तथाच सम्यग्भृतं पुरुषोत्तमक्षानं अयनमयो गमनं प्रवेश इति यावत् । अथवा परे पुरुषोत्तमे अयनमयो गमनं प्रवेश इति यावत्त्याच सम्यवप्राणो येन स तथा भक्तिमार्ग इसर्थः । ज्ञानमार्गेऽक्षरप्राप्या भक्तिमार्गे पुरुषोत्तमप्राप्या तस्माद्विशेषमत्र ज्ञापियतुमेवं कथनमतो भक्तिः पूर्वमेव पापनाशो युक्त इति भावः । ब्रह्मभृतस्य भक्तिलाभान्या तस्मादिशेषमत्र ज्ञापियतुमेवं कथनमतो भक्तिः पूर्वमेव पापनाशो युक्त इति भावः । ब्रह्मभृतस्य भक्तिलाभान्या

<sup>\*</sup> एवं सतीति \* मुक्तिकारणत्वेन मिकिक्षानयोस्तौ छ्ये सिति । तयो स्तौ छ्ये, मक्ती पापसूचनाद्यभावश्च सन्द्हवीजम । पूर्वपक्षमाहुः \* तत्र श्वनावित्यादि \* । \* तथैवेति \* । मिकिद्रशाया पापसत्त्वमेव । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति सम्पराय इत्यादि \* मिकिद्रशाया पापसत्त्वमेव । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति सम्पराय इत्यादि \* मिकिद्रशायामेव तत्तं व्याभाव इति भावः । संपरायश्चर्स्य प्रसिद्धार्थप्रहणे मिकिमा- विशेष कपदाध्याहारायितिरिति तमर्थे विहाय यौगिकार्थे गृहीत्वा व्याकुर्वन्ति । \* अथवेत्यादि \* । अत्र द्वेधा व्याख्यानेन पुरुषात्तम- हानस्य तत्त्राप्तेश्च साधनं मिकिमार्ग पवेति क्षापिते सन्द्हो भव- ति । नतु किद्यौगमपहरतीति न्यायेन योगस्य निर्वेद्धत्वादिदं न युक्तम् । व्यासचरणैर्वा कुत एवं प्रयुक्तमिति, तद्वारणःयादुः \* ज्ञानमार्गत्यादि \* । \* तस्मादिति \* । ज्ञानमार्गात् । \* एवं कथनिनिति \* । यौगिकपद्कथनम् । तथाचैवं व्यासाशयाद्धाहारापेक्षया यौगिकादरस्य लघुत्वाचैवमाशयकथनं युक्तमित्यथः । \* भक्तेरिति \* मर्यादा मार्गीयपेमारिमकाया भक्तेः। निवदं तदा युज्येत यदा ज्ञानमा- क्रिक्तमार्गोत्कर्षः स्यात्, स्र एव तुकथिमत्त्यतः आहुः \* प्रक्रोत्यादि \* मर्यादा मार्गीयपेमारिकायः स्वात्र स्र एव तुकथिमत्यतः आहुः \* प्रक्रोत्यादि \*

ऽनन्तरं, भक्तया मामभिजानातीति भगवद्वाक्यात पुरुषोत्तमस्वरूपश्वानस्य भक्तयेकसाध्यत्वात तथा । एवं सति "मुक्तानामिष्
सिद्धानां नारायणपरायणः । सुदुर्छभः प्रशान्तात्मा कोदिष्वपि
महामुने । मुक्तोपस्टप्यव्यपदेशातः जन्मान्तरसहस्रेषु तपोध्यानसमाधिभिः । नराणां श्वीणपापानां कृष्णे भक्तिः प्रजायते ।
जन्मान्तरसहस्रेषु समाराध्य दृषध्यजम् । वैष्णवत्वं छभेत्
कश्चित सर्वपापश्चयादिद्दे"सादिवाक्यैः पापनाशानन्तरमेव भक्तिसम्भवाद्धकस्य तर्त्तव्यपापादेरभावात्र ज्ञानमागींयतुल्यतेत्यर्थः ।

नतु य एवं वेदेति सामान्यवचनात पुरुषोत्तमिवदोऽप्येवमे-वेति चेत्तवाह । तथा ह्यन्य । तथा ज्ञानानन्तर्गिति पापवन्तोऽन्ये भक्तिमार्गीयेभ्योऽन्य इत्यर्थः । उक्तवचनद्भपोपपत्तिर्हिशब्देन ज्ञा-प्यते ॥ २७ ॥

\*तथेति \* शानमार्गाद्धिकमार्गस्योत्कृष्टत्वमाश्चानमार्गे साक्षात्कारोत्तरं पुण्यपापिनृहत्या सुखन्नातः। भक्तस्तु पापनाशोत्तरमेव भवनादादित पव सुखन्नातेश्वरेत्यपि बोध्यम् । किश्च । ननु भवत्वेवं तथापि कथं भक्तिमार्गे तर्त्तव्याभाव इत्यत आहुः \* पवं सतीत्यादि \* मुकानामिति वाक्यं तु षष्ठस्कन्धचतुर्दशाध्यायस्थम् । नराणां श्चीणपापानामिति तु पाण्डवगीतास्थम् । समाराध्य वृषध्वजमिति तु धाराहपुराणीयप्रबोधिनीमाहात्म्यस्थम् । वैष्णवत्वमिति \* भक्तिमार्गीयप्रमवत्त्वम्। एतद्ये, 'पतण्डात्वा तु विद्वद्भिः पूजनीयो जनार्द्वः। वेदोक्तविधिनासम्यग् भक्तिमार्गानुसारतं इति गारुडवाक्यात् । स्निग्धास्ते वैष्णवाश्च त इति गारुडाच्च । तथाचैतेश्यो वाक्येश्यो भक्तस्योत्कृष्टत्वात् तथेत्यर्थः। स्त्रशेषमवतारयन्ति। \* ननु य इत्यानः वि \* । नन्वदं सूत्रे कुतो लक्ष्यत इत्यत साहुः। \* उक्तेत्यादि \* । तथाच दिश्चाक्षश्चत इत्याद श्वः । १० ॥

नतु भक्तिमार्गीयाणामिष गोपस्त्रीणां 'दुःसहप्रेष्ठिवरहतीत्र-तापधुताऽग्रुभाः । ध्यानाप्राप्ताच्युताश्लेषनिर्दृत्या क्षीणमङ्गला"इति वचनेन दुष्कृतस्रुकृतयोरापे हानिश्रवणाद पूर्वोक्तवचनैर्विरोध इ-स्याशङ्कायामुत्तरं पठति ।

#### छन्दत उभयाविरोधात् ॥ २८ ॥

छन्द इच्छा तथाच भक्तिमार्गीयाणामि पूर्व पापानाशो यः सभगविदच्छाविशेषतोऽतो भक्तेः पूर्वमेव पापनाशिन रूपकाऽतन्नाश निरूपकवचनयोरिवरोधाद्धेतोर्भक्तेः पूर्वमेव पापनाश आवश्यक इ-त्यर्थः। एवं सित भक्तेः पूर्वमेव तन्नाश औत्सर्गिकः। स कवि-द्विशेषेच्छयाऽपनोद्यत इति भावो ज्ञापितो भवति । अत्रेच्छाविशेषे

छन्दत उभयाविरोधात्॥ सुत्रमवतारयन्ति। \* ननु भक्ती-स्यादि \*। \* पूर्वोक्तवचनैरिति \*। पापाभावबोधकवचनैः। तथा-च विरोधादनिश्चये पापसन्निपातान्न भक्तिमार्गीयस्योत्कर्षसिद्धिरि-ति राङ्कायां विरोधनिवारणायोत्तरं पठतीत्यर्थः। सूत्रं व्याकुर्वन्ति \* छन्द इच्छेत्यादि \*। \* एवं सतीति \* पापनाशस्य बहुवाक्यत्वसि-क्रत्वे सति। \* शापितो भवतीति \*। इच्छाया अविरोधकथनेन ज्ञापितो भवति । ननूपपाद्नमन्तरेणैवमिच्छा कथं ज्ञातुं राक्यत इत्यत आहुः \* अत्रेच्छेत्यादि \*। तथाच विस्तरभियात्राज्यपादनेऽपि सुबोधिनीतोऽवगन्तव्यमित्यर्थः । एवं चात्र तर्त्तव्यलिङ्गकश्रुतौ, त-मेवं वेदानुवचनेन विविद्धिन्तीति पूर्वे श्रावणात् सामान्यतो वेदै-कसमधिगम्यत्वं प्रतिपादितम् । सरस्वत्यां कृतकेतिमिति विशेष-स्त्वंग्र वाच्य इति । नन्वन्यैर्येत् सूत्राणि व्याख्यायन्ते तत्र पूर्वतः म्ब्रोक्तन्याया उपोद्वलकत्वेनोपन्यस्यन्ते । ब्यासपादैस्तेषां तत्र तत्रा-ऽऽद्रणात्। अत्र तुपुराणेतिहासवाक्यानि । तत्र कि ज्याय इति चेत्। उच्यते। इद्मेव ज्यायः । इतिहासपुराणयोर्वेदोपगृंहणत्वात्। तत्रापि वेदान्तक्रद्वेदविदेव चाहमिति । मां विधन्तेऽभिधन्ते मामि-

वक्तव्यबहुत्वेऽिष किञ्चिदुच्यते । चिकीिर्षतलीलामध्यपातिभक्ता न सोपियस्नेहवत्यो न सगुणिवग्रहा, न वा सुकृतादियुक्ता इति ज्ञापियतुं कितपयगोपीस्तिद्वपरीतधर्मयुक्ताः कृत्वा तस्यां दशायां स्वप्राप्तौ प्रतिबन्धं कारियत्वा स्वयमेव तां दशां नाशियत्वा स्वलीलामध्यपातिनीः कृतवानिति । न ह्यतावता सार्वदिक एवाऽयं भावो भवति । न हि मन्त्रपतिबद्धशिक्तरियरदाहक इति तत्स्वभावत्वमेव तस्य सार्वदिकिपिति वक्तुं शक्यम् । एतच श्रीभागवत-दशमस्कन्धविद्यतौ प्रपिश्चतमस्माभिः ॥ २८ ॥

गतरर्थवत्त्वमुभयथाऽन्यथा हि विरोधः ॥ २९ ॥ ननु ससं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्यो-

ति वाक्याद्वीतेव ज्यायसी। स्वयं समाधावनुभूयोक्तत्वाच्छ्रीभाग-वतं च। पूर्वतन्त्रे नु जैमिनये यत् स्वयं गुरुमुखादवगत्य पाठितं तदंव आद्वियते, नेतरिद्दिति जैमिनिमतद्वणाद्वगम्यते। किश्चा-ऽस्मिन् सूत्रे छन्दःशब्देन केश्चिद्विद्याभ्यासयमानियमजनिका विदुष स्क्वा व्याख्यातां। अन्यस्तु तत्सुहृदां तद्विषामिच्छा। इतरेस्तु-व्याख्यातुरिच्छा। यथाकथश्चिच्छ्रश्तिद्वयाविरोधः सम्पाद्य इति। प्रवमपि विचारे ईश्वरंच्छायाः सर्वत्र कारणत्वात् तत्तद्विद्यावतस्तदा तदा तथा तथेति यथाश्चताङ्गीकारेऽपि मुक्तिप्रतिबन्धाभावाच्छ्रश्ति-सङ्कोचाभावाद्य कि ज्याय इत्यपि विचारय। न हि क्रमेण मुक्ति प्राप्नुवतो वा किश्चित्रश्चणोत्तरं विरज्ञानदीतरणे वा सुकृतादिक्षये पर्यद्वोपासकस्य कश्चिद्विशेषो भवति। अतः काकद्नतविचारप्राय-मेतत्॥ २८॥

गतेरर्थवस्वमुभयथाऽन्यथा हि विरोधः॥पूर्वाधिकरणे क्वाना-ऽपेक्षया भक्तेर्जान्यपेक्षया भक्तस्य चोत्कर्षः प्रतिपादितः। तमेव त-द्धेतुबोधनेन दढीकरोतीत्यारायेनाधिकरणमवतारयन्ति । \* नन्वि-त्याद् \*। अत्र, तमेव विद्वानिति वाक्यमुक्तरनारायणस्यम् । तत्र, मिन्नित तमेवं विद्वानमृत इह भवित नान्यः पन्था विद्यतऽयनाये-सादिश्रुतिभिरुक्तरूपब्रह्मज्ञाने ससेव मोक्ष इत्युच्यते । यमेवैष् ष्टणुते तेन रुभ्य इति श्रुसा आत्मीयत्वेनाङ्गीकारात्मकवरण-स्य भक्तिमार्गीयत्वाद तस्मिन् सित भक्तिमार्गे प्रवेशाद्भवसैव स इत्युच्यते । किञ्च । भक्सा मामभिजानातीत्युक्त्वा, ततो मां तक्त्वतो ज्ञात्वा विश्वते तद्दनन्तर्गिति भगवतोक्तिमितिं भक्तिमार्गे-ऽपि पुरुषे।क्तमज्ञानेनैव मोक्ष उच्यते, ज्ञानमार्गे त्वक्षरज्ञानेनेति

वैदाहमेतं पुरुषं महान्तमादित्यवर्णं तमसः परसादिति पूर्वाद्धं. एतं जगत्कर्तृतया पूर्वमन्त्र उक्तं महान्तं पुरुषम् अहं वेदेतिश्चतिः स्वस्य शातृत्वमुक्तवा, तत्स्वरूपमाह । तमसः-अज्ञानात्मकस्य पर्स्तात प-रम। आदित्यवर्णम् आदित्यस्येव मण्डलान्तः इयामावदातो वर्णी यस्र. इयामाच्छवलं प्रपद्ये शबलाच्छ्याममिति छान्दोग्ये श्रुतत्वाचादशम् तथा चैतारराश्चितिभः सत्यादिलक्षणकोक्तरप्रद्वाहानेन मोक्ष उच्य-ते। यमेवेति श्रुतौ तुक्तप्रकारेण भक्तीव स आत्मलाभात्मको मोक्ष उच्यत इति मोक्षार्थे ज्ञानभक्ती समुखेतव्ये ? कि वा विकल्पयित-व्यं !इत्येकः संशयः। किञ्ज, भक्त्या मामिति गीतायां पृरुषोत्तमञ्जान-स्य, ब्रह्मविदाप्नोति परिमिति श्रुतावक्षरज्ञानस्य च मोक्षहेतुत्वमुच्यते इति भक्तेन तदर्थे ते समुख्ये ? विकल्पनीये वेत्यपरः। नच विकल्प-स्याष्टदोषदुष्टत्वातः समुख्य पव युक्त इति वाच्यम् । तस्मानमद्भकी-स्येकादशस्कन्धीयभगवद्वाक्ये भक्तं प्रति श्वानस्यानुपयोगबोधनेन तत्समुच्चयस्य वैयर्थ्यात् । तथाचैवं प्रथमे फल्पे श्रुत्योद्वितीये-च स्मृत्योर्विरोधात् समुच्चयविकत्पयोरेकतरानिर्द्धाराद्वाक्याना-मबोधकत्वं प्रसज्ज्यते । नच हानेनैव मोक्षस्तमेवमिति भूतौ, भक्त्याः मामिति स्मृतौ च तस्यैव मोक्षहेतुत्वेनोक्तः। भक्तस्य शानेनैरपेक्यो क्तिस्तु तत्त्वतो झानं भक्त्योति साधनान्तरसाधितं झानमतात्त्विकत्वाञ्च श्रेयोऽतो भक्तिरेव ज्ञानार्थ कार्येति तत्स्तुत्याभिप्रायेति न भक्तेः समुरुवयश्केति वाच्यम् । एवं भक्तित्यागेऽपि श्रुती ब्रह्मविदित्यश्र विशेषः । 'तस्मान्मद्भक्तियुक्तस्य योगिनो वै मदात्मनः । न ज्ञानं नचवैराग्यं मायः श्रेयो भवेदिहें ति वचनेन भक्तिमार्गीयस्य ज्ञान-नैरपेक्ष्यमप्युच्यते । तथाचैवं मिथः श्रुखोः स्मृखोश्च विरोधान्ने-कतरिनर्द्धारः सम्भवति । नच ज्ञानेनैव मोक्ष जभयत्रापितथोक्तेः। ज्ञाननैरपेक्ष्योक्तिस्तु भक्तिस्तुसभिमायेति वाच्यम् । विषयभेदेन ज्ञानभेदान्मुक्तिसाधनं कतमज्ज्ञानमिसनिश्चयाद । नच श्रोत-त्वाविशेषाद समुच्चय इति वाच्यम् । ज्ञानिनोऽक्षरे, भक्तस्य पुरुषोक्तमे लयाद समुच्चयाऽसम्भवाद । तर्ध्वं विरोधाभावादुपप्रमं सर्वमितिचेत्र । न । पूर्व ज्ञानमार्गीयज्ञानवतः पश्चाद्धक्तिमान

अक्षरस्य तमेवमित्यत्र पुरुषोत्तमस्य च विषयत्वेनोक्तत्या विषयभेदेन ज्ञानभेदान्मोक्षसाधकज्ञानविकल्पस्य दुर्वारत्वात् । नच श्रौतत्वावि-शोषाज्ञानयोरेव समुखयोऽस्त्वित वाच्यम। अक्षरात् परतः पर इति श्रतेरव्यक्तोऽश्लर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गतिम । यं प्राप्य न निवर्त्तन्ते तद्भाम परमं ममेति गीतावाक्याचाऽक्षरपुरुषोत्तमयोभेदादव्यक्तवा-क्ये ऽक्षरस्य परमगतित्वकथनेन ज्ञानिनो ऽक्षरे लयाद्, भक्त्या मामिति वाक्यं खस्य विश्वतिकर्मत्वबाधनेन भक्तस्य पुरुषोत्तमे लयात् स्थान-भेदेन फलभेदे तयोरपि समुखयस्यासम्भवात् । नृत् यद्येवं फलभे-इस्तर्हि तस्य तस्य साधनस्य तत्र तत्र व्यवस्थित्या वाक्यानामितरेतर-विरोधाभावात सन्देहे निवृत्ते सर्वे श्रुत्युक्तं स्मृत्युक्तं चोपपन्नमिति व्यर्थमेवाभिकरणमितिचेश्र। पूर्वे ज्ञानमार्गीयज्ञानवतः पश्चाङ्गकि-मार्गीयज्ञानवतः, अन्ते या मतिः सा गतिरित्यङ्गीकारे पूर्वज्ञानवैय-र्ध्यप्रसक्ते ईवीरतया तस्य न्यायस्याशक्यवचनत्वेन ताहशस्य लयस्यान-निर्कारासम्भवात्सन्देहेऽधिकरणप्रणयनस्यावश्यकत्वात् अ । यदि भक्तेरिवाक्षरक्षानादपि परक्षानमेव कयाचिद्विधया आइ-त्याधिकरणावश्यकत्वमुच्यते तदा तु, ततो मामित्याद्युक्तरीत्या भ-गवज्ज्ञानस्यैव प्रवेशसाधनत्वमधिकरणे मन्तव्यम् । तथाच समेवेति गींयज्ञातवतो लयस्थानिर्द्धारासम्भवात् । अपरश्च । ततो मां त-स्वतो ज्ञात्वेति वचनाद् भक्तिमार्गे तत्त्वतो भगवज्ज्ञानमेव प्रवेश-साधनिर्मिति मन्तव्यम् । तथाच भित्कामा रमणं जारं मत्स्वरूपा-विदोऽवलाः । ब्रह्म मां परमं प्रापुः सङ्गान्छतसहस्रका' इति वा-क्याज्ज्ञानमार्गीयभक्तिमार्गीयज्ञानरिहतानामापे भगवत्प्राप्तेस्तत्साधन-त्विनरूपकश्चितिवरोधः । तथाच क्रचिज्ज्ञानं मुक्तिसाधनत्वेनो-च्यते, क्रचिद्धिक्तः, क्रचिन्नोभयमपीस्रेकतरसाधनानिश्चयान्मुक्ति-साधने मुमुक्षोः प्रवत्त्यसम्भव इति प्राप्ते आह् । गतेरर्थवन्त्वमिसा-दि । गतेर्ज्ञानस्यार्थवन्त्वं फलजनकत्वमुभयथा मर्यादापुष्टिभेदने-सर्थः । अत्रायमाज्ञयः । एष उ एव साधु कर्म कार्याते तं यमे-भ्यो लोकेभ्य जिन्नीषतीसादिश्चितिभ्यो भगवान् स्रष्टिपूर्वकाल प्वैतस्मै जीवायैतत्कर्म कार्यात्वेतत्कलं दास्य इति विचारितवानि-

श्रुतेः सावधारणत्ववद्, मत्कामा इति स्मृतौ, सङ्गाच्छतसहस्रश इति कथनेन तदुपवृंहिताया वरणश्रुतेरि सावधारणतुख्यत्वेन मागंद्व- यसिद्धक्षानरिहतानापि भगवत्प्राप्तेर्क्षानसाधनत्वनिकपकश्रुतिवि- रोध इति तत्कृतसंशयादण्यधिकरणमावद्यकम् । अतः पूर्वोक्तौ वि- षयौ संशयौ च निर्वाधौ । तथा सति, तथाच कविदित्याद्युक्तरीत्या मुमुश्रुप्रवृत्त्यसम्भवान्मोक्षेच्छां परित्यज्य स्वर्गसाधन एव प्रयतनीय- म् । किञ्जैवं मुमुश्रुप्रवृत्त्यसम्भवे प्राप्ते पूर्वोक्तं क्षानभक्त्योस्तातरम्यं भक्त्युत्कर्षोदाषस्य कादाचित्कत्वं च न निर्द्धारयितुं शक्यमिति च । पूर्वपक्षे प्राप्ते श्रुतेर्वोधकताप्रकारं वदन् सिद्धान्तेन पूर्वोक्तं द्रद्धयितुं क्षानात्कर्षवाधनतात्पर्यमाहेत्यथः । सूत्रं व्याकुर्यन्ति । \* गतेरित्या- दि \* नान्वदं कथं बुद्धावारोहतीत्याकाङ्कायां व्युत्पादयन्ति । \* अत्रायमित्यादि \* कार्यमातं प्रतीश्वरच्छायाः कारणत्वेन तस्याश्च नित्यत्वेन, एष तु प्वेत्यादिश्रुत्युक्ताऽपीच्छा तथेति भगवान् सृष्टिपूर्व- काल एव यद्यध्या विचारितवांसक्तथैवेति। तत्र भगविद्यारशरीर-

ति तथैन भनति । तत्रोक्तरीसा मुक्तिसाधनानुगमे हेतुरवद्यं वा-च्यः । एवं सित कृतिसाध्यं साधनं ज्ञानभक्तिकृषं शास्त्रेण बोध्य-ते । ताभ्यां विहिताभ्यां मुक्तिर्मर्यादा । तद्रहितानामिष स्वकृषव-केन स्वमापणं पुष्टिरुच्यते । तथा च यं जीवं यस्मिन्मार्गेऽङ्गीकृत-वांस्तं जीवं तत्र मन्तियत्वा तत्फलं ददातीति सर्वं सुस्थम् । अत एव पुष्टिमार्गेऽङ्गीकृतस्य ज्ञानादिनैरपेक्ष्यं मर्यादायामङ्गीकृतस्य त-दपेक्षित्वं च युक्तमेवेति भावः । अत्र साधकत्वेन, विपक्षे वाधक-माह । अन्यथा हि विरोध इति । अन्यथा मर्यादापुष्टिमेदेन च्यव-

प्रविष्टोन्नयनकारणविमर्षे पूर्वोदाहृतवाक्योक्तरीत्या ज्ञानभक्तिवरण-भगवद्विषयककामरमणजारादिवुद्धीनां शास्त्रे कथनेन मुक्तिसाधना-नजुगमे सित शास्त्रद्वारा मुमुक्षुप्रवृत्तिसिद्धये तत्साधनाजुगमहे-तुरवर्यं वक्तवाः। एवं तद्वचनावश्यकत्वे सति उक्तमार्गमेट एव हेतुः । तत्र कृतिसाध्यमित्याद्यक्तरूपा मर्यादा । सर्वसाधारणहेतुना साध्यसिद्धौ मर्यादापद्रययोगस्य लोके दर्शनात् । यथैतावति कृत पतावद्दीयत इति राज्यमयीदोति। शास्त्रअपि स्वकृतसेतुपरीप्सये-ति सेतुर्भर्यादा। तद्रहितानामित्याद्यका तु पुष्टिः । अनुप्रह इति द्वितीयस्कन्धात् । अनुप्रहश्च धर्मान्तरमेव, न तु फलादित्सा । य-स्यानुत्रहमिच्छामीति वाक्यात् । कृपानुकम्पादिशब्दानां स वा-च्यः। एवं सति, लोकवत्तु लीलाकैवल्यमितिन्यायेन \* तथाच यं जीवमित्यायुक्तरीत्या ददातीत्युदिताऽनुदितहोमवद्धिकारिमेदाद् व्यवस्थितमिति सर्वे पूर्वोक्तं सुस्थम् । केवलमर्यादायां वृतस्य जीव-स्याक्षरे पूर्वे ज्ञानमागीयज्ञानवतः पश्चाद्रक्तिमागीयज्ञानवतः क्रमेण मर्यादायां पुष्टी चाङ्कीकारात्तस्य पूर्वमक्षरे ततः पुरुषोत्तमे लयस्य' ते तु ब्रह्महृदं नीता मग्नाः कृ प्णेन चोद्धृता इतिवत् सुखेन सम्भ-बाच्छ्रुविद्वयोक्तमुपपन्नमित्यर्थः। पतेनैव स्मृत्योरिप विराधः परि-इत इति बोधयन्ति । \* अत पवेत्यादि \*अत पवेति \*मार्गभेदादेव। सूत्रशेषमवतार्यं व्याकुर्वन्ति । \* अत्रेखादि \* । \* तथेति \*। स्थाया अकथने विरोधाद्धेतोस्तथेखर्थः । विरोधस्तु पूर्वपक्षग्रन्थ जपपादितः । एतेनैव, ननु श्रवणादिक्ष्पा मेमक्ष्पा च भक्तिरवि-क्षेवेण पापक्षय एवोदेत्युत कश्चिद्विशेषोऽस्ति । तत्राधुनिकानामपि

मुक्तिसाधने मुमुश्चप्रवृत्तिप्रतिरोधः। नतु सूत्रे को वा विरोधोऽभिष्रे-तो योऽत्र साधकत्वेनाद्रियत इत्यत आहुः। \* विरोध इत्यादि \*। अत्रेदं बोध्यम् । ब्रह्मनिरूपकेषु वदान्तवाक्येषु कचित्स्राष्टिकर्त्तृत्वप्र-शासितृत्वादिरूपं ब्रह्ममाहात्म्यं जीवात्मनः परमात्माभेदस्तादशङ्गान-स्य मोक्षसाधनत्वं चोच्यते। क्विच वरणेन स्वतनुविवरणम्।कचि-क्र त्येव मोक्ष इत्युच्यते । तत्र प्रकरणभेदान्माहात्म्यक्षानवतात्माभे द्वानेनाक्षरपाप्तिः। वरणेन स्वतनुविवरणश्रावणात्तेन भगवत्स्वरूपे दर्शनगोचरे सति हृदयग्रन्थिभेदात् सुदृढस्नेहरूपायां भक्तौ जाता-यां पूर्वजातमुक्तविधज्ञानमपि तत्रैयोपकरोतीति पुरुषोत्तमप्राप्तिः । नच केवले क्षाने वरणमुपसहर्त्तु शक्यम् । विद्याधर्मत्वामावाद्, वर-णश्रुतै। जीवकृतसर्वसाधनाळक्यत्वश्रावणेन परमात्मनः श्रावणा-दिविध्युक्तसाधनालक्ष्यतया तन्मात्रसाधनिकायां विद्यायां वरणस्यो-पसंहर्त्तुमराक्यत्वाश्च। एवं साधनभदेन फलभेदसिद्धौ पूर्वोक्तोन्नि-नीषाश्रुतिसिद्धमगवद्विचारशरीरे श्रीतसाधनानां तदभावस्य त-द्विरुद्धानां कामादीनामपि प्रवेदान वरणे प्रकारभेदः सिद्ध्यति । स च पुराणोक्तेरुपबृंहणैविंशेषतोऽवगम्यत इति हृदिकृत्य सूत्रकृता इद-मधिकरणं प्रणीतमित्याशयेन पुराणस्य विरोधपरिहारचिन्तनमत्र कृतं, न तु मुख्यतया तेषां विषयवाक्यत्वमिति वैदिकम्मन्यवहिर्मु-सबोधनाय वर्त्म । वस्तुतस्तु, सर्ववेदेतिहासानां सारं सारं समुद्-भृतमितिवाक्याद्वेदस्वमेव श्रीभागवतस्य । इतिहासपुराणं वेदानां पञ्चमो वेद इति बृहदारण्यकश्चतेश्च । अतस्तद्वाक्यत्वेनापि विषय-वाक्यत्वं युक्तमिति न राङ्कालेशः । प्रकृतमनुसरामः । एतस्याधि-करणस्य पूर्वाधिकरणोत्थराङ्कानिरासक्तपं प्रयोजनान्तरमाहुः। \*ए-तेनेत्यादि \*। प्रतेनेत्यस्य इत्यपि शङ्कानिरस्ता चेदितस्येत्यनेनान्य-

भक्तानां दुःखद्रश्नाच्छ्वणादेः पापनाशकत्वश्रवणाच्चाविशेषपक्ष-स्त्वसङ्गतः । अथ श्रवणादिरूपा, पापे ससपि भवति। मेमरूपा तु तन्नाश एवेति विशेषो वाच्यः । सोऽपि मेमवतामि अक्रूरादीनां मिणमसङ्गे भगवता समं कापट्यक्रतिश्रवणान्न साधीयानिसपि शाक्ष्मा निरस्ता वेदितव्या । तथाहि मर्यादापुष्टिभेदेनाङ्गीकारे वैछ-सण्यादाद्यायामङ्गीकृतानां मुमुक्षयेत्र श्रवणादौ प्रदक्तिसतदातृत्वेनै-व भगवति मेमापि, न तु निरुपिः । कदाचिद् वस्तुस्त्रभावेन मुक्तीच्छानिद्याविप तद्भक्तेः साधनमार्गीयत्वाद्, आनिच्छतो मे गतिमण्यीं प्रयुक्त इति वाक्यादन्ते मुक्तिरेव भवित्री । अस्मिनमार्गे श्रवणादिभिः पापक्षये मेमोत्पत्तिस्ततो मुक्तिः । पुष्टिमार्गेऽङ्गीकृतेस्त्वसनुग्रहसाव्यत्वाद तत्र च पापादेरप्रतिबन्धकत्वाच्छ्वणादिरूपा मेमरूपा च युगपद पौर्वापर्येण वा, वैपरीक्षेन वा भवसे-व । अत्र श्रवणादिकमपि फल्रक्पमेत्र । स्नेहेनैव क्रियमाणत्वान्न विधिविषयः । न ह्यविद्यादिमुक्त्यन्तरूपभजनानन्दान्तरायरूपाभ्रक्षाविरलविवयः। न ह्यविद्यादिमुक्त्यन्तरूपभजनानन्दान्तरायरूपाभ्रक्षाविरलविवयः। न ह्यविद्यादिमुक्त्यन्तरूपभजनानन्दान्तरायरूपाभ्रक्षाविरलविवयः। न ह्यविद्यादिमुक्त्यन्तरूपभजनानन्दान्तरायरूपाभ्रक्षाविरलविवयः। न ह्यविद्यादिमुक्तयन्तरूपभजनानन्दान्तरायरूपाभ्रक्षाविरलविवयः। न ह्यविद्यादिमुक्तयन्तरूपभजनानन्दान्तरायरूपाभ्रक्षाविरलविवयः। न ह्यविद्यादिमुक्तयन्तरूपभजनानन्दान्तरायरूपाभ्रवाद्यादिमुक्तयन्तरूपिक्षयः। न ह्यविद्यादिमुक्तयन्तरूपभजनानन्दान्तरायरूपाभ्रव्यक्षयाः ।

यः । \* न साधीयानिति \* । पापं विना भगवति प्राकट्यकृत्यस
म्भवान्न साधीयान् । तथाच सम्परायसूत्रसिद्धः सिद्धान्तो न युक्त

इत्याश्रङ्काऽप्येतेन मार्गभेदेन समाधानान्निरस्ता वेदितव्येत्यर्थः ।

कथं निरस्तेत्याकाङ्कायां व्युत्पादयन्ति । \* तथा हीत्यादि \* ।

\* वक्तुं शक्येत्यन्तम् । तथाच सम्परायसूत्रसिद्धः सिद्धान्तो

मर्यादामार्गविषयः । सत्यपि पापे भक्तश्रुदयपक्षस्तु पुष्टिमार्गे । तत्र

वरणप्रकारभेदे नियामिकाया इच्छा. सा, छन्दत उभयाविरोधादिति

सूत्रे स्विता, सेवात्रोभयथेति पदव्याख्याने व्युत्पादिता । तेन न

चोद्यावकाद्यः । नापि तत्कृतश्रवणादीनां पापनाशार्थत्वं शङ्काम् ।

तेषां प्रेम्णा कियमाणत्वेन फलमध्यपातित्वात् । पापस्य त्वनुप्रहेणैव

माद्यासम्भवादित्यर्थः । नन्वेतादृद्येवेच्छेत्यत्र कि मानमत आहुः ।

तदान्तरालिकपापत् जं प्रतिबन्धकिमिति वक्तुं शक्यम् । तदुक्तं श्रीभागवते—'स्वपादमूळं भजतः प्रियस्य सक्तान्यभावस्य हरिः परेशः । विकर्म यच्चोत्पतितं कथिश्च न्रोति सर्वे हृदि संनिविष्ट' इति । विकर्म प्राक्तनं तद् दुःखद्मिति, स्वयं चहरित्वेन दुःखहर्तेति धुनोति उक्तिविशेषणविशिष्ठस्य स्वतो विकर्मक्रसम्भवात् सांमर्गिकं पत्तो भूतं, न तु पया क्रुतिमितवद् वा यत् क्रुतं विकर्म तन्त्कथिश्च दुत्पतितामित्युच्यते । सक्तान्यभावत्वेन भगवत्सेवाच्यास-क्रेनेन्द्र श्रुमाख्यपाण्ड्यराजवन्महदागमनाद्यक्षानं वा वक्ता उक्तक्ष्ये भक्ते विकर्मीकावस्विज्ञापनाय वा कथिश्चिदित्युक्तवान् । तेन तर्कितं विकर्मात्राभिषेतिमिति ज्ञायते । एताद्द्यस्यापि यदि विकर्म भवेत तदातिन्वहन्यर्थं न तेनान्यत् कर्त्तव्यम्। भगवानेवहिद निविष्ठ-

 <sup>\*</sup> तदुक्तमित्यादि \*। अत्र यद्विकर्मे यच कथं चिदुत्पतितं तत्स्वे धुनोतीत्यन्वयः । तत्र पूर्वे विष्टुण्वन्ति। \* विकर्मेत्यादि \* । तद् दुख-दमित्यत्र तदिति भिन्नं पदम्। \* हरित्वेन दुः खहर्त्तेति \*। 'हरा-म्यवं यत्स्मर्तृणां हविभीगं क्रतुष्वहम् । वर्णश्च मे हरिच्चेष्टस्तस्मा-द्धरिरहं स्मृत'इति महाभारतवाक्यात्तथा। मध्ये निविष्टस्य कथ-श्चित्पदस्य धुनोतिना सम्बन्धे धूननप्रकार इच्छाविषय एव वाच्यः। स चेच्छाविवरणादेव लक्ष्यत इति वैयर्थ्यात् पूर्वपदेनैव सम्बन्धो युक्त इत्याशयेन द्वितीयं विदृण्वन्ति । \* उक्तेत्यादि \* । मत्तो भूतं, न तु मया कृतमितिवाद् इति । अकामतः, अबुद्धिपूर्वकं कृतम । एवश्च सांसर्गिकेन सह तिविधं विकर्मोक्तम । त्यक्तान्यभा-वस्यैतद्पि न सम्भवतीत्यरुच्या ततोऽतिरिक्तमन्यदाहुः। \* त्यक्ते-खादि \* अज्ञानं वेतिकथश्चिदुत्पतितविकमंस्थानीयमिति रोषः । गौण्यङ्गीकारे बीजं वक्तुमाहुः। \* वक्तेत्यादि \*। तथाच ताहशस्य पापमेव नास्ति, किन्तु भगविद्वच्छैव ताहशी सन्मार्गस्थापनार्थेत्या-शयेनेतद्वाक्यवका करभाजनो योगीश्वर एकादशस्कन्धे निर्मि प्रति तयोक्तमानिखर्यः । पवं कथनस्य तात्पर्यमाद्धः । \* तेनेत्यावि \* ।

स्तङ्गोति यत इति। कदाचित्स्वभक्तिवलस्फूर्या सदोषमाप जनं कृतार्थीकरिष्यामीयङ्गीकुर्याच्चेद्धक्तस्तदैव हृदिस्य एव तत्संसर्गजं दोषमस्यनदङ्गीकारेण तदोषमपि धुनोतीति सर्वपदेनोच्यते । चिर-कालभोग्यमापि तत्क्षणेनैव नाशयति । तन्नाशने कालादेरप्रतिब-न्धकत्वामसपि ज्ञापयितुं परस्य कालादेरीशत्वमुक्तम् । अव भजनादिहृत्विवेशान्तान्। स्पष्ट एव विकर्मणि ससपि सम्भव इति ॥ २९ ॥

उपपन्नस्तल्लक्षणार्थोपलब्धेल्लोंकवत् ॥ ३०॥

ननु मुक्तेरेव सर्वत्र फलत्वमुच्यते । युक्तं चैतत् । संस्रतेर्दुः-खात्मकत्वाद, तिमृहत्तेः सर्वेषामिष्टत्वाद । पुष्टिमार्गीयभक्तानां

सर्वपद्तात्पर्यमाहुः । \* कदाचिदित्यादि \*। इदमपि नवमस्कन्धे रिन्तिदेवोपाख्याने सिद्धम्। 'तत्प्रसङ्गानुभावेन रिन्तिदेवानुवर्त्तिनः। अभवन् योगिनः सर्वे नारायणपरायणा' इति, द्वितीयस्कन्धे द्युकोन्की च—'किरातहूणान्ध्रपुलिन्द्पुष्कसा आभीरकङ्का यवनाः खन्सादयः। येन्येऽपि पापा यदुपाश्रयाश्रयाः द्युद्धान्ति तस्मै प्रभविष्णवे नम' इति। चिरकालभोग्यस्य यत्र क्षणमात्रेण नाशनं तदुद्दाहरणं त्वन्तर्गृहगताः प्रागेवोक्ताः। मिद्धमाहुः। \* अत्रेत्यादि \*। तथाच मर्यादाभक्तिमार्गे तर्त्तव्याभावाज्ञानमार्गत उत्कर्षः, पुष्टिभिक्तमार्गे तु कचित्पापसन्तेऽपि भगवतेव तन्नाशनेन कृपातिशयादुन्त्कर्षे इति सिद्धमित्यर्थः। तेन पूर्वाधिकरणोक्तो भक्त्युत्कर्षो हेतुवोधिने द्वित्रात्ते स्वरूपावस्थित-स्यव तथात्वादकेतनत्वरूपो धर्मोऽपि प्रतिपादितः॥ २९॥ ७॥

उपपन्नस्तरूळक्षणार्थोपळब्धेळींकवत् ॥ पूर्वाधिकरणे भक्ति-हेतुवोधनेन ज्ञानमार्गापेक्षया भक्तिमार्गस्योत्कर्षो हढीकृतः । अत्र त्वनुग्रहजन्ययोर्भर्यादापुष्टिभक्त्योर्भध्ये मर्यादाभक्तेः पापनाशोत्तर-मेव'जायमानत्वात् पुष्टिभक्तौ च ताहशनियमाभावात् तत आधि- तु तदनपेक्षित्वमुच्यते । तदुक्तमथर्वणोपनिषत्स्वष्टादशार्णमन्त्रस्वरूपमुक्त्वा पठ्यते । परब्रह्मेतयो धारयतीसादेरन्ते सोऽम्रतो भवतीसादि । एतदग्रे किं तदूपं किं रसनं कथं हैतद्भजनिमसादिपद्दनोत्तरं पठ्यते, भक्तिरहस्यभजनं तदिहामुत्रोपाधिनैराद्येनैवामुष्यात्मनः कल्पनमेतदेव नैष्कर्म्यमिति । एतदत्र विचार्यते। मन्त्राद्यितदिधिष्ठातृरूपध्यानादेरमृतत्वं फल्रमुच्यते। भजनस्वरूपं च यावत्फल्लैराद्येन भगवसात्मनः कल्पनिमत्युच्यते। नच फल्लैराद्येन
भजनेऽप्यन्ते मुक्तिरेव भवित्रीति वाच्यम् । तं यथा यथोपासते
तथैव भवित तद्धैतान् भूत्वावतीति श्रुतेर्मुक्तिसाधनत्वेन द्वात्वा भजतः सैव फल्रम।स्वरूपस्यव स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वमनुभवन् यो भजते
तस्य तदेव फल्लीमित यतो निर्णयः सम्पद्यते। ये यथा मां प्रपद्य-

क्यं न स्यादतस्तारतम्यं विचार्यते। वरणश्रुतिप्रपश्चभृतिमिति पूर्ववक्षेव विषयसंशयौ पूर्वपश्चे निक्षिण्य सूत्रमवतारयन्ति । \* ननु मुक्ते-िरत्यादि \* पुष्टिमार्गीयभक्तानां मुक्त्वनपेक्षत्वं कुत्राऽथवीपनिषत्सू-घ्यत इत्याकाङ्क्षायां, गोपालपूर्वतापनीय इत्याह । \* अष्टादशार्णे-त्यादि \* । \* भक्तिरहस्यभजनिमिति \* अत्र भक्तिशब्दाच्छान्दसः सोर्छक् । रहस्यभजनिमत्यस्य विवरणं, \* तदिहेत्यादि \* अर्थस्तु तद् भजनम् अमुष्यात्मनो वस्तुत एतदीयस्य जीवस्य इहामुत्रोपा-धिनैराश्येनैव पेहिकामुष्मिकयावत्फलेष्साराहित्येन कल्पनं तदीय-त्वसमर्थनम् । अन्तर्वहिः सेवया तद्दढीकरणम् । कृपू सामर्थ्यक्षित्र धात्वर्थात् । एतदेव = खस्य तदीयत्वसमर्थनमेव, नैष्कर्म्यं संन्यास इति । अन्ये तु, भक्तिरस्य भजनं तदिहामुत्रोपाधिनैराश्येनामुष्मिन् मनः कल्पनमिति पठन्ति । एवं पाठद्वयेऽपि यावत्फलनैराश्यस्य प्रविष्ठत्वादामुत्रिकमध्ये मुक्तेरपि प्रवंशात् तदनपेक्षत्वं समानम् । \* एतदत्र विचार्यत हात \* उक्तं तापनीयवाक्ष्यद्वयमस्मिन् सूत्रे वि-ष्वारेते । सन्देहं वक्तुं विचारप्रकारमाह । \* मन्त्रेत्यादि \* । अमुं

न्ते तांस्तथैव भजाम्यहमिति भगवद्वाक्याच्च । अत एव रहस्य-भजनं छक्ष्यमुक्तम् । तथाच श्रौतत्वभगवत्सविन्धत्वयोरिविशेषात् कतमो गरीयानिति संशये गृहाभिसिन्धः पठित । मुमुक्षोः सका-शाद्रहस्यभजनकर्त्तेवोपपन्नः । उपपित्तयुक्तः । तमेवोद्घाटयित तल्छक्षणार्थोपछन्वेरिति ।तल्छक्षणो भगवत्स्वक्ष्पात्मको योऽर्थः । स्वतन्त्रपुरुषार्थक्षपस्तदुपछन्धेः । स्वाधीनत्वेन तत्पाप्तेरिसर्थः । यद्यपि पुरुषोत्तमे पवेशे तदानन्दानुभवो भवति तथापि न प्रभो-स्तद्धीनत्वम् । भक्तितिरोभावात्। प्रत्युत वैपरीसम्।भजनानन्दस्य

पञ्चपदं मन्त्रमावर्त्तयेद्यः स यात्यनायासतः केवलं तद् इति मन्त्रो॰ क्ता या पञ्चपदस्याष्टादशार्णमन्त्रस्यावृत्तिः पुनः पुनः कथनम् । तस्मात् कृष्ण एव परो देवस्तं ध्यायेत्तं रसेत्तं भजेदिति ब्रह्मणोक्तं यत्तद्धिष्ठात्रध्यानादि तस्य सर्वस्य अमृतत्वं फलम्, उपक्रम एव. यो घ्यायति रसति भजति सोऽमृतो भवतीत्यनेनोच्यते । \* भजनस्व-रूपमित्यारभ्य, भगवद्वाक्याचेत्यन्तग्रन्थस्तु स्फुटार्थः। पतन्निगमना-याह । \* अत एवेत्यादि \*। \* अत एवेति \*। स्वरूपस्य फल-त्वादेव । अस्य भजनमिति पाठे तु निरुपिधभजनमेव लक्ष्यम् । उभ-यथापि, तद्धैतानित्यादिभिः सिद्धो निर्णयस्तुल्यः । अतो निरपेक्षभ-जनेऽपि मुक्तिरेव फलमिति निर्णयस्य कर्त्तुमशक्यत्वाद् यत् सिद्धं तदाह । \* तथाचेत्यादि \* । उक्तहेत्भ्यामुभयोर्भक्तयोः साम्यमेव यक्तमिति पूर्वपक्षरूपे संशये श्रुतिस्थगुढाभिप्रायं प्रकटयन् सुत्रं पठतीत्यर्थः। सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* मुमुक्षोरित्यादि \* । \* रहस्य-भजनकर्त्तेति \*। पाठान्तरे तु निरूपिधभजनकर्ता। \* तमेवेति \*। ताहरां मक्तम् । गुढाभिसन्धिं वा । अग्रे उपपत्तेरेव कथनादितिं । ननु पुरुषोत्तमे सायुज्येऽपि सूत्रोक्तस्य हेतोरुपपद्यमानत्वात् कथं रह-स्यभजनकर्त्तरेवाधिक्यस्य सिद्धिरित्यत आहुः। श्यद्यपीत्यादिशः। नत् माऽस्त् प्रभोस्तद्धीनत्वं सायुज्ये, तथापि खरूपानन्दापेक्षया भजनानन्दस्याधिक्ये कि मानमत आहुः । \* भजनानन्दस्यत्या- तत आधिक्यं तु, मुक्तिं ददाति किं चित स्मन भक्तियोगं, दीय-मानं न युक्कन्ति विना मत्सेवनं जनाः, नारायणपरा इत्युपक्रम्य स्वर्गापवर्गनरकेष्विप तुल्यार्थदिक्षिन इसादिवाक्यैरध्यवसीयते । अत एव सामीप्यवाच्युपसर्ग उक्तः । तेन दासीत्वेन दासत्वेन स्वीलायां सुद्धक्तेन प्रभुनिकटे स्थितिरुक्ता भवति । नच मह-त्पदार्थस्वरूपाज्ञानादल्प एवानन्दे यथा सर्वाधिक्यं मन्वानः पू-वोक्तं न वाञ्छित तथाऽत्रापीति वाच्यम । दीयमानानामर्थानां स्वरूपाज्ञानासम्भवाद । अनुभवविषयीक्रियमाणत्वस्यैवात्र दीय-मानपदार्थत्वाद । तद्ज्ञाने स्वर्गादित्रये तुल्यदिक्षित्वासम्भवश्च । मुक्तिं ददाति किं चित्र स्म न भक्तियोगिमिति वाक्ये भक्तेरा-धिक्यं स्पष्टमेवोच्यते । तस्मान्न्यूनार्थिजञ्चक्षोः सकाज्ञात पूर्णा-र्थवान महानिति युक्तमेवास्योपपन्नत्वम् । इममेवार्थं दृष्टान्तेनाह ।

दि \*। अत्र प्रथमवाक्यं पञ्चमस्कन्धषष्ठाध्याये श्रीशुकेः परीक्षितं प्रत्युक्तम्। 'राजन् पतिगुरुरयं भवतां यद्नां दैवं प्रियः कुलपतिः कच किङ्करों वः। अस्त्वेवमङ्ग भगवान् भजतां मुकुन्दो मुक्ति द्वाति कहिंचित् सम न भक्तियोगंमिति। अत्र मुक्तिदातुर्ण्यदेयत्वेन भक्तराधिक्ये सिद्धे तदानन्दस्याधिक्यम्। द्वितीयं तृतीयस्कन्धे कपिलवाक्यम्। तृतीयं षष्टस्कन्धे सप्तदशाध्याये उमां प्रति शिववाक्यम्। नन्वयमर्थः स्त्राशयगोचरत्वेन कथं श्लेय इत्यत आहुः। अत्र पवेत्यादि ॥। तथाच यद्येवमर्थोऽभिप्रेतो न स्यान्त्रदा तल्लक्षणार्थल्ब्धोरत्येव स्त्रे वदेत्। भगवत्स्वक्षपलाभस्योभयंत्रापि तृत्यत्वेनोपोपस्गप्रयोजनाभावात्। अत उपलब्धिपदा- उद्येव इत्यथः। चतुर्विधमुक्त्यन्तर्गतत्वव्यावृत्यर्थे तादशस्य सिद्धं स्वक्षपमाद्वः। अत्र तेनेत्यादि ॥। एतदेव भक्तराधिक्यमुहापोहेन द्विद्यन्ति। ॥ 'तेनेत्यादि ॥। स्पष्टम् । इतोऽण्यत्युक्तरभक्तसूचना-

स्रोकविदिति । यथा स्वाधीनभर्तृका नायिका तदवस्थाऽननुगुण-पृहवित्तादिकं दीयमानमपि नोरीकरोति तथेसर्थः ।

अथवा स भगवानेव लक्षणमसाधारणो धर्मो यस्य स तल्ल-क्षण उद्धटभक्तिभावः स एवार्थः स्वतन्त्रपुरुषार्थस्य इसप्रे पूर्व-वत् । भगवत्याकटचवानेव हि भक्तो भक्तत्वेन झायत इति तथा ।

य पश्चान्तरमाद्यः। \* अथवेत्यादिं \*। स्पष्टम्। एवमत्र भक्तेः पर-मा काष्टा स्चिता। तेन फलभकौ मुक्तिनं सन्निपततीति मर्योदाम-किफलभूतमुक्तिभाजोऽपि सकाशात् पुष्टिभक्तोऽधिक इति सिद्धम्। अत्र गोपालतापनीयोक्ते विषयवाक्ये भक्तिविषयतया पुरुषोत्तम-स्वक्रपस्य सिद्धत्वेन श्यामावदातत्वं प्रतिपादितम्।

शंकराचार्यास्त, गतेर्थवन्वमिति द्विस्त्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, कचित् पुण्यपापहानसिवधा देवयानः पन्थाः श्रूयते, कचिम्न । स कि सर्वत्र संनिपतेष्ठ वेति संशये उपायनवत् सर्वत्रितिः
प्राप्तम् । तत्राह भगत देवयानस्य पथः, अर्थवन्त्रमुभयथा विभागेनेस्युक्ता कचिद्रथेवती गतिः कचित्रतेति विभागस्वरूपं व्याचकुः ।
तन्मन्दम्। एकस्य प्रकारस्य गतिसार्थक्यं प्रसहेतुतया सौत्रस्योभयथापदस्य विरोधात्।

भास्कराचार्यास्तु, उभयथेत्यस्य सुकृतनिवृत्त्या दुःकृतनि-वृत्त्या चेत्यर्थमादुः । पूर्वव्याख्यानादिद्मेव समीचीनम् । सूत्र-स्पद्सङ्गतेः ।

वाचस्पतिमिश्रास्तु । यदि पुण्यमपि निवर्त्तते किमधी वर्हि गितिरिति भास्कराचार्योक्तमवतारणं सूत्रव्याख्यानं चान्द्राहुः । तैरनाशङ्कनीयमेवाशङ्कितम् । विद्याक्षिम्नायां हि गतौ केयमाशङ्कृत । यदि क्षीणसुकृतः किमधेमयं यातीति । न हीयं सुकृतिबबन्धन्य गतिरिप विद्यानिबन्धनेति । तस्माद् वृद्धोक्तमेवोपवर्णनं साध्विनिति । तन्मन्दम् । विद्याक्षिप्ताया एव गतेरश्वेषत्त्वस्य सुत्रे प्रकार- द्वयेत समर्थितत्वात् । तत्र प्रकाराकाङ्कायामर्थशब्दस्य पञ्चस्वर्थेषु

एतेन ज्ञाप्यं हिं ज्ञापकादिधकं भवति । एवं सितं यज्ज्ञापकं पर-मकाष्ठापत्रं वस्तु पुरुषोत्तमस्वरूपं सर्वफलरूपं तन्महत्त्वं कथं वक्तुं शक्यमिति सुच्यते ॥ ३०॥

निवृत्तेरप्युक्तत्वात् तद्मिप्रेत्य द्वेधा निवृत्त्यार्थवस्वव्याख्याने दो-षामावात् । तद्व्याख्येयवृद्धोक्तौ त्वर्थशब्दस्य प्रयोजनार्थतायाः निवृत्यर्थताया वा उपगमेऽप्युमयथेति पदासामञ्जस्यं दुर्वारमेवाऽतो वृथाऽयमाडम्बरः । किञ्च । मतद्वयेऽपि देहवियोगकाल एव द्विवि-धक्मेश्चयस्याङ्गीकृतत्वाद् ब्रह्मणश्च व्यापकत्वाद्वातिवैयर्थ्यं तु मतद्व-येऽपि नापैति ।

यत्पुनर्भास्कराचायैः पर्यद्भुस्थस्य ब्रह्मणः कार्यब्रह्मत्वमुपग-तम् । तद्पि मन्दम् । हेत्वद्शनात् । नच साकारत्वमेव हेतुरिति बाच्यम् । तस्य कार्यासाधारणतायाः प्रागेव बहुधाऽस्माभिनिरस्त-त्वेनाभिमानमात्रत्वात् । नच यज्दूदरः सामशिरा इति स्ठोकरूपया तत्स्वरूपसंत्राहकश्रुत्योक्तं वेदरूपत्वमेव हेतुरिति युक्तम् । तदा मनोमयत्वेन भगवद्धर्मरूपतयाऽपि नित्यत्वानपायात् । नच हैताप-तिः । तस्या अपि प्रागेवाभेदस्वरूपविचार एव• निरस्तत्वात् । उपासकस्य लिङ्गशरीरवत्त्वं वेदात्मकस्थूलशरीरवत्त्वं च युक्तमिति बोध्यम् ।

रामानुजाचार्यास्तु संपरायाधिकरणं पश्चसूत्रमङ्गीकृत्य तत्र देहणातसमय एव यावत्कमेक्षयं सूत्रद्वयेन व्याख्याय गतिसूत्रं पूर्वपक्षत्वेन व्याकुर्वन्ति । गतेर्देवयानगतिश्रुतेः । उभयथा अर्थव-स्वं सुकृतदुष्कृतयारेकदेशस्य देहवियोगकाले हानिः शेषस्य प-श्चादित्युभयथा कर्मक्षये सत्येवार्थवत्त्वम् । अन्यथा हि विरोधः । देहत्यागसमय एव सर्वकर्मक्षये स्कृमदेहस्यापि नाशात् केवलस्य गमनं तु विरुध्येतेति । एतस्योत्तरमुपपन्नसूत्रे । उपपन्न एवोत्का-न्तिकाले सर्वकर्मक्षयः । कथम् । तल्लक्षणार्थोपलब्धेः । परं ज्योति-रुपसंपद्य स्वेन रूपेणाभिनिषद्यते, सतत्र पर्येति जक्षन् क्रीडन् रममाण द्यादिषु क्षीणकमणा आविर्भृतस्वरूपस्यापि देहसम्बन्धाख्यस्या-र्यस्योपलब्धेः । विद्या हि स्वयं सूक्ष्मशरीरस्यानारास्भकापि सर्वन

## अनियमः सर्वासामविरोधः शब्दानुमाना-भ्याम् ॥ ३१ ॥

अथर्वणोपनिषत्सु पठ्यते । परब्रह्मेतद् यो धारयति रसति भजति ध्यायते प्रेमति श्रणोति श्रावयन्युपदिशसाचरति सोऽमृतो-

कर्मणां निरवशेपक्षयेऽपि स्वफलभूतब्रह्मप्राप्तिप्रदानाय देवयानेन पथा गमियतुं सूक्ष्मशर्रारं स्थापयित । यथा लोकं कनिवत् तडा-गादिकं छते, तस्य पुंसो नाशोत्तरमध्यन्ये तडागादिकमिशिधलं छत्वा स्थापयित तद्वदित्येवं व्याकुर्वन्ति । अन्यापेक्षया इदमेवातिं-सुन्दरम् । अस्मन्मते तु यदेतन्न विचारितं तच्छन्दत इति सूत्रे भगविद्च्छायाः कारणत्वोत्त्वा यादश्यच्छया यो यादगिधकारी तस्य तस्य तदा तदा कर्मक्षयस्तया तया विचयति न कुत्रापि कल्प-ना, न वा श्रुतिविरोध इत्यस्य निर्णयस्यार्थादेव सिद्धिरिति बोध्यम् ॥ ३० ॥ ८ ॥

अनियमः सर्वासामविरोधः शब्दानुमानाभ्याम् ॥ एवं पुष्टिभक्तेः फलक्षपत्वं तादशमक्तस्य स्वरूपं च निरूष्य ततो न्यूनाया अपि मर्यादाभक्तेर्श्वानमार्गादुत्कर्षे विषयोत्कर्षाद् वोधियतुं मर्यादाभकिसाध्यायां मुक्तौ सर्वा भक्तयः सिन्धपतिन्ति, किं वा प्रत्येकमेवेतरनिरपेक्षाः मुक्तिं साधयन्तीति विचारियतुमधिकरणमारभत इत्याशयेन विषयादिकमाद्दः \* अर्थवंणत्यादि \* अत्र सर्वाङ्गे मनोधारंणं करोतीति धारयतिपदार्थः । रसति कीर्त्तयति जपतीत्यर्थः ।
भजति शारीरिदना सेवते । ध्यायते एकाङ्गं लीलां वा चिन्तयिति।
प्रेमति युधिष्ठिरिद्दिवत् सिनहाति । श्रणोति श्रावयतीति प्रकटार्थम । उपदिशति मन्त्रद्वारा बोधयित । आचरित भगवद्धमीनिति शेषः । एवमत्र नवोक्ताः । अयं च शाखान्तरीयः पाठः । प्रसिद्धपाठे
तु ध्यायित रसति भजतीति त्रयमेवोच्यते । तदाष्युपलक्षणविधया
अन्या अन्यश्वोक्ता अपि समायान्ति । संशयपूर्वपक्षौ स्पष्टौ । सि-

भवति सोऽमृतोभवतीति । तत्र धारणादीनां समुदितानामेवाऽमृ-तसाधकत्वम् त प्रसेकमपीति भवति संशयः । अत्र धारणादिसा-धनकलापमुक्त्वा फलमुच्यत इति समुदितानामेव मुक्तिसाधक-त्वमुपलक्षणं चैतच्छ्रवणादिनवविधभक्तीनामप्येवमेव तथात्वीमति पूर्वपक्षे सिद्धान्तमाह । अनियम इति । समुदितानामेत्र तेषां फल-साधकत्विमिति नियमो नास्तीसर्थः । अत्रोपपत्तिमाद । सर्वासाम-विरोध इति । चिन्तयँश्चेतसा कृष्णं मुक्तो भवति संसतेरिति श्रु-सा चिन्तनमात्रस्य तथात्वमुच्यते। पञ्चपदी जपन्निसाद्युक्ता ब्रह्म सम्पद्यते ब्रह्म सम्पद्यत इति श्रुखा कीर्त्रनमात्रस्य तथात्वमुच्यते। तथाच प्रयेकपक्ष एव सर्वासां श्रुतीनामविरोधः स्यात् । एवं स-ति परब्रह्मेतद् यो धारयतीसादिषु सोऽमृतो भवतीति पदं प्रसेकं सम्बध्यत इति ज्ञेयम् । ननु यथा दण्डादीनां पत्येकं घटहेतुत्वो-क्ताविप नैकस्यैव तज्जनकत्वमेवमत्राप्येकैकस्य चिन्तनादेस्तथात्वो-क्ताविप फलसाधकत्वं समुदितानामेव तेषामिति चेन्मैवस । यो-ऽर्थो यत्त्रमाणैकसमिधगम्यः स तेन प्रमाणेन यथा सिद्ध्यति त-था मन्तन्यः । दण्डादेस्तथात्वं प्रसक्षेण गृह्यत इति तत्र तथाऽस्तु पक्तते तु तेषां तथात्वमछोकिकशब्दैकसमधिगम्यम् । श्रुतिस्त्कैवा नचोक्तन्यायः श्रुतिष्वापे तात्पर्यानिर्णायको भवतीति वाच्यम् । अलौकिकेऽर्थे लौकिकस्यासामध्यात् । अन्यथा ब्रह्मणा मनसैव प्रजाजनने निषेकादिकमपि कल्प्येत । स्मृतिरपि "केवछेन हि भावेन गोप्यो गावः खगा मृगाः । येऽन्ये मृढिधयो नागाः सि-

द्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति। \* समुदितानामित्यादि \*। \* अत्रे-ति \* अनियमे। किञ्चिद्दाराङ्क्य परिहरन्ति। \* नन्त्रित्यादि \* एत्रमे-

द्धामामीयुरञ्जसा । एनावान् सांख्ययोगाभ्याभि"त्युपक्रम्य, अन्ते नारायणस्मृतिरिसादि रूपैवमेत्राह । इममेत्रार्थं हृदि कृत्वाऽऽह सूत्रकारः । शब्दानुमानाभ्यामिति । श्रुतिस्मृतिभ्यामिस्यर्थः । तेन्चोक्ते । एतेन सूत्रकारस्यान्योऽप्यनुशयोऽम्तिति भाति । यत्रोक्तन्साधनस्तामसम्पत्तिरेकस्मित् भक्तेऽस्ति तत्रेकनैव मुक्तावितरसाधनत्ववोधकश्रुतिविरोधाच्छ्रवणकीर्त्तनस्मरणानां मुक्त्यऽव्यवहितपूर्वक्षणे युगपदिष सम्भवादन्यथामिद्धिसम्भवे विनिगमकाभावादेन्केनैव मुक्तिरिति न नियमोऽतः प्रसेकसाधकत्ववोधिकानां सर्वासां श्रुतीनां मिथोविरोधः । तहींकत्र तथात्वे सर्वत्रैव तथाऽस्त्विसाङ्घ्य तत्र वाधकमाह । शब्दानुमानाभ्यामिति । पूर्ववत । तत्र प्रसेकमिप मुक्तिहेत्वत्वमुच्यत इति न तथेसर्थः । यत्र प्रसेकमिप तथात्वं तत्र

वाहेत्यन्तम् \*। \* एवमेवाहेति \* प्रत्येकपक्षमेवाह। एवं प्रत्येकपक्षं निर्णीय यत्रासां ममुदायस्तत्र कस्य कारणतेत्याकाङ्कायां तामण्ये-तेन पूरयतीत्याहुः। \* एतेनेत्यादि \*। \* एतेनेति \* अनियम इत्यादिकथनेन। तमेवानुशयं व्युत्पादयन्ति। \* यत्रोक्तेत्यादि \* युग्गपदिष सम्भवादित्ययम् अन्यथासिद्धिसम्भवं हेतुः। \* विनिगमम्बाभावादिति \* त्रयाणां मच्ये कस्यान्यथासिद्धित्यत्र विनिगम्मकाभावादि । \* अत इति \* अनियमात्। ननु प्रत्येकपक्षे भक्तिकारणत्वश्रुतीनां मिथोविरोधाद्वक्तीनां न प्रत्येकं कारणत्वं तथा समुर्वितानामिष कारणत्वं माऽस्तु। ज्ञान एव तदुपक्षयस्य वक्तुं शक्यन्वात्। श्रुतीनां चोपचारेण नेतुं शक्यत्वादित्यवं तहींकेत्यादिना आशङ्ख्य तत्र भक्तीनां मुक्त्यकारणत्वे बाधकमाहित्यथः। \* तत्रेति \* श्रुतौ स्मृतौ च। तथाच श्रुतेरुपचारसिहण्णुत्वेऽपि स्मृतौ, केवलेन हि भावनेति केवलपदान्नोपचारसाहण्णुत्वमतस्तदुपद्यहितश्रुताविष यथाश्रुतमेवादरणीयमित्यर्थः। ननु तिईं पूर्व विकल्पितस्य दोषस्य कथं परिहार इत्यत आहुः। \* यत्र प्रत्येकिमित्यादि \* तथाच तादन्य

किमु वक्तव्यं समुदितानां तथात्व इति भावः । तेन श्किष्टः प्रयो-गोऽयमिति ज्ञेयम् ॥ ३१ ॥

यावद्धिकारमवास्थितिराधिकारिकाणाम् ॥ ३२॥

पूर्व मुमुक्षुभिर्मुक्तिसाधनत्वेन क्रियमाणानां भगवद्धर्माणां मु-क्तिसाधनप्रकारो विचारितः । अधुना तु भगवान् स्वविचारित-कार्य छोकिकैश्वर्याद्यशक्यं ज्ञात्वा स्वैश्वर्यादिकं दत्वा येन जीवेन तत्कारयति स जीवस्तैर्द्भेम्को भवति न वेति विचार्यते । तत्र जीवक्रतभगवद्विषयकधर्माणां यत्र तत्साधकत्वं तत्र भगवदी-

शासले सर्वासां भक्तीनां सिश्चिपातात् फलशैष्ट्यं बोध्यमित्यर्थः । \* श्रिष्ट इति \* अनियम इत्यनेन एकमेव कर्त्तव्यं, न द्वयं त्रयमित्यस्याप्यनियमस्य संप्रहान्नानार्थसंश्रय इत्यर्थः । अत्र ज्ञानद्वाराम्मुक्तिजनिकानां भक्तीनां विचारेण ताभिर्श्वेयस्य भगवतो निमलत्व- बोधकं विरजमिति विशेषणं प्रतिपादितं वोध्यम् ।

अन्ये तु. अर्चिरादिगतिः सर्वासु विद्यासु?उत यत्र श्रूयते तत्रेति संशये, सर्वत्रति सिद्धान्तयन्ति । अस्मिन् सिद्धान्ते तु यत्रातिकृपा तत्र सद्योमुक्तिः । इतरत्र त्वार्चिरादिगतिरिति विशेषो गतिस्त्रादेव सिद्धातीति बोध्यम् ॥ ३१ ॥ ९ ॥

यावद्धिकारमवस्थितिराधिकारिकाणाम् ॥ पूर्वाधिकरण-सङ्गतिं वदन्तोऽधिकरणप्रयोजनमाहुः ॥ पूर्विमित्यादि ॥ ॥ मुकां भवति न वेति ॥ सायुज्यं प्राप्तोति, न वा । तथाच यदि तैः प्राप्तोति तदा भक्तित्वं, न मुक्तिजनकतावच्छेदकम् । तेषु भक्तित्वा-भावात् । यदि न प्राप्तोति तदा भगवद्धमेत्वमपि न तथा । अत्राद्धे पूर्वोक्तश्रुतिस्मृतिविरोधः । द्वितीये भगवद्धमीणां मुक्तिप्रतिबन्धक-त्वप्रसङ्ग इत्यतो विचार्यत इत्यर्थः । एवश्च ते भगवद्धमी विषयाः । मुक्तिहेतवो न वेति संशयः । ते च, यदादित्यगतं तेज इत्यादिवा-क्योक्ताः प्रतर्दनसंवाद इन्द्रेण खिस्मन्तुक्तास्तादशा अन्यत्रापि क्षे-याः । पूर्वपक्षमाहुः ॥ तत्रेत्यादि ॥ अत्र द्वौ पूर्वपक्षौ । तत्र भगवान् यानां धर्माणां तत्साधकत्वं सुतरामेत्र । तेषां स्वक्रसऽसाध्यत्वेनाविवेयत्वात्तत्साधनेष्वप्रवेशोऽपीति सन्देहे निर्णयमाह । यावदिसादि । यास्मिज्जीवे यत्कार्यसाधनाधमधिकारो भगवता दत्तस्तत्कार्यसाधनक्षमास्तस्मिन् ये स्वयमां भगवता स्थापितास्त आधिकारिका इत्युच्यन्ते । तत्कार्यमम्पत्तिरेव तद्दधिकारमयोजनिमिति
तावदेव तेषां तस्मिन् स्थितिरिसर्थः । एवं सति तत्मम्पत्तो
सोऽपि निवर्त्तत इति तत्मम्विन्थनो धर्मा अपि निवर्त्तन्त इति
सुक्तिपर्यन्तं न तेषां व्यापारसम्भवो भगवता तथैव विचारितत्वा-

यदा स्वकार्यकर्तृत्वेन अङ्गीकरोति तदा तान् धर्मोन् ददातीति वरणहेत्कत्वात्तरपि मुक्तिरित्येकः सुतरामित्यन्तेनोक्तः । ताद्ध्येन विहित्त्वाभावान्नेत्यपरः, अप्रवेशोऽपीत्यन्तेनोक्तः। एवं सत्युभयत्रा-ऽपि युक्तिसद्भावात् सन्देह एव पर्यवस्पतीत्यतः सन्देहे निर्णयमा-हेत्यक्तम् । सिद्धान्तं वक्तुं सुत्रं व्याकुर्वन्ति । अ यस्मिश्वत्यादि अ । भवत्ववं तथाप्युक्तसन्देहस्य कथं निवृत्तिरित्यतस्तदर्थं सूत्रतात्पर्यं स्फरीकुर्वन्ति \* एवं सनीत्यादि \* कार्यसम्पादनाय भगवता दत्ता-नां धर्माणां यावत्कार्यमवस्थाने सति कार्यसम्पत्तावधिकारोऽपि नि-वर्तत इति तन्निवृत्तौ ते धर्मा अपि निवर्त्तन्ते । लोकवनुलीलेति न्यायात् । अतो निवृत्तत्वादेव न मुक्तिपर्यन्तं तेषां व्यापारसम्भवः। नच तन्निवृत्ती न्यायमात्रमेव मानमपि तु, स्थानं पुरन्दराद हत्वा बलये दास्यतीश्वर इत्यादीनि वाक्यान्यपि । अतो भगवता तेषां कार्यार्थताया एव विचारितत्वाद्धरणहेतुकत्वेऽपि न तेषां मुकिहे-तत्वम् । अतो भक्त्यभावे तेषां प्रकृतौ लयः । यदितोऽधिकारिणो भक्तासदाधिकारसमाप्यनन्तरं भक्तः फलोन्मुखीभवतीति न भ-कित्वस्य मुक्तिजनकतावच्छेदकत्वहानिरिति मुक्तिस्तु भक्त्यैवेति भाव इत्यर्थः। ननु यद्याधिकारिकाणां न मुक्तिपर्यन्तो व्यापारस्तर्हिः ब्रह्मणा सह ते सर्व इति वाक्ये अधिकारान्ते मुक्तिकथनं विरुद्धं न्मुक्तिस्तु भक्तैवेति भावः । यच्च अह्मणा सह ते सर्वे सम्प्राप्ते प्रतिसञ्चरे। परस्यान्ते कृतात्मानः प्रविश्वन्ति परंपद्म एइति वाक्यं, तत्त्वाकल्पान्तं येषामिष्ठकारः सप्तिष्विभृतीनां तद्विषयकिमिति क्वे-यम् । अन्यया भगवद्त्तािषकारसामर्थ्यस्य भरतस्य स्वािषकारसमाप्त्रौ मुक्तिं न वदेत् । कृतात्मान इति पदात्तेषामि भगवित कृतान्तः करणानामेव परस्य भगवतः परपदे व्यापिवैकुण्ठे प्रवेश उच्यते, न त्वािषकारिकगुणैः ॥ ३२ ॥

स्यादित्यत आहुः । \* यचेत्यादि \* । तथाच तद्भक्तेस्तदानीमेव फछौन्मुख्यस्य भगवता विचारितत्वात्तदापि तयैव तन्मुक्तिनं त्वाधिकारिकैंगुंणैरित्यदाषः । अत्र गमकमाहुः । \* अन्यथेत्यादि \* ।
तथाच यद्याधिकारिकैरेव गुणैर्मुक्तिः त्यात्तदा, 'स भुक्तभोगां त्यक्त्वेमां निगतस्तपसा हरिम् । उपासीनस्तत्पद्वीं छेभे वैजन्मभिस्तिभि'रिति ताहशापासनया तथा मुक्तिं न वदेत् । अत एतद्नुरोधेन
पूर्वोक्तवाक्यंऽपि साधनान्तरंणैव मुक्तिवींध्येत्यर्थः । तत्रापि गमकमाहुः । \* इतेत्यादि \* । तथाचात्रापि तथेत्यर्थः । एतेन प्रशान्तारुणलोचनत्वं विचारितम् । प्रशान्तं ज्ञानम् । अरुणं क्रिया, रजोक्तपत्वात् । तदुभयविचारात्मकं लोचनम् । तेषु तेष्वधिकारिषु ज्ञानक्रिययोः कार्यार्थे प्रदानादिति बोध्यम् ।

अन्ये त्वत्र, अपान्तरतम-वशिष्ठप्रभृतीनां पूर्णज्ञानवतां इष्ट-परतत्वानामपि व्यासमैत्रावरुणादिरूपजन्मान्तरदर्शनाद्विद्याया न मुक्तिहेतुत्विमित्याशङ्का तिन्नरासायाधिकारस्य प्रतिबन्धकत्वात्त-रसमाप्तौ पूर्वया विद्ययेव मुक्तिमाहुः।

सिद्धान्ते तु ताइशाधिकारस्य भगवद्क्तत्वाक्ताइशाक्कापरि-पालनस्याप्रमक्तत्वेन प्रकरणे तुष्टाद्भगवत एव क्रतात्मत्वं, ततो मुक्तिनं तु तया विद्ययेति शेषः। र्जाचतं चैतत्। मोक्षमिच्छेज्जनाईनादिति वाक्याद् भगवतो मोक्षदातृत्वादिति । नच विद्ययेति युक्तम् । तस्याः सात्त्विकीत्वेन खण्नप्रवाधन्यायाद्विद्ययापमईस्यापि सम्भ-

# अक्षरियां त्ववरोधः सामान्यतस्तद्भावाभावा-भ्यामौपसदवत्तदुक्तम् ॥ ३३ ॥

नन्काऽथर्वणोपिनषद्राक्येभगवद्धमीणां मुक्तिसाधनत्वमुच्य-ते। श्रुत्यन्तरेषु, तभेव विदित्वाऽतिमृत्युमिति नान्यः पन्था विद्य-तेऽयनाय, ज्ञानादेव तु कैवल्यं, तरित शोकमात्मिवद्, ब्रह्म वेद ब्र-ह्मैव भवतीसादिषु ज्ञानस्येव मुक्तिसाधनत्वमुच्यते। श्रुतित्वाविशे-षादुभयोस्तथात्वे कारणवैजासे कार्यवैजात्यस्यावश्यकत्वानमुक्तौ च तदसम्भवाद्यक्त्या मामभिजानातीति वाक्याद्धकौ ज्ञानस्यार्थय सम्भवाद्यानेनेव मुक्तिरिति पूर्वपक्षे ज्ञानसाधनत्वनिष्यकश्रुतिता-तपर्य निष्पयन पुरुषोत्तमपाप्तेरेव मुक्तिपदवाच्यत्वाचद्वजनस्यैव

वादिति । एवमेव ज्ञानपक्षेऽिप ज्ञेयम् । तेनात्र भक्ताधिकारिणां मु-क्तिरन्यथा प्रकृतौ लयः । पुनः सृष्टौ तथैश्वर्यम् । कर्मिणां पुनरागति-रिति सर्वोऽिप विषयः सूचितो ज्ञेयः ॥ ३२ ॥ १० ॥

अक्षरियां त्ववरोघः सामान्यतद्भावाश्यामौपसद्वत्तदुक्तम् ॥ पूर्वाधिकरणे प्रासङ्किकविचारेणापि भक्तरेव मुक्तिकारणत्वे दढीकृते तद्यं भगवद्गक्तिरेवावद्यं कार्येति सिद्धति । तथा सित श्रुत्यन्तरे अक्षरज्ञानस्यापि मुक्तिकारणत्वश्रावणे तस्य का गतिरित्याकाङ्कान्यां तत्प्रकारं विचारियतुमधिकरणमारभत इत्याद्ययेव विषयसंद्यये पूर्वपक्षकुक्षावेव निक्षित्य सुत्रमवतार्यन्ति ।

\* निवलादि \* । \* भगवद्धर्माणामिति \* । भगवद्विषयाणां श्रावणादीनाम्। अत्र उच्यते इत्यन्तेन विषयसंशयतद्वीजान्युकानि । श्रुतित्वेत्यादिना पूर्वः पक्ष उच्यते । तथाचैवं वैजात्यस्यावश्यकत्वाद्, भूयश्चान्ते विश्वमायानिवृत्तिरिति श्वेताश्वतरश्रुत्या मुक्तः
सर्वमायानिवृत्त्यात्मकत्वेन तस्यां वैजात्याऽसम्भवाज्ज्ञानकारणत्वबोधकश्रुतेः सावधारणत्वेन मिककारणत्वबोधिकायां च तद्मावेन
भक्ता मामभीति गीतावाक्याद्धकौ ज्ञानस्य सम्भवाद् गतेरर्थववामित्यतिताधिकरणे मर्यादामार्गे ज्ञानस्य मुक्तिसाधनाताप्रतिपादना-

तत्प्रापकत्विमिति हृदि कृत्वाऽऽह । अक्षरिधयामिसादि । तुशब्दः पूर्वपक्षितिरासे । वाजसनेयके श्रूयते । एतद्वै तदक्षरं गार्गि ब्राह्मणा अभिवदन्यस्थूलिमित्यादि । तथाथवणे च, अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यत इति तेन ज्ञानमार्गेऽक्षरिवषयकाण्येव ज्ञानािन नि-इत्यन्ते, पुरुषोत्तमविषयकाणि नेति निश्चीयते । ब्रह्मविद्याप्नोति परिमिति श्रुतावक्षरब्रह्मविदोऽक्षरात परस्य प्राप्तिरुच्यते । अक्षरादिष चोत्तम इति भगवद्वाक्याचाक्षरातीतः पुरुषोत्तमः । भक्तया मामिभजानातीति वाक्ये मामिति पदात पुरुषोत्तमविषयकं ज्ञानमुच्यते, न त्वक्षरिविषयकम् । किञ्च। ब्रह्मभूतस्य भक्तिल्ञाभोक्तेस्त-

क्र भक्तेः परम्परया कारणतामादाय भक्तिकारणतावाक्यानां स-मर्थनीयतया ज्ञानेनैव मुक्तिरिति पूर्वपक्षे ज्ञानसाधनत्वनिरूपकश्चाति-तात्पर्य निरूपयन्तुक्तं हृदि कृत्वा अक्षरज्ञानस्य तां प्रति खरूपयो-ग्यतासम्पादकत्वेन कारणत्वमाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याक्कवेन्ति \* तुशद्धः पूर्वेत्यादि \*। \* पूर्वपक्षनिरास इति \*। पूर्वोक्तरीत्या सावधारणवाक्यसिद्धत्वाज्ज्ञानेनैव मुक्तिरिति पूर्वपक्षनिरासे । तं ज्ञानकरणत्वनिरूपकश्रुतितात्पर्यनिरूपणमुखेनोपपाद्यन्ति । अवा-जेत्यादि \*। अयमर्थः। अस्धूलादिवाक्यस्योपसंहारे य पताद्विदि-त्वा प्रैति स ब्राह्मण इत्यक्षरवेत्तुर्बह्मज्ञत्वमुक्तम् । अथ परेति वाक्ये च परविद्याया अक्षरज्ञानजनकत्वमेवोक्तम् । तेन ज्ञानकपे मार्गे इष्ट-प्राप्त्युपाये अस्थूछत्वाद्दयत्वादिगुणकं यदक्षरं तद्विषयकाण्येव श्रानानीष्टप्रापकतया निरूप्यन्ते, न तु पुरुषोत्तमविषयकाणीति श्रान-विषयविशेषणवलान्निश्चीयते । तत्फलविचारे च ब्रह्मविदाप्नाति-पर्रामिति श्रुतावक्षरब्रह्मविदोऽक्षरात् परस्य प्राप्तिः फलत्वेनोच्यते । नचाक्षरमेव पुरुषोत्तम इति वाच्यमः । परपद्रप्रयोगवैयर्थ्यापत्तेः । दिव्या समूर्त इति मन्त्रे, अक्षरात् परतः पर इत्येतस्यापि विरोधाः पतेः। नच तत्राक्षरपदेन प्रकृतिर्वा, जीवात्मा वा प्राह्य इति युक्त-म । प्रकृतिवरोधात् । जगत्कारणभूतस्य चेतनस्यैव तत्राक्षरत्वेन स्य चानन्दांशाविभीवात्मकत्वात्तस्य चाविद्यानाशजन्यत्वात्तस्य चाझरङ्गानजन्यत्वात् पूर्वकक्षाविश्रान्तमेवाक्षरङ्गानम्।एवं ससक्षर-विषयिणीनां वियां श्रुतौ मुक्तिमाधनेषु योष्वरोधः प्रवेशनं गण-नेति यावत् स सामान्यतद्भावाभ्यां हेतुभ्यां पुरुषोत्तमसम्बन्धि-सम्बन्धे मुक्तिरात सामान्यम्। मर्यादामार्गेऽङ्गीकृतानां 'ब्रह्मभृतः प्रसन्नात्मा न शोचित न काङ्काति। समः सर्वेषु भृतेषु मद्धक्तिं छ-

प्रकृतत्वात् । अतस्तत्र, अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गति-म, यं प्राप्य न निवर्त्तन्ते तद्धाम परमं ममेति, कृटस्थोऽक्षर उच्यत इति गीतास्मृत्युपबृंहित एव ब्राह्यः । तस्माचाक्षरात् परः पुरुषोत्तम एवेति गीतास्यादक्षरादिप चोत्तम इति भगवद्वाक्यतोऽक्षरातीत-तया निश्चितोऽतस्तत्प्राप्तिरेव फलःवेन निश्चीयते । तत्कारणविचारे तु श्रुतौ ब्रह्मविदित्यनेन तद्विवरणर्चि ब्रह्म यो वेदत्यनेन च झानं प्राप्तविशेषणत्वेनोच्यत इति खरूपयोग्यतासम्पादकमेवाक्षरविषयः कं ज्ञानम् । भक्त्या मामभीति गीतावाक्ये तृतीयया भक्तः करण-त्वं, मामिति पदात् तद्व्यापारभूतं पुरुषोत्तमञ्जान चोच्यते, न त्व-क्षराविषयकम् । किश्च । यद्यधिगम्यत इत्यस्य प्राप्त्यर्थकत्वमङ्गी-कियते तदा तेनाक्षरप्राप्तिर्भवति, सैव ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवतीति श्रु-त्यन्तरेणोच्यते । तदापि, भक्त्वा मामित्यस्मात् पूर्वे यद् 'ब्रह्मभूतः प्रसन्नातमा न शोचित न काङ्कृति । समः सर्वेषु भूतेषु मद्गक्ति लमते परामि ति वाक्यं तस्मिन् ब्रह्मभूतस्य मक्तिलाभोक्ते ब्रह्मभा-बस्य च स्वरूपलाभरूपत्वेनानन्दाविभीवात्मकत्वादानन्दाविभीवस्य चाविद्यानाशजन्यत्वाद्विद्यानाशस्य चाक्षरञ्जानजन्वत्वात् परप्रा-प्तिपूर्वकक्षारूपो यो ब्रह्मभावस्तद्विश्रान्तमेवाक्षरज्ञानम् । तेनाक्षर-प्राप्तेर्मुक्तित्वं यदुच्यते तदक्षरस्य परमधामत्वेन पुरुषोत्तमावि-नाभावादुच्यते । तेनावधारगामि जीवस्य पुनरावृत्तभावेन मृत्य्व-तिक्रमेण कैवल्याक्षरप्राप्तर्बह्मभावात्मकत्वेन चोपपद्यमानं न विरु-ध्यत इति ज्ञानकारणत्वनिरूपकश्रुतिभिरुच्यत इत्यर्थः । तेन सिद्ध-माहुः । \* एवमित्यादि \*। एवं तद्विरोधे सति अक्षरविषयि- भते परामि'ति वाक्याद् ब्रह्मभावानन्तरमेव भगवद्भावसम्भवात्तेन पुरुषोत्तमे प्रवेशात्तत्र परम्परोपयोगो ब्रह्मभावस्येत्युभाभ्यां हेतु-भ्यां तथेसर्थः । वस्तुतस्तु पुरुषोत्तमप्राप्तिरेव मुक्तिरिति भावः । नन्वक्षरस्याविशिष्टत्वेन तदुपासकानामपि तथात्वात् केषाश्चित् तन्त्रेव लयः । केषाश्चिद्धात्तिलाभ इति कथमुपपद्यत इत्याशङ्क्य तत्र हेतुं दृष्टान्तेनाह । औपसद्वादिति । उपसदाख्ये कर्मणि तानून-प्त्रस्पशार्ष्यमापसदं कर्मास्ति । तत्रातिथ्यायां भ्रौवात् स्रुष्टि चमते वा यदाज्यं चतुरवत्तं वा समवद्यति तत्तानूनप्त्रमित्युच्यते ।

णीनां धियां तैत्तिरीयादिश्वतौ योऽवरोधो मुक्तिसाधनेषु गणना स सामान्यतद्भावाभ्यां हेतुभ्याम ।

तत्र कि सामान्यमित्यपेक्षायां पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धेमुक्ति-रिति भक्तसङ्गे सिद्धम् । 'सत्सङ्गलब्धया भक्त्या मिय मां य उपा-सिता। स वै मे दर्शितं सद्भिरञ्जसा विन्दते पदम' इत्येकादशस्क-न्धे। स च पुरुषोत्तमसम्बन्धिसम्बन्धस्तद्धामरूपाक्षरज्ञानेऽप्यस्ती-ति तदेव सामान्यम् । तथा \* मर्यादामार्ग इत्याद्युक्तरीत्या तद्भावो ब्रह्मभावस्ताभ्यां हेतुभ्याम् । अक्षरज्ञानां मुक्तिसाधनेषु प्रवेशः । म-र्थादामार्गीयाणां पुरुषोत्तमप्राप्ती स्वरूपयोग्यतासम्पादकत्वेन प्रवे-श इल्पर्थः । अत्र सामान्यादित्युक्तकरणताऽपि सम्भाव्येतेति तद्वारे-णाय द्वितीयो हेतुरिति बोध्यम् । अक्षरक्कानस्य मुक्तिसाधनताव-च्छेद्कं यदूपं तज्ज्ञापनाय प्रथमः। यदि ह्यक्षरप्राप्तेः परममुक्तित्वं स्यात् तदाऽऽधर्वणिकायाम् अक्षरविद्यायां पुरुषस्याऽक्षरात् परत्वं न भ्राब्येत । तत्तु भ्राब्यते, अतोऽक्षरज्ञानानाम् अक्षरप्रापकत्वेन वा न परममुक्तिकारणता, किन्तूक्तरीत्या भगवद्धामताज्ञापकत्वेनेत्यादा-येनाहुः। \* वस्तुत इत्यादि \* दष्टान्तमवतारयन्ति । \* नन्वक्षरसे-त्यादि \*। \* तत्रैव लय इति \* ब्रह्मैव भवतीत्यवधारणादक्षर एव लयः। \* भक्तिलाभ इति \* ब्रह्मविदाप्नोति परिमति श्रुत्युक्तपरप्रा-प्तिसाधनीभृतभक्तिलामः। \* हेतुमिति \* भगवदिच्छारूपम्। व्या- अनाधृष्टमतीति मन्त्रेण षोडशाष्यृतिजो यजमानेन सह तानूनष्त्रं समवस्थान्यनु मे दीक्षामिति मन्त्रेण यजमानस्तत्समत्रमृशन् यम् ऋत्विनं कामयेताऽयं यज्ञं यशसमृच्छेदिति तं प्रथममवमशेयोदिति श्रूयते श्रुतौ कल्पे च । अत्र सर्वेषामृत्विजां तानूनष्त्रत्वाविशेषेऽपि यस्मिन् स्नेहातिश्वेन नथेच्छा तत्रैव तथा कृतिर्नेतरेषु । न हि त-त्राविशिष्टेषु कथमेवं कृतिरिति पर्यनुयोगः सम्भवत्यविमहापीस-र्थः । नतु श्रवणादेर्यथा पुरुषोत्तमसम्बन्धित्वेन तत्माप्तिहेतुत्वमेव-मक्षरस्याप्यस्त्रियाशङ्का तु निखिलामुरजीवतमःपुञ्जनिरासकेन यद्वंशोदयाचलचुडामणिनैव निरस्तोति नस्वतो वक्तुमुचितेसाशयेन आह । तद्क्तामिति । भगवद्गीतास्विति शेषः। तत्र, यदक्षरं वेद-विदो वदन्तीत्युपक्रम्य, सयाति परमांगतिमिसन्तेनाक्षरपाप्युपा-यमुक्त्वाऽनन्यचेताः सत तमिखादिना स्वपाप्त्युपायं वैलक्षण्यं चो-वत्वा भक्तयेकलभ्यत्वं स्वस्य वक्तुं पूर्वे क्षराक्षरयोः स्वक्ष्पमाह । सह-स्रयुगपर्यन्तमित्युपक्रम्य प्रभवसहरागम इसन्तेन क्षरस्वरूपमुक्त्वा, परस्तस्मात्तु भावोऽन्य इत्युपक्रम्य,तद्धाम परमं ममेत्यन्तेनाक्षरस्व-रूपमुक्तम् । अत्र पूर्वं क्षरस्वरूपमुक्तमिति परस्तस्मान्विसत्र क्षरा-देव परत्वमुच्यते। तच्छब्दस्य पूर्वपरामार्वीत्वात्तस्यैव पूर्वमुक्तत्वादत

ख्यानं त्तानार्थम् । तथाच भगविद्च्छयैव विशेष इत्यर्थः । सूत्रो-कां सम्मतिं व्याकर्त्तुमवतारयन्ति । \* नतु अवणादेरित्यादि \* व्या-कुर्वन्ति । \* तत्रेत्यादि \* । \* तत्रेति \* गीताया अष्टमाध्याये । \* वैरुक्षण्यमिति \* साधनसौकर्ये स्वप्राप्तिरूपस्य फरुस्योत्कर्षे च । \* स्वस्य वक्तुमिति \* अत्राक्षरस्वरूपकथने अक्षरस्य परमगितत्वं स्वधामत्वं चोक्त्वा, पुरुषः स परः पार्थेत्यादिना परस्य यद्भक्त्योक-रुभ्यत्वं वक्ष्यति तद्क्षरादुत्तमत्वेन वाक्यान्तरे सिद्धे स्वस्मिन्नेव परत्वविश्रान्तेः स्वस्यव वक्ष्यति वाधकामावे स इति तच्छब्देन संनि-हितपरामर्शाच्च स्वस्य वक्तुम् । \* अत्रेति \* सहस्रयुगेत्यादिग्र-

एवाक्षरव्यावर्त्तकस्तुशब्द उक्तः । एतेन निस्तेन क्षरणाभावाद् अक्षरशब्देन जीव एवोच्यते, न तु पुरुषोत्तमाधिष्टानभूतो जीवा-ऽतीत इति निरस्तम् । यं प्राप्य न निवर्त्तन्त इति वाक्याज्जीवे त-थात्वासम्भवाद । नित्यमुक्तत्वापत्त्या शास्त्रवैफल्यापत्तेश्च । इत एव झानमार्गिणां तत्प्राप्तिरेव मुक्तिरिति झयम् । ततोऽनिदृत्तेः, पुरुषः स परः पार्थेत्यनेनाक्षराद परस्य स्वस्य भक्त्येकल्लभ्यत्वमुक्त-म् । तेन झानमार्गीयाणां न पुरुषोत्तमप्राप्तिरिति सिद्धम् । यस्या-न्तःस्थानीस्रनेन परस्य लक्षणमुक्तम् । तच्च मृत्सादिपसङ्गे श्री-गोकुलेश्वरे स्पष्टमुच्यते । तेनाक्षरोपासकानां न पुरुषोत्तमोपास-कत्वम्।तद्विषयकश्रवणादेरभावादिति भावः । अव्यक्तोऽक्षर इत्यु-कस्तमाद्वः परमां गतिमिति वाक्याद स यानि परमां गतिमिस-वाक्षरमेव यातीसर्थो झेयः । किञ्च । तैत्तिरीपोपनिषत्सु पट्यते ।

न्थे। अत्र मतान्तरमुद्धाव्य परिहरान्ति। \* एतेनेत्यादि \*। \* एतेनेति \* क्षरः सर्वाणि भूतानीति वाक्यन्तरसिद्धं भूतग्रामं व्यक्तकोरी निवेद्य ततः परत्वकथनेन। हेत्वन्तरमाद्धः। \* यमित्यादि \* तथाच भूतग्रामपदेन जडान् गृहीत्वा अक्षरपदेन जीवग्रहणे एतौ होषौ प्रसद्धंयातामतस्तन्मतमयुक्तमित्यर्थः। अस्मादेव सन्दर्भादर्थ-चतुष्टयं यदन्यत् सिद्धं तदाहुः। \* इत पवेत्यादि \* \* क्षेय इत्यन्तम् \*। \* इत पवेति \* अक्षरस्य भगवद्धामत्वादेव। \* इन्त्यर्थो क्षेय इति \* ऐकदाष्ट्याज्ञ्ञेयः। तथाचाक्षरस्य पुरुषोत्तम-सम्बन्धित्वे सत्यपि पुरुषोत्तमप्राप्तिं प्रति न हेतुत्वम्। तद्धेतुताव-च्छेदकस्यानन्यभक्तित्वस्य तत्राभावादित्यवमेतेन सन्दर्भण सा शङ्का निवारितेत्यतो न कार्येत्यथः। नमु श्रुतावक्षरात् परत्वमेव पुरुष-स्याकं, न तु तत्र स्थितत्वम्। तथोक्तौ परस्य खप्रतिष्ठत्वं च हीयेन्तिति गीतास्मृतिवाक्यमन्यथा नेत्व्यमित्याशङ्क्षाहुः। \* किञ्चेन्त्याद्दं \*। अस्यां श्रुतौ सर्वाधारत्वं सर्वदेवनिषदनस्थानत्वं सर्वात्म-

यस्मिनिदं सञ्च विचेति सर्व यस्मिन् देवा अघि विक्वे निषेदुः । तदेवभूतं तदुभव्यमा इदं तदक्षरे परमे व्योमन् । येनादृतं खं च दिवं महीं च येनादिसस्तपित तेजसा भ्राजसा च । यमन्तःसमुद्रे कवयो वयन्ति यदक्षरे परमे पजा इति । अत्राक्षरात्मकत्वेन क्ष-रात्मकादाकाशात परमे व्योम्नि भक्तानां हृदयाकाश इति यावद । तत्र प्रकाशमानीमत्यर्थात । अत एव ब्रह्मविदाप्नोति परमित्युपक्रम्य, ससं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमिन्नेसेतदुपनिषत्स्वेव पठ्यते । यदक्षरे परमे प्रजा इति पदम्ययन्तीसनेन सम्बद्धते । अत्र प्रजापदाद् व्यापिवैकुण्ठात्मको स्रोकोऽक्षरपदेनोच्यते इस्रवगम्यते । अत एव, न यत्र मायेसादिना श्रीभागवते तत्स्वक्षपमुच्यते । एतेनाक्षरस्य पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वं निश्चीयते । इतोऽप्यक्षरातीतः पुरुषोत्तम इस्रवगम्यते । एवं सित

कत्वं च पादत्वयेणोच्यते । तुरीये तदाधार उच्यते, तस्यार्थमाहुः \*
अत्रेत्यादि \* । भक्तहृदयाकाश्मेवात्र परमन्योमपदे परामृश्यत
इत्यत्र मानमाहुः \* । अत पवत्यादि \* । ननु भवतु भक्तहृदयाकाशे प्रकाशमानत्वमक्षरस्य, तथापि कथं लोकात्मकत्वमत आहुः ।
\* य इत्यादि \* । तथाच प्रजालिङ्गादक्षरस्य लोकात्मकत्वमित्यर्थः ।
एतमर्थे पुराणेनोपवृंह्यन्ति । \* अत पवेत्यादि \* । \* इतोऽपीति \*
शुक्वाक्यादपि । तथाच श्रुतौ पुराणे च तथा सिद्धत्वाद् गीतावाक्यं नान्यथा नेतुं शक्यमित्यर्थः । स्वप्रतिष्ठताहानिं परिहरन्ति । \*
पवं सतीत्यादि \* । तथाच छान्दोग्ये स्वे महिम्नि प्रतिष्ठित इति
श्रावणात्, तैत्तिरीये, ब्रह्मपुच्छं प्रतिष्ठेति श्रावणाचाक्षरब्रह्मणो
भगवद्विभृतिकपत्वेन चरणकपतया स्वाभिन्नत्वेन च मक्तिमामान्याद्भगवतस्तत्र स्थितावपि न स्वप्रतिष्ठत्वहानिरित्यर्थः । एवमत्र
मुक्तिस्वक्षपमस्थूलत्वाद्यो धर्माश्च सफला विचारिताः । एतान्
धर्मोश्चरणीयत्वेन बोधयन्तीत्यादिवीधकताप्रकारश्च । तेन भगव-

सामान्यं भगवद्विभृतिरूपत्वं तद्धावस्तस्य पुरुषोत्तमस्य भावः सत्ता इक्तरीया तत्र ांस्थातिरिति यावतः, ताभ्यां हेतुभ्यां तथेसप्यथीं ज्ञेयः ॥ ३३ ॥

त्य्राप्तिप्रेप्सुना भक्तिरेव कार्या. न तु पूर्वकक्षायामेव विश्वान्तव्यम् । वितीयस्कन्धे, भगवान् ब्रह्मकार्स्नेनेत्यत्र भगवता भक्तावेव श्रुतितात्पर्यस्य निर्द्धारितत्वात् । गीतायां द्वादशाध्यायेऽपि, मय्यावेश्यः
मना ये मामित्यादिना स्वोपासनयैव शीद्यं सुलेन स्वप्राप्तिवोधनात् । अक्षरोपासनेन दुःखतः स्वप्राप्तेरकत्वाच्च भक्तिरेवावश्यकीति सिद्धम् । अत्राक्षरस्य गणितानन्दत्वाद्, ब्रह्मविदाम्नोति परमित्यत्र
पुरुषोत्तमज्ञानस्य भक्त्या मामितिगीतावाक्ये तद्भक्तेरौपसद्वदिति
दृष्टान्त इच्छाया एव प्राधान्यवोधनेन परम्पर्या कर्मणोऽपि कवित्र
प्रापकत्वसूचनात् कियया, भक्त्या, ज्ञानेनच सायुज्यप्राप्तिवोधकं
दोर्भिश्चनुर्भिविदित्तमिति विशेषणं च प्रतिपादितं ज्ञेयम् ॥

अत्र भद्दभास्करशङ्कररामानुजभाष्येषु पूर्वोक्तवाजसनेयकाथर्व-णोक्तवाक्यद्वयमेव विषयवाक्यत्वेनोपन्यस्य किमासां विशेषप्रति-षेधवुद्धीनां सर्वत्र प्राप्तिरुत व्यवस्थिति संशये प्रकरणावरोधाच्छ्रु-तिविभागाद् विद्यान्तररूपस्य विद्यान्तररूपत्वे प्रमाणाभावाञ्चिति हेतु-भिर्मान्यत्र प्राप्तिरिति पूर्वः पक्षः । सिद्धान्तस्तु प्रपञ्चपर्युद्दासस्य विशेषनिराकरणरूपस्य ब्रह्मबोधनप्रकारस्य सामान्यात् तस्य प्रतिपा-द्यस्य ब्रह्मणः सर्वत्र भावादैक्यात् सर्वत्रावरोधस्तासां निषेधबुद्धीनां परित्रहः। तेनानन्दाद्यः प्रधानस्येत्यत्र विधिमुखं विचार, इह तु निषधमुख इति तस्येवायं प्रपञ्च इति भास्करं शाङ्करं च मतम्।

रामानुजभाष्ये तु सर्वेष्पासनेषु ब्रह्मणः समानत्वाद् अस्थू-लन्वादीनां तत्प्रतीतौ भावादन्तर्भावात् । अयमर्थः । केवलानन्दादेः प्रत्यगात्मनि विद्यमानत्वेन तेपामसाधारणाकारेण ब्रह्मोपस्थापक-त्वाभावादसाधारणाकारिनअयार्थं ह्यप्रत्यनीकताज्ञानस्यावद्यकः त्वेन चिद्चिदात्मकप्रपञ्चवेलक्षण्यवोधनमावद्यकम् । तत्रास्थूल-त्वादिना अचिद्वेस्टक्षण्य, प्रशासनेन चिद्वेस्रक्षण्यं च वाजसनेयके उच्यते । एवमाथर्वणेऽप्यदद्यत्वाद्किधनान्निरङ्कृशकर्नृत्वसर्वज्ञत्वा-दिना ज्ञेयम्। तथाचास्थुलत्वादिविद्योपितज्ञानानन्दाद्याकारस्य ब्रह्म-णोऽनुसन्धेयत्वाद्स्थृलत्वादीनामानन्दाद्विदम्नि ब्रह्मप्रतीतावन्त-र्भाव इति तासामस्थूळत्वादिवुद्धीनां सर्वत्रावराध इति सिद्धान्तः। तेनेद्मधिकरणं तत्सहकारित्वाद्यन्तावद्यकामिति तन्मतापेक्षयेदं मतं युक्तम्। ननु तर्हि पूर्वपक्षोक्तहेतृनां का गतिरित्याकाङ्ग्रायां गुणा-नां प्रधानानुवर्त्तित्वे द्रष्टान्तमत्र प्रमाणं चाहोपसद्वनदुकामिति । यथा चतुरात्रे जामदग्न्याहीने पुरांडाशिनीयूपसत्सूपसद्गुणभूतः सामवेदं पठतोऽप्यग्निवै होत्रं वेत्वित्यादिकः प्रांडाशप्रदानमन्त्रो विनियोगविधेर्याञ्जपत्वेन यञ्जर्वेदिनाध्वर्युणा याञ्जर्वेदिकेनोपांशुस्त्र-रेण पठ्यते, न तूद्रात्रा सामगेन सामस्वरंणोड्वैस्त्वेन तद्वत् । तदु-कं पूर्वकाण्डं शेषळक्षणे,गुणमुख्यव्यतिक्रमेतद्रथत्वानमुख्येन वेदसं-योग इति । अर्थस्तु, गुणमुख्ययोर्व्यतिक्रमे विरोध सति तदर्थत्वाद् गुणस्योत्पत्तिविधेः प्रधानार्थत्वान्मुख्येन याजुर्वैदिकेन विनियोगवि-धिना वेदसंयोगो प्राह्य इति । एतदृह्यान्तव्याख्यानं पूर्वोक्तमाष्यत्र-येऽपि समानम ।

शावरभाष्ये त्वज्ञान्यदुदाहृतम् । तथाहि । अस्न्याधानं य-जुर्नेद्विहितम् । य एवं विद्वानिग्नमाधत्त इति । तद्कृत्वेन यजुर्वेद् एव गानं च विहितम् । य एवं विद्वान् वारवन्तीयं ज्ञायतीयंज्ञाय-ज्ञीयं गायति वामदेव्यं गायतीति । एतानि च सामानि सामवेदे उत्पन्नानि। अतः केन स्वरेण पठनीयमिति सन्देहे उत्पत्तिविधोवीन-• योगविध्यधीनतया यजुर्वेद्स्वरो स्राह्य इति ॥

एवञ्चात्र विचार्यमाणे पूर्वोक्तं मतद्वयं न रुचिरम्। अक्षरिध-यामित्यत्वाक्षरस्य धीरिति पष्टीसमासे अक्षरस्य विदेशिकिषेधसम्ब-न्धितया निवेदोन गौरवात् प्रशासनादेरसंग्रहात् पूर्वोक्तातावद्यक-त्वदोषापत्तेश्च । तृतीये त्वक्षरस्याक्षरत्वेन निवेद्यादुक्तदोषत्वयाभा-वात्तन्मतमुत्तमम् । तथाऽप्याथर्वणोदितस्य परस्माद्परत्वस्य तैत्ति-रीयोक्तस्य लोकस्पत्वस्य या धीस्तद्संग्रहान्त्र पूर्णमित्यव-घेयम् ॥ ३३ ॥

#### इयदामननात् ॥ ३४ ॥

नतु संसारिनट्रियानन्दाविभीवयोरिविशेषादक्षरे ब्रह्मणि छये पुरुषोत्तमे प्रवेशान्त्यूनतोक्तौ को हेतुरित्याकाङ्क्षायामाह । इय-दिति । परिमाणवचनम्।तस्य श्रुतौ कथनादिसर्थः । अत्रेदं ज्ञेय-म् । तैत्तिरीयोपिनषत्सु, सेषाऽऽनन्दस्य मीमांसा भवतीत्युपक्रम्य मानुषमानन्दमेकं गणियत्वा तस्मादुत्तरोत्तरं शतगुणमानन्दं गन्ध-र्वानारभ्य प्रजापितपर्यन्तस्योक्त्वोच्यते । ते ये शतं प्रजापतेरान-न्दाः स एको ब्रह्मण आनन्द इति । एवं सित इयत एतावदिसक्ष-रानन्दस्य सावधिकत्वेन श्रुतौ कथनादानन्दमयत्वेन निरवध्यान-न्दात्मकत्वस्य पुरुषोत्तमे कथनात्त्योक्तिरिति ॥ ३४ ॥

इयदामननात्॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \*। व्या-कुर्वन्तः परिमाणवचनं व्युत्पादयन्ति । \* अत्रेत्यादि \* । \* आन-न्दमयत्वेनेत्यादि \*। पूर्वानुवाकसमाप्तावानन्दमये जीवस्योपसंक-मणमुक्तवा अग्रिमारम्भे, तदण्येष श्लोको भवतीति तच्छद्धेनानन्द-मेव लक्ष्यीकृत्य, यतो वाचो निवर्त्तन्त इति श्लोकेन वाङ्मनसागोच-रत्वस्य ब्रह्मानन्दे कथनेन पुरुषोत्तमे तथा कथनादक्षरे सावधिक-त्वोक्तिरित्यर्थः । ननु, यतो वाच इति श्लोकः कदाचनेति पाठभेदेन मनोमयेऽपि पष्ट्यते । ब्रह्मोपनिषदि च आनन्दमेतजीवस्य यज्ज्ञा-त्वा मुच्यते बुध इति श्लोकोत्तराई पठ्यते । अतः कथमेतेन पुरुषो-त्तमानन्दस्य तथात्वसिद्धिरितिचेत् । उच्यते । मनोमयस्य वेदातम-कताया यज्ञःशिरस्त्वादिना बोधितत्वाद्वेदस्य च शब्दब्रह्मात्मक-त्वात, सर्वे वेदा इति श्रुतेर्ब्रह्मबोधकत्वान्मनोमयश्लोके ब्रह्मण इति पश्चम्या शब्दब्रह्मणो वेदान्मनोमयादवाङ्मनसगोचरमानन्दं वि-द्वान् कदाचन न बिभेतीतिं पुरुषोत्तमानन्दज्ञानसाधनतया मनोमय एतस्योक्ततया ब्रह्मोपनिषदि च, यज्ज्ञात्वा मुच्यते बुध इति तुरी-यपादे कथनेन जीवाभिन्नमानन्दमेतिदत्यशीयागात् । यस्मिन् पर-

### अन्तरा भृतग्रामवत् स्वात्मनः ॥ ३५ ॥

अथ ज्ञानमार्गे यथा स्त्रात्मत्वेन ब्रह्मगो ज्ञानं तथा भक्तिमा-गेंऽपि भक्तया पुरुषोत्तमज्ञाने स्वात्मत्वेन पुरुषोत्तमज्ञानं भवति ?

मात्मिन जीवातमा संधेयत्वेन पूर्वमन्त्रे उक्त एतत्परमातमस्वरूपम् आनन्दम् आनन्दोऽस्यास्तीत्यानन्दं जीवस्य सन्धेयत्वेन सम्बन्धि यज्ज्ञात्वा वुधः सन् मुज्यत इत्यर्थकतया तस्य भगवदीयत्वेन त-थात्वसिद्धिरित जानीहि। अतो न चोद्यावकाश इति दिक्॥

अन्ये तु इद्मेकसूत्रमधिकरणान्तरमङ्गीकृत्य, द्वासुपर्णेति मन्त्रो मुण्डके श्वेताश्वतरे च ब्रह्मकरणे पट्यते। काटके तु, ऋतं पिबन्ताविति। तयोराद्ये मोक्त्रमोक्त्रोर्वेद्यता। द्वितीये तु मोक्त्रोरे-वेति वेद्यमदाद्विद्यामेदे प्राप्ते। विद्यैक्यं युक्तमः। इयत पतावन्मात्र-स्य द्वित्वपर्राच्छन्नस्योभयत्रामननात्। पिबन्तावित्यस्य प्रयोगस्य छितन्यायेन पिबद्पिवत्समुदायेऽपि सम्भवात्। उपक्रमोपसंहारा-श्यामेतयोर्वाक्ययोः परविद्यात्वनिश्चयेन उभयत्रापि जीवसहित-स्य ब्रह्मण एव प्रतिपाद्यत्वादित्याहुः। तन्मतेऽधिकरणवैयर्थ्यमेव । काठकवाक्यस्य जीवद्वयपरत्वं निवायं, जीवसहितव्रह्मपरत्वस्य, गुहां प्रविद्यावित्यधिकरण एव प्रतिपादितत्वात्त्वपेक्षयाऽऽधिक्यस्याऽ श्रादर्शनाचेति।

रामानुजाचार्यास्तु, इयद् अस्थूलत्वादिति विशेषितमानन्दा-दिकमेव गुणजातं सर्वेत्रानुसन्धेयत्वेन प्राप्तमः । कुतः ?। आमन-नात् । आभिमुख्येन मननं चिन्तनमामननं तस्माद्धेतोरित्येवमर्थमा-हुः। तत्राष्युदासीना वयम् ॥ ३४ ॥ ११ ॥

अन्तरा भूतत्रामवत् खात्मनः ॥ अधिकरणमवतारयन्ति । \*
अथेत्यादि \* । यथा ज्ञानमार्गेऽश्वरिधयः स्तूयन्ते तथाऽभेदापासनापीति भक्तिमार्गेऽश्वरधीविनियोगविचारोत्तरमभेदधीस्मरणाज्ज्ञानमार्गे पूर्णज्ञानसंपत्तौ, यथा खात्मब्रह्माभेदानुभवात्मिका वृत्तिभवति तथा भक्तिमार्गे सिद्धायां भक्तौ, भक्त्या मामभिजानातीति
वाक्यावेदिते ज्ञाने स्वात्मपुरुषोत्तममाभेदानुभवात्मिका वृत्तिभेव-

न वेति विचार्यते।सर्वान्तरत्वेन श्रुतौ कथनाच द्भवतीति पूर्वः पक्षः। तथात्वेऽपि सर्वस्य वशी, सर्वस्येशान इसादिश्रुतिभिरेवमेव ज्ञानं, न तु तथेति सिद्धान्तः । अत्र तथा ज्ञानाभावस्यावश्यकत्वार्थे वि-परीते वाधकमाह । पूर्वस्मिन सुत्रे ब्रह्मानन्दाद्भजनानन्दस्याधि-क्यं निकृषितम् । स तु भगवद्दत्तस्तद्व्यवधायकोऽर्थश्च प्रभुणान

ति. न वेति संशये विचार्यत इत्यर्थः। पूर्वपक्षमाहुः \* सर्वान्तरः वेने-त्यादि \*। बृहदारण्यके कहोडप्रश्ने उपस्तप्रश्ने च यत्साक्षादप-रोक्षाद ब्रह्म य आत्मा सर्वान्तरस्तं मे व्याचक्ष्वेति । तदुत्तरवाक्ये च एष त आत्मा सर्वान्तर इति याज्ञवल्क्येन सर्वान्तरत्वेन कथ-नात् । अन्तर्यामिब्राह्मणे च. यः पृथिव्यां तिष्ठत् यः पृथिवीमन्तरो यं पृथिवी न वेद यस्य पृथिवी शरीरं यः पृथिवीमन्तरो यमयतीत्यार-भ्य, य आत्मिन तिष्ठन्नित्यन्तैर्वाक्यैः परमात्मा सर्वान्तरत्वेन श्रावि-तः। स च यदन्तस्तिष्ठति तं स्वान्तः स्थापयति विद्विरिवायोगोल-कमित्यन्तर्यामित्राह्मणे सिद्धम् । तथा सति श्रौतेन चेन केनापि साधनेन तस्मिन्नभिज्ञायमाने स्वात्मनस्तद्व्याप्तत्वेन भेदास्प्ररणा-त् स्वातमत्वेन ज्ञानमदण्डवारितमतस्तद्भवतीति पूर्वः पक्ष इत्यर्थः । सिद्धान्तमाहः। \* तथात्वेऽपीत्यादि \*। ब्रह्मणः सर्वान्तरतया एत-दात्मनस्तद्विभक्तत्वेऽपि सर्वस्य वशीत्यादिश्वतिभिः सर्वेशितृत्वा-दिरूपेणैव ज्ञानम् । उत्कटया भक्त्या तेषामेव स्फूरणादः न तु स्वा-त्मत्वप्रकारकमित्येष सिद्धान्त इत्यर्थः । नन्वभिज्ञाने सर्वोशज्ञानद-र्शनात्तदंशाज्ञाने को हेतुरित्याकाङ्कायां हेतं गृह्णन्ति । 🛪 अत्र तथे-त्यादि \*। \* विपरीत इति \* स्वात्मत्वेन ज्ञाने। एतदेव विभजनते। \* पूर्विस्मित्रित्यादि \*। इयदामननादिति सुत्रे अक्षरस्य गणितान-न्दत्ववोधनेन ब्रह्मानन्दाङ्गजनानन्दस्याधिक्यं निरूपितम् । स भ-जनानन्दस्तु कृपाधिक्येन भगवता दत्त इति तद्व्यवधायकोऽथी भगवता न संपाद्यते। स वै नैव रेमे तस्मादेकाकी न रमते स द्वि-तीयमैच्छिदित्यादिश्रुतिभ्यो मुख्यभक्तिमार्गस्य क्रीडार्थत्वावगमादभे-

सम्पाद्यते। स्वात्मत्वेन ज्ञानं च भजनानन्दान्तरायक्षपः । यद्येतद् सम्पाद्येत्तं न द्याद्ग्रेऽन्यथाभावाद्नः स्वात्मत्वेन ज्ञानं भक्तिमा-गर्थिस्य न सम्भवतीसाज्ञयेनाह । अन्तरा स्वात्मन इति । भगवता भक्तिमार्गे स्वीयत्वेनाङ्गीकृतो य आत्मा जीवस्तस्य यदात्मत्वेन ज्ञानं तद्भजनानन्दानुभवे अन्तरा व्यवधानक्षिमिति भगवता तादशे जीवे तन्न सम्पाद्यत इसर्थः । तत्सम्पाद्नस्य सर्वथैवासम्भावितत्वं हीनत्वं च ज्ञापियतुं दृष्टान्तमाह । भूतग्रामवदिति । उक्तभक्तस्य विग्रहोऽष्यलोकिक इतितत्र लोकिको भूतग्रामो सम्भवति, हीन-त्वात्त्रथेसर्थः । अथवा लौकिको भूतग्रामः स्त्रीपुत्रपत्वादिर्वह्मान-न्दानुभवे वाधकस्तथा भजनानन्दानुभवे स्वात्मत्वेन भगवज्ज्ञान-मिसर्थः ॥ ३५ ॥

दे च कीडाया असम्भवात् । स्वात्मत्वेन ज्ञानं हि, यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवाभूत् तत्केन कं पर्यदिति श्रुतेभैद्विलायकत्वेन भजनानन्दानतरायक्षपं यदि स्वात्मत्वेन ज्ञानं संपाद्येद्धजनानन्दं न द्याद्ये
विलयेन तस्यान्यथाभावादतः स्वात्मत्वेन ज्ञानं भिक्तमार्गीयस्य
पूर्णद्शायां न सम्भवतीत्याशयेन स्वात्मत्वेन ज्ञाने वाधकमनेन
सूत्रेणाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । अभगवतेत्यादि अ। अन्तर्रातमध्यवाचकमव्ययम् । तथाच व्यवधायकमित्यर्थः । नन्वस्तु तस्यानतरायत्वं तथापि तन्न सम्पाद्यतीति कथमवगन्तव्यमित्यत आहुः ।
अतत्सम्पाद्नस्येत्यादि अ। अल्लोकिक इति अ। साक्षात्सम्बव्यस्य हेये लौकिकवित्रहे असम्भवादलौकिकः । अहीनत्वाच्ययेत्यर्थ इति अ। तथाच चिक्तीर्षितलीलाप्रतिबन्धकत्वेन हीनत्वाद्भतप्रामवदन्तरायत्वं दृषान्तेनावगन्तव्यमित्यर्थः । लौकिकशरीरस्य प्रतिवन्धकत्वं सन्दिग्धत्वादुपपादनसापेक्षमित्यरुच्या प्रकारान्तरेण
दृष्यन्तं व्याकुर्वन्ति । अथ्यवेत्यादि अ। यत्तदोर्नित्यसम्बन्धायथेति पदमर्थाद्वायातीत्यतो नोक्तः ॥ ३५॥

### अन्यथाऽभेदानुपपत्तिरितिचेन्नोपदेशान्तरवत्॥३६॥

ननु भक्तेष्वप्युद्धवादिषु ज्ञानोपदेशः श्रूयते । स चात्मब्रह्मा-ऽभेदज्ञानफलक इसात्मत्वेन ज्ञानाभावे तदभेदोपदेशानुपपित्तः स्यादिति तन्मन्तव्यमेव। एवं सित भाक्तमार्गाज्ज्ञानमार्गस्योत्कर्पश्च सिद्ध्यतीसाशङ्क्य परिहरति । उपदेशान्तरवदिति । न ह्यत्राभेद्-ज्ञानायोपदेशः, किन्तु यथाग्रिमस्वर्गापवर्गाख्यपारलौकिकानन्द-फलकालौकिके कर्मण्यधिकारक्षपसंस्कारार्थं गायत्र्युपदेशः क्रियते तसंस्कारसंस्कृतं तच्छरीरादिकमपि भृतादिभिरपि नोपहतं भवति

अन्यथाऽभेदानुपपत्तिरितिचेन्नोपदेशान्तरवत् ॥ स्वात्मत्वेन भगबज्ज्ञानस्य वाधकत्वे भक्तेषु तदुपदेशो नोपपद्येतेत्याशङ्क्य प-रिहरतीत्याशयेन व्याकुर्वन्ति । \* नन्वित्यादि \*। \* श्रूयते इति \*। एकादशस्कन्धे उच्यते ।

आत्मत्वेन ज्ञानामावे इत्यन्तोऽन्यथापदस्यार्थः । तद्मेदोपदेशानुपपित्तिरित्यमेदानुपपित्तिरित्यस्यार्थः । इतीत्यारभ्य, परिहरतीत्यन्त, इतिचेन्नेत्यस्यार्थो ब्याख्यातः । तत्रैवमिमसिन्धः । पूर्वम्,
उपपन्नसूत्रे दासीदाससुहद्भेदेन त्रिविधा ठीलामध्यपातिनो मका
उक्तास्तत्र, नोद्धवोऽण्वाप मन्न्यून इति वाक्यादुद्धवोऽत्यन्तरङ्गः। आदिपदेन बजस्थास्तेपि, रामेण सार्द्धं मथुरां प्रणीत इत्यादिना विगाढमावा उक्तास्तत्रोद्धवे साक्षादुपदेशो बजस्थेषु सन्देशेन साक्षाच । तथा
सतीतरेषु तदावश्यकत्वं कि वाच्यम् । किश्च तेषु चेदुपदेशो
विफलः स्यात् तदा अपार्थकार्यकर्त्तृत्वाज्ञीवतुत्यत्वं चोपद्येतेति तस्य
तेषु फलमवश्यमभ्युपयम् । एवं सति पूर्वोक्तं सर्वमयुक्तमिति स्त्रांशेनाशङ्ख्य दृष्यन्तेन परिहरतीति बोध्यः । दृष्यन्तं व्याकुर्वन्ति ।
\* न हीत्यादि \* । अत्र प्रथमार्थे वितः । तथाच फलान्तरार्थे यथा
गायञ्युपदेशस्त्रथा भजनानन्दार्थमयमुपदेश इत्यर्थः । तस्यावान्तरफलं \* तत्संस्कारेत्यादिनोच्यते । तत्त्या न प्रसिद्धमतः प्रकारान्तर-

यथा वा योगोपदेशसंस्कृतस्य वपुरम्यादिभिर्न्नोपहन्यते तथा भक्कते भक्तिभावस्य रसात्मकत्वेन संयोगविष्ठयोगभावात्मकत्वाद् द्वितीयस्य प्रख्यानछादातिकराछत्वेन कदाचित्तद्वावोदये तेन भ-क्तवपुरादेस्तिरोधानेऽग्रिमभजनानन्दानुभवपतिवन्धः स्यादिति त-निहत्त्त्यर्थं ज्ञानोपदेशसंस्कारसंस्कृतं तद्वपुरादिकं भगवता क्रियते, न त्वात्माभेदज्ञानं भगवतोऽभिषेतिमिसर्थः।अन्यथोपदेशानन्तरं वद-रीं गच्छन् विदुरं प्रति, इहागतोऽहं विरहातुरात्मेतिन वदेत।एवमेवा-न्येष्विप भक्तेषु ज्ञेयम् । अत्रोपदेशान्तरपदं प्रस्तुतोपदेशिभन्नमुप-देशान्तरमाहेति प्रस्तुतस्य तस्यान्यस्याभावादभेदपदेनाभेदोपदेश एवोच्यते। एतेन भगवान् स्वीयानां भक्तिभावप्रतिवन्धनिरासायव

माहुः। \* यथा वेत्यादि \* । पतच्चोक्तमेकादेशे । अग्न्यादिमि-र्व हन्येत मुनेर्योगमयं वपुरिति । \* अभिप्रेतिमिति \* मुख्यत्वेन अभिप्रेतम् । तथाचोक्तरीत्या उपदेशस्य फलान्तरसत्वेनात्मनि तदभेदज्ञानस्य साफल्ये सति न भगवतो जीवतुल्यत्वापित्तर्नापि ज्ञानमार्गीत्कर्प इत्यर्थः। नन्वत्रोक्तरीत्या भजनानन्दप्रतिवन्धाभाव एवोपदेशफलं, न ब्रह्माभेदानुभव इत्यत्र कि गमकमित्याकाञ्चाया-माहुः। \* अन्यथेत्यादि \*। \* एवमन्येष्वपि मक्तेषु ज्ञेयमिति \*। कुरुक्षेत्रप्रसङ्गस्योत्कण्ठावाक्यैः, आहुश्च ते निलननामेति वाक्यास क्षेयम् । नतु भवत्वेवं तथापि सूत्रे भेदानुपपत्तिरित्युक्तं, न त्वभदो-पदेशानुपपत्तिरिति । अतोऽत्रायमेव सूत्रकाराशय इति कथं ज्ञात-व्यमित्यत आहुः । \* अत्रेत्यादि \*। द्रष्टान्तकोटिप्रत्रिष्टमुपदेशान्तर-पदं प्रस्तुतोपदेशंभिन्नमुपदेशान्तरमाहेति प्रस्तुतस्य तस्योपदेश-स्याभावादभेदानुपपत्तिपदमलप्नकं स्यादतोऽत्राभेदपदेनाभेदोपदेश एव लक्षणयोच्यत इत्यमेदपदान्वयानुपपत्या ज्ञातव्यमित्यर्थः । तेन सिद्धमाहुः। \* एतनेत्यादि \*। \*एतेनेति \*। उक्ताशङ्कानिर सेन। भक्तदेहस्थितयोगादेशाद्पि सम्मवेन तद्रथमात्मब्रह्माभेदापदे-न युक्तमित्यरच्या उपदेशान्तरपदस्यार्थान्तरमाहुः

सर्वं करोतीति ज्ञापितं भवति । अथवोपदेशान्तरविद्यस्यायमर्थः। श्राराद्यध्यासवतस्तिद्धस्य आत्मा तत्त्वं, न तु शरीरादिरित्युपदेशो ज्ञानमार्गे यथा क्रियते, तेन शरीरादावात्मबुद्ध्या यः स्नेहादिः सोऽपगच्छिति। तथात्र सर्वेषामात्मनो ह्यात्मा, य आत्मानि तिष्ठिन्नि-सादिश्वतिसद्धो जीवात्मनोऽप्यात्मा पुरुषोत्तम इति बोध्यते । तेन पुरुषोत्तमे निरुपधिः स्नेहस्तत्सम्बन्धित्वेनात्मनि स सिद्ध्यति । यद्यप्येवं भावः पूर्वमप्यासीदेव, तथापि सहजस्य शास्त्रार्थत्वेन ज्ञानेऽतिप्रमोदो दाद्धे च भवतीति तथा। नैतावता जीवाभेद आयाति । अग्रे जीवनसम्पत्तिरेवोपदेशकार्यं, न तु तेन पूर्वभावो पमर्दः सम्भवतीति सारम्। तेन ज्ञाने सर्वाधिक्यं मन्वानाय भक्ति-बलप्रदर्शनं च सिद्ध्यति ॥ ३६ ॥

भत्र शांकरा द्विसूत्रमेतद्धिकरणमङ्गीकृत्य बृहद्।रण्यकस्थो-षस्तकहोडब्राह्मणयोर्भिन्नविद्यात्वमभ्यासादाशङ्क्य रूपाभेदादैकविद्यं साधयन्ति ॥

<sup>\*</sup> अथवेखादि \* । तथाच स ज्ञानोपदेश एतद्थाँ, न त्वातमब्रह्माभेद्-ज्ञानफलक इति न तेन ज्ञानोत्कर्षसिद्धिरित्यर्थः । नन्वेवं सित ज्ञानोपदेशवैयर्थ्यं नापैतीखाशङ्क्य परिहर्रान्त \* यद्यपीत्यादि \* । \* तथिति \* । अवैयर्थ्यम् । \* नैतावतेखादि \* । तथाचेवं ज्ञानोप-देशस्य सार्थक्यादेतावता आत्मत्वोपदेशमात्रेण न जीवस्य ब्रह्मा-ऽभेद् आयातीखर्थः । तेन सिद्धमाद्धः । \* अत्र इत्यादि \* । तथाच यत्र किश्चित्कार्यार्थे वित्रयोगसहनमावश्यकं तत्रेवेवं प्रभुः करोति, न तु सर्वत्र । अतः पूर्वोक्तं सर्वं सारमुपपन्नमिखर्थः । एवं करणस्य प्रासाङ्गिकं फलमाद्धः । \* तेनेत्यादि \* । नन्द्ववादिषु ज्ञानोपदेशः पौराणः, स किमथंमिह विचार्यत इतिचेत् । उच्यते । विधिश्च प्र-तिषेधश्च निगमो हीत्यादिनोद्धवकृतप्रकृतेन, मां विधक्तेऽभिधक्ते मा-मिखादिना भगवदुक्तोत्तरेण च तस्य श्रीतत्वस्फुटीकरणात्, स-न्देशेऽपि, एतदन्तः समाम्नाय इति वाक्येन तथात्वाद्विचार्यत इति ज्ञानीहि ।

## व्यतिहारो विशिषन्ति हीतरवत् ॥ ३७ ॥

ननु तथोऽहं सोऽसौ योऽसौ सोऽहामिसैतरेयके तैन्दिरीयके चा-ऽहमिस ब्रह्माहमस्मीति पठ्यते । अत्र मध्यस्यं ब्रह्मपदमुभयत्र सम्बध्यते । तेनाहत्त्या व्यतिहारोऽतो ब्रह्माभेदः सिद्ध्यति । तथा ळीळामध्यपातिभक्तानामपि कृष्णोऽहमहं कृष्ण इति भाव उल्लेखश्च श्रूयते । अतस्तदभेदज्ञानं भक्तिफळांमिति पम्फुल्ल्यमानं प्रतिवा-दिनं तत्त्वरूपं बोधयति । रसात्मकत्वाद्भक्तः संयोगिविपयो-गात्मकत्वाद् द्वितीयभावोद्रेके यथेतरेऽश्रुप्रळापादयो व्यभिचारि-भावास्तथातिविगादभावेन तदभेदस्फूर्त्तरप्येकः, सचन सार्वदिक-

भास्कराश्च सूत्रमेकीकृत्य उपदेशविद्येवं पठित्वा पूर्ववदेव सिद्धान्तयन्ति ॥

रामानुजास्तु व्यतिहारादिसूत्रद्वयमत्र निक्षिण्यैतदेव सिद्धाः न्तयन्ति । तदिदमुपसंहारस्वाध्यायसूत्राध्यामव सिद्धातीति तेनैव गतार्थमतो न पृथक् चिन्तनीयम् ॥ ३६ ॥

व्यतिहारो विशिषनित हीतरवत् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । शनिवि त्यादि ॥ ऐतरेयके इदं वाक्यमादित्यपुरुषं प्रकृत्योक्तम् । तैत्तिरी-यके तु जलस्थं ब्रह्म प्रकृत्य । ॥ अत्रेति ॥ । तैत्तिरीयके । ॥ तेनावृ-त्या व्यतिहार इत्यादि ॥ । ब्रह्मपदस्योभयत्र सम्बन्धेन तदावृत्त्या व्यतिहारः स्वात्मनो ब्रह्मत्विधानेन ब्रह्मणः स्वात्मत्विधानेन व्य-त्ययः । अत उक्तरूपाद् व्यत्ययाजीवस्य ब्रह्माभेदः सिद्धाति, तथा भक्तवाक्येऽपीति शङ्कायां व्यतिहारस्वरूपं सूत्रेण बोधयित । तथाच यद्यभेददर्शनस्य भक्तिफलत्वं न स्यासदा लीलास्थानां ब्र-ह्माभेदो न स्फुरेत् । स तु स्फुरतीति हश्यत इति पूर्वोक्तः सिद्धा-न्तो न युक्त इत्याशङ्कायां व्यतिहारस्वरूपमनेन बोधयतीत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति ॥ रसात्मकत्वादिति ॥ ॥ एकः स इति ॥ एको व्यभिचारिभावः । तथाच विरहदशायां काश्चनात्मानं तत्त्वेन वि- स्तदा स्वात्मानं तत्त्वेन विशिषान्ति तं च स्वात्मत्वेन । सोऽत्र व्यतिहारपदार्थ इसर्थः । अपरञ्च । उद्देश्यविधेयभावस्कूत्तों न हाद्वैतज्ञानमस्ति किन्तु भावनामात्रं भक्तानां तु विरहमावे तदा-त्मकत्वमेवाखण्डं स्फुरति येन तल्लीलां स्वतः कुर्वन्येतद्यथा तथा श्रीभागवतदश्यमस्कन्धविद्यतौ प्रपश्चितमस्माभिः । एवं सति मुख्यं यदद्वैतज्ञानं तद्धक्तिभावेकदेशव्यभिचारिभावेष्वेकतरादिति सर्पप-स्वर्णाचलयोरिव ज्ञानभक्योस्तारतम्यं कथं वर्णनीयमितिभावः॥३७

शियन्ति । अन्याश्च तं स्वात्मत्वेनाऽतो भिन्नवक्तुको व्यतिहारपदा. थीं, न तु त्वदुक्तरीतिकोऽतः कादाचित्कत्वान्न तस्य भक्तिफलत्व-मित्यर्थः। सूत्रयोजना तु, इतरवद् अश्रुप्रलापादिवद्, भक्तानाम, अहं कृष्णः कृष्णोऽहमिति व्यतिहारो विशेषणवुद्धिव्यत्ययो त्य-भिचारिभावः । हि यतो हेतोः विशिषन्ति । भगवदृद्रषृत्वेनाऽश्वत्था-दीनिव । अनेन प्रकारेणानात्मानं कदाचिदेव विशिषन्ति, न सर्वदा अतस्तथेति । एतेनोदाहरणेन भक्युत्कर्षसिद्धिं स्फ्रटीकुर्वन्ति। \* अ-परं चेत्यादि \* तथाचात्र, लीला भगवतस्तास्ता ह्यु चकु स्तदात्मि-का इति पूर्वे कथनाद्, रिङ्गयामास काष्यङ्बी कर्षतीत्यादावनुकरणे स्वात्मविस्तरणेन केवलभगवत्त्वस्फूर्त्तरेव बोधनात्तथेलर्थः। एवञ्च मय्येव सक्छं जातमित्यत्रापि भावनामात्रं, चतुर्थपादे तद्ब्रह्मास्म्य-हमेवय इत्यत्र ब्रह्माहमिति पदाभ्यामद्वयभावनामात्रस्यैव बोधनात्। पतद्यथा तथाऽस्माभिः कैवल्योपनिषदर्थसंग्रहे स्फ्रटीकृतमिति त-तोऽवधेयम्। अत्राभेदातुभावस्य विगाढभावदशास्यव्यभिचारिभाव-तया भक्तिमार्गे विनियोगविचारेण साधनदशायां सर्वभावेन भजने भेदोपासनवदभेदोपासनस्याप्येकदेशत्वं बोधितम् । सर्वभा-वेनैवाकृत्स्नत्वपरिहारे तत्र विशेषाभावादिति ॥

यत्तु शंकरभास्कराचार्यी पूर्वोक्तमैतरेयवाक्यं, त्वं वा अह-मस्मि भगवो देवते अहं वै त्वमसीति जाबालवाक्यं चोदाहत्य किमिह ब्यतिहारेणोभयक्षपा मितः कार्योतैकक्षपेति संशये । उभ-

## सैव हि सत्यादयः ॥ ३८ ॥

यरूपमितकरणे ईश्वरस्य निष्कर्षः, संसारिणश्चीत्कर्पं आपद्येतेलेक् कर्पेव कार्येति पूर्वपक्षमुक्ता उमयरूपेव कार्ये। अन्यथा उमयान्नानमर्थकं स्यात्। नचोक्तदोषापितः। अनेन प्रकारेणाप्यात्मैक्यस्यै- वानुचिन्तनीयत्वात्। वचनप्रामाण्यात्वत्र द्विरूपा मितः कर्त्तव्येत्यु- च्यते। फलतस्त्वेकमेव दृढीभवति। यथाऽऽध्यानार्थेऽपि सत्यकामादि- गुणोपदेशे तद्गुण ईश्वरः प्रसिद्ध्यति तद्वदिलाहतुः। तदसङ्गतम् । तस्या मतेर्वचनमात्रजन्यत्वे विशेष्यविशेषणभावस्पुरणेन तादश- भावनामात्रं कार्यमिति सिद्ध्यति, न तु तेन भेदोऽपैति। आहार्यज्ञानत्वात्। नचानेन फलत पैकात्म्यसिद्धिरित्यपि युक्तम् । पूर्वोक्तेन्या- यसतिद्वययश्चतिभिश्च सिद्धेऽशांशिभावे तद्वपनोदेनैकात्म्यस्य चक्तु- मशक्यत्वात्। यथाऽऽध्यानार्थेऽपीति भवदुक्तन्यायेनापि वाक्यश्चमा- ण्यात्तद्गुणकेश्वरप्रसिद्धिवद्विशेषणविशेष्यभाववोधनवलात् तादा- त्म्यस्यैव सिद्धेश्च। लक्षणात्रस्तं वाक्यैकदेशं, तत्त्वमसीलादाय सक- लशास्त्रव्याकुलीकरणानौचित्यस्य प्रागेवोक्तत्वाचेति॥

रामानुजाचार्यास्तु । सर्वे खिल्वदं ब्रह्म, ऐतदात्म्यिमदं सर्वे तत्त्वमसीत्यवगतसर्वात्मभावविषयत्वाद्स्य वाक्यस्य नात्र प्रतिपाद्मार्थमपूर्वे किश्चिद्स्ति । तत्तु वक्ष्यत्यात्मोति तूपगच्छन्ति प्राहयन्ती-ति । नच सर्वोत्मत्वानुसन्धानातिरेकेण परिसम् ब्रह्मणि जीवत्वानुसन्धानं जीवे च ब्रह्मत्वानुसन्धानं तथ्यं सम्भवति। तस्माद्नाद्र-णीयं तन्मतिमत्याहुः । तद्दिष युक्तमेव ।

एतस्मिन्नधिकरणे वैराग्यतपःसमाधिपरिपाकसिद्धस्य ब्रह्मा-तमाभेद्रज्ञानस्य भक्तिमागीयव्यभिचारिमावतानिक्षणेन ब्रह्मभा-वपाप्यत्वबोधकं, पीतकौशाम्बरेण च विदितमिति विशेषणं प्रतिपा-दितं श्रेयम् । ज्ञानमार्गिणां तावतेव ब्रह्मभावात्मकफलसिद्धे-रिति ॥ ३७ ॥ १२ ॥

सैव हि सत्यादयः ॥ फलभक्त्युत्कर्षे साधियत्वा साधनतो-ऽपि तत् साधयतीत्याशयेनाधिकरणं वदन्तोऽवतारयन्ति । अथेदं विचार्यते । प्राप्तभक्तेः पुरुषस्य सन्यशमद्माद्यो विधीयन्ते, न वेति । फलोपकार्यन्तरङ्गसाधनत्वाच्छुद्धो सखामेव चित्ते भगवत्पादुर्भावसम्भवाद्विधीयन्त इति पूर्वः पक्षः । तादृशस्य ते न विधीयन्त इति सिद्धान्तः । तत्र हेतुमाह । हि यस्माद्धेतोः, सैव भक्तिरेव सखादिसर्वसाधनरूपा । तस्यां सखां सत्याद्यो ये ज्ञानमार्गे विहितत्वाद कष्टेन क्रियन्ते सुमुक्षुभिस्ते भक्तद्वदि भगव-त्मादुर्भावाद स्वत एव भवन्तीति न विधिमपेक्षन्त इसर्थः ॥३८॥

\*अधेत्यादि \*यथा सत्यं परं पर<सत्यमित्यादौ ज्ञानार्थ,यथाच शान्तो दान्त इत्यादी ज्ञानोत्तरं सत्यशमदमादयो विधीयन्ते तथा प्राप्तभक्तेः पुरुषस्य भक्त्युत्तरं ते विधीयन्ते, न वेति संशयः। फलोपकार्यान्तर-ङ्साधनत्वात् फलस्य भगवत्प्राप्तेरुपकारी मुख्यं साधनं भगवदा-वर्मावः । तस्यान्तरङ्गा चित्तशुद्धिस्तस्याः साधनानि सत्यादीनि तस्मात् । एतदेव विवृणोति । शुद्धौ सत्यामेव चित्ते भगवदाविर्भी-वसम्भवादिति । अतो यथा सम्परायाधिकरण उपन्यसैर्वाक्यैर्भकेः पूर्व ते विधीयन्त इत्युन्नीयन्ते, तथा भक्त्युत्तरमपि ते विधीयन्ते इति पूर्वपक्षः । तादशस्य प्राप्तभक्तेस्ते सत्यादयो न विधीयन्ते । भ-क्या त्वनन्ययेति वाक्ये अन्यसाधननिरपेक्षयेव भक्त्या बानदर्शन-प्राप्तीनामुक्तत्वात् तयैव संसिद्धेरिति सिद्धान्तः। तत्र सिद्धान्ते यु-किमाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* हीत्यादि \* । यत् कर्मभिर्यत्तप-सा ज्ञानवैराग्यतश्च यत् । योगेन दानधर्मेण श्रेयोभिरितरैरिप । सर्व मद्गक्तियोगेन मद्गको लभतेऽअसेति । धर्मः सत्यद्योपेतो विद्या वा तपसान्विता । मद्भक्ताऽपेतमात्मानं न सम्यक्प्रपुनाति ही'ति च एकाद्शे भगवद्वाक्यात् सैव भक्तिरेव सर्वसाधनद्भगा। अतस-श्रेत्यर्थ: ॥

अत्र शङ्करमास्कराचार्यों, इदमेकसूत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य, बृहद्दारण्यकोपान्ते, स यो हैतं महद्यक्षं प्रथमजं वेद सत्यं ब्रह्मेत्युपक-म्य, जयतीमान् लोकानिति फलमुक्तम् । अग्रे च आप एवेदमम् आ-सुस्ता आपः सत्यमस्जन्तेति प्रकृत्यानन्तरमुच्यते, तद्यस्तत्यमसौ

### कामादीतरत्र तत्र चायतनादिभ्यः ॥ ३९॥

पूर्वसूत्रे शास्त्रोक्ताखिलसाधनकपत्वं भक्तेरुक्तम् । तद्दादर्घार्थ-मधुना मुक्तिप्रतिवन्धकत्वेन हेयत्वेनोक्तानां कामादीनामपि

स आदित्यो य एष पतस्मिन्मण्डले पुरुषः, यश्चायं दक्षिणेक्षन पुरुष्ट प इत्यादि । ततो, हन्ति पाप्मानं जहाति चेति फलमुन्यते । तत्र फल्लभेदाद्विधाभेद इति प्राप्त सेव पूर्वोक्तेवेयं विद्या । हिहेतो । सत्या-द्यः पूर्वप्रकृता प्रवात्र तधक्तत्सत्यमित्यनेन परामृद्यन्ते । स्थानविशेषसम्बन्धान्चेकविद्यम् । फलं तूपनिषदोरहरित्यहमितिचोक्तयोनं तु विद्यायास्तद्समाददोष इत्याहतुः । तद्युक्तम् । सौत्रस्यादिपद्स्यासङ्गतेः । उत्तरस्मिन् वाक्ये हि तद्यक्तत्सत्यमिति तत्पदेन सत्य-मात्रमाकृत्यते, न त्वन्यिकश्चिदादिपद्वोधितं तस्मात् । नच पूर्ववान्ये स्थानविशेषोक्तियेंन तदैक्यादैक्यं सम्भाव्यम् । किश्च सर्ववेदान्तप्रत्याधिकरणे शाखान्तराधिकरणोक्तास्त्रयो हेतव ऐकविद्यार्थमाहतास्तत्वयं तत्रानुक्तात् स्थानविशेषात् तत्सिद्धः । नापि केवन्तप्रत्याधिकरणे तत्रानुकात् स्थानविशेषात् तत्सिद्धः । नापि केवन्तप्रद्याप्ति चोदनाद्यविशेषादित्यस्य व्यभिचारित्वापक्तेः । किश्चेयं सत्यविद्या पूर्वमुपनिषदोः प्रसङ्गे विचार्यमाणा पूर्ववाक्योक्तया स्वन्यमस्मारयन्ती कथमकस्मादत्न स्मारयेत् । अतः काल्पनिक एनवायं विचार इत्युपेक्ष्यः ॥

रामानुजाचार्यास्तु, न वा विशेषादित्यत्राक्ष्यादित्यस्थानभेदेन विद्याभेदस्योत्तरवाक्ये साधितत्वादत्र च वाक्यद्वये फलभेदस्य दइयमानत्वादवस्थाभेदेन रूपभेदस्यापि सत्त्वादुत्तरवाक्य उपासनभेदे
सिति कथं पूर्ववाक्योक्तेनास्याभेदः सम्भवति । किञ्जैकविद्यात्वे फल्लेदस्योपनिषद्गुणनिबन्धनत्वम्। तस्य तिश्वबन्धनत्वेन वोधकनिवृक्ती चैकविद्यात्वमित्यन्योन्याश्रय इति दूषणमाद्यः॥ ३८॥

कामादीतरत्र तत्र चायतनादिभ्यः ॥ सूत्रप्रयोजनमाद्यः । \* पूर्वेत्यादि \* । \* तदाढर्यार्थमिति \* केमुतिकन्यायेन तदर्थम् । तेनास्य प्रासङ्गिकत्वं वोधितम् । सूत्रं व्याकर्त्तं पूर्वोक्तं विभजन्ति।

भगवत्सम्बन्धान्मुक्तिसाधकत्वमुच्यते । भक्तिस्तु विहिताऽविहिता चिति द्विविधा । माहात्म्यज्ञानयुतेश्वरत्वेन मभौ निरुपिधस्नेहाित्मका विहिता । अन्यतोऽपाप्तत्वाद कामाद्युपाधिजा सा त्वविहिता । एत्रमुभयविधाया अपि तस्या मुक्तिसाधकत्विमसाह । इत्तर्त्र विहितभक्तिरिति शेषः । कामाद्युपाधिजस्नेहरूपायां कामाद्येव मुक्तिसाधनामसर्थः । भगवति चित्तप्रवेशहेतुत्वाद । आदिपदाद पुत्रत्वसबन्धित्वाद्यः । स्नेहत्वाभावेऽप्यविहितत्वभगवद्विष्य पदाद पुत्रत्वसबन्धित्वाद्यः । स्नेहत्वाभावेऽप्यविहितत्वभगवद्विष्य मोक्षसाधकत्वमुक्तं भवति तत्र विहितभक्ताविसर्थः । शास्त्रे स्य मोक्षसाधकत्वमुक्तं भवति तत्र विहितभक्ताविसर्थः । शास्त्रे सन्वेधा हेयत्वेनोक्ता यहाः । सर्विनवेदनपूर्वकं यहेषु भगवत्सेवां कुर्वतां तदुपयोगित्वेन तेभ्य एव मुक्तिभवतीसर्थः । एतादशानां यहा भगवद्यहा एवति ज्ञापनायायतनपदम्।तेषु तथा मयोगपाचुर्याद । आदिपदेन स्त्रीपुत्रपश्वादयः संयुद्धन्ते । एतेन ज्ञानादिमार्गादुत्कर्ष

<sup>\*</sup> भक्तिरित्यादि \* । \* अन्यतोऽप्राप्तत्वादिति \* शास्त्रव्यतिरिक्तहे-त्वन्तरादप्राप्तत्वात् । व्याकुर्वन्ति । \* इतरत्रेत्यादि \* कामादेः कथं मुक्तिसाधनत्विमत्यपेक्षायां, 'कामं क्रोधं भयं स्नेहमैक्यं सौहृदमेव चा । नित्यं हरौ विद्धतो यान्ति तन्मयतां हि ते' इति द्शमस्कन्धः वाक्यानुसारेण हेतुमादिपद्स्यार्थं तत्कथनतात्पर्यं चाहुः । \* भगव-तीत्यादि \* सूत्रशेषं व्याकुर्वन्ति । \* तत्रेत्यादि \* एतद्ग्रे, चका-राथवोधिका माहात्म्यक्षानेत्यादिका फिक्तका युक्ता, सा लेखकप्रमा-दात् पश्चात्पिततास्तीति क्षेयम् । ननु कामादीनां कथं तथात्विमत्या-काङ्कायां सौत्रं हेतुं व्याकुर्वन्ति \* शास्त्र इत्यादि \* । इदं चाग्ने, गृ-हिणोपसंहारसूत्रे सेत्स्यतीति क्षेयम् । अत्रायमेवाशय इत्यत्र गमक-माहुः । \* एतादशानामित्यादि \* । \* प्रयोगप्राचुर्यादिति \* अण्ड-मुत्पादयामासुर्ममायतनमुत्तमम् । पञ्चायतनपूजेत्यादौ तथात्वात्। पूर्वोक्तं प्रयोजनं निगमयन्ति । \* एतेनेत्यादि \* । \* एतेनेति \*।

उक्तो भवति। वाथकानामपि साथकत्वात । माहात्म्यज्ञानपूर्वकस्नेहे सस्येव भर्तृत्वेन ज्ञाने कामोऽपि सम्भवतीति ज्ञापनाय चकारः॥३ ६॥

पूर्वसूत्रे भगवद्गित्तवलस्यात्र च, गोण्यः कामादित्यादिसप्तमस्कन्ध-वाक्यात् । कामादीनामविहितभक्तिहेत्नां, भक्तिरस्य भजनिन्यु-क्त्वा, एतदेव च नेष्कम्यमिति विहितभक्तः संन्यासक्तपतायास्ताप-नीये श्रावणाद्, मद्वार्त्तायात्यामानां न वन्धाय गृहा मता इति वा-क्याद् गृहादीनां च मुक्तिसाधनत्वस्य कथनेन । चकारस्चितमर्थ-माहुः । \* माहात्म्येत्यादि \* । \* इतिज्ञापनायेति \* इति हेतोर्विहि-तभक्तो कामाद्पीति ज्ञापनाय । अत्रोभयोर्भक्त्योः स्वरूपवलसाधन-योर्विचारेण पुष्टिभक्त्याश्चितमर्थादाभक्तिवोधकं, वाम ऊराविश्रित्य दक्षिणाङ्ज्ञिसरोरुहं स्थितमिति विशेषणं प्रतिपादितं ज्ञातव्यम् ॥

अन्ये तु, अथ यदिदमस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेश्म दहरोऽस्मिन्नन्तर आकाश इत्युपक्रम्य, पप आत्माऽपहतपाप्मा विजरो विमृत्युर्विशोको विजियत्साऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्करण इति छान्दोग्य आम्नायते । स वा एप महानज आत्मा योऽयं विज्ञानमयः प्राणेषु । य एपोऽन्तर्हद्य आकाशस्त्रस्मिञ्च्छेते सर्वस्य वशी सर्वस्य-शान इति वाजसनेयके । तयोरैकविद्यं परस्परगुणोपसंहारो भवेन्न-वेति सन्देहे कामादिस्त्रेणेकविद्यमुपसंहारं च सिद्धान्तीकुर्वन्ति । कामादीत्यत्र कामपदं देवद्त्तो दत्तः सत्यभामा भामेतिवन्नामैकदे-शक्षपम । तेन सत्यकामाद्या वाजसनेयके विशित्वाद्याश्छान्दोग्ये उ-पसंहार्याः । हृद्यायतनस्य वेद्यस्यश्वरस्य छोकासम्भेद्रयोजनक-सेतुत्वक्षपेश्वर्यासस्य च समानत्वादिति चाडुः ।

तिचन्त्यम् । श्रुतौ सत्यकामपदस्य यौगिकत्वेन नामत्वामा-वात् तदेकदेशस्य कामादिपदस्य नामैकदेशताया वक्तुमशक्यत्वा-त् । अथ रूढत्वं तदापि तदेकदेशेन कामादिपदेन ब्रह्मैव समर्पणीयं, न तु तद्गुणा अपि । इष्टान्ते तथैव दर्शनात् । अथ योगरूढत्वं, तदा-ऽपि कामपदस्य सर्वकामादिपदेकदेशतायास्तुस्यत्वान्मनोमयादि-वाक्योक्ता अपि धर्मा वाजसनेयके कुतो नोपसंहियेरत् । कुतो वा

#### आद्रादलोप: ॥ ४० ॥

नतु निसानां वर्णाश्रमधर्माणां भगवद्धमाणां चैककालेपाप्तौ युगपदुभयोः करणासम्भवादन्यतरवाधे प्राप्ते कस्य स्यान कस्ये-ति स्यात संशयः । तत्र कर्मणां स्वस्वकाले विहितानामकरणे प्रसवायश्रवणादितरत्राऽतथाश्रवणाद् अन्यदापि तत्कृतिसम्भवात्

तस्यानेनैकविद्यात्वाभावः । हृद्यस्यायतनस्य वेद्यस्येश्वरस्य सत्य-संकल्पत्वाकाशात्मत्वस्य समानधर्मस्य सत्त्वात् । किश्च । यद्याय-तनादिकमेतदैकविद्यत्वादिसम्पादकत्वेन व्यासचरणानामभिन्नेतं स्यात्तदा कामादीतरत्र वशित्वादि तत्रेति ब्र्युनं त्वेवं सन्दिग्धं वदे-युः । किश्च । सर्ववेदान्तप्रत्ययाधिकरणे चोद्नाद्यविशेषादित्यनेतः शाखान्तराधिकरणोक्ताश्चत्वारस्त्रयो वा हेतवो विद्यैकार्थं संगृही-ताः । तद् यद्यायतनादिभिरङ्गीकियेत तदा तस्य हेतोव्यंतिरेकव्य-भिचारः प्रसज्ज्येत । कतिपयरङ्गीकारे यित्विश्चिद्धेतुसत्त्वस्य यत्र-कापि सौलभ्याद्विद्याभेदश्चोच्छियेते । प्रकृतं च चोदना भिद्यते । एकत्रान्वेष्टव्यं विजिज्ञासितव्यमिति वाक्याद् । अन्यत्र च, एवं वेदेति वाक्यात् । आख्या च भिद्यते । वाजसनेयके दहरविद्यता-स्याया अप्रसिद्धत्वात् । तत्तद्गुणकस्यश्वरस्य वेद्यत्वे तु रूपम-पि भिद्यते इति कथं विद्यव्यम् । अथ यथाकथित्रत्तते चत्वारस्त्रयो वा हेतव आनेयास्तदा तत एव एकविद्यसिद्धेरेतत्स्वत्रसार्थक्यं दु-हपपादिमित्यगतिकगतिकं तत्प्रपश्चरूपत्वमस्येत्यवध्यम्॥ ३९॥ १३॥

आदरादलोपः ॥ पूर्वाधिकरणेषु सात्त्विकानां वृतानां ज्ञाना-सिक्तवारणाय ज्ञानमार्गाद्धिकामार्गस्य फलतः साधनतः स्वरूपतः सम्बन्धतश्चोत्कर्षः प्रतिपादितः । अतः परं ये वृता राजसास्तेषां ज्ञाने रुच्यभावेऽपि कर्मणि रुचेविद्यमानत्वात्तिश्चरासार्थे कर्मकरण-निर्णयायाधिकरणमारभत इत्याद्ययेन सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वि-स्यादि \* । \* कस्य स्यादिति \* । कस्य वाधः स्यात् । \* इतर-त्रेति \* । भगवद्धमेषु । सिद्धान्तं विद्याद्यितुं सूत्रं विवृण्वन्ति । सावकाशत्वेन तेपामेव वाघो युक्तो, न तुनिरवकाशानामिति पूर्वः पक्षः । तत्र निद्धान्तमाह । आदरादिति । ब्रह्मयद्भपकरणे तै- किरीये पट्यते—ॐमिति प्रतिपद्यत एतद्भे यज्ञुस्त्रयीं विद्यां प्रसे- षा वागेतत्परममक्षरं तदेतहचाऽभ्युक्तमृचो अक्षरे परमे व्योगन् यस्मिन देवा अधिविश्वे निपेदुर्यस्तव वेद किम ऋचा करिष्यति य

\* ब्रह्मयज्ञेत्यादि \*। \* ब्रह्मयज्ञप्रकरण इति \*। तैत्तिरीयाणामा-रण्यके खाध्यायवाह्मणे । श्रुत्यर्थस्तु, ब्रह्मयज्ञेन यक्ष्वमाण ॐिमाति प्रतिपद्यते प्रणवाक्षरं प्रथममुचारयेत् । प्रतिपाद्यत इति पश्चमो लकारः । पूर्वोच्चारणे हेतुः । एतद्वैयजुक्तर्यी विद्यां प्रति । अयं यजू-रूपः प्रणवमन्त्रस्त्रयीं विद्यां लक्ष्यीकृत्य प्रतिनिधिरूपो यतोऽस्ति । तचाथर्वणे स्फुरम्। तस्य वै प्रणवस्य पूर्वा मात्रा पृथिव्यऽकारः स ऋग्मिर्ऋग्वेदोऽथ द्वितीयान्तरिक्षं स उकारः स यजुर्निर्यजुर्वेदस्तृ-तीया द्यौः स मकारः स सामभिः सामवेद इति सायणभाष्ये । वस्तुतस्तु, आथर्वणानां गोपथत्राह्मणे इन्द्रप्रजापतिसंवादे प्रजा-पतिना वेदत्रये एकाक्षराऽर्थववादे मात्राभिर्युक्त इति व्यवस्थापनात, तैतिरीये वृहन्नारायणे, ॐमित्येकाक्षरं ब्रह्मेतिश्रावणाव्त्राऽमात्र एव । नच त्रयीप्रतिनिधित्वविरोधः । द्वादशस्कन्धे, सर्वमन्त्रोपनिषद्वेद-बीजं सनातनमिति वीजत्वेन वोधनाद् यथा पुस्तकि खिनोत्तरं तन्म-लपुस्तके प्रतिव्यवहारस्तथा त्रयीमुलत्वात् प्रतित्वम् । एकादश-स्कन्धे वेदः प्रणव एवाग्रे इति प्रथमकृतयुगे तन्मात्रवोधनात्तदा सर्वे कार्ये प्रणवेनेवेति वा तस्य त्रयीप्रतिनिधित्वमित्यदोषात् । एषा वागिति । सर्ववाग्वीजत्वात् सर्ववाग्रूपम् । तथाच छन्दोगा आम-नन्ति । तद्यथा शङ्कुना सर्वाणि पर्णानि सन्तृणात्येवमोंङ्कारेण सर्वा वाक् सन्तृणोति । अद्यत्थादिपदेषु दश्यमानास्तन्तुसदर्शा अवय-वाः शङ्कवस्तैर्यथा कृत्स्नानि पर्णानिं व्याप्तानि तद्वदोङ्कारेण सर्वा वाग्व्याप्तेति सायणभाष्ये । एतत्परममक्षरमिति । एतद्भेवाक्षरं ब्रह्म एतंद्ध्येवाक्षरं परमिति काठकश्चतेः । तद्तहचाभ्युक्तमिति । तद्-तत्परमं ब्रह्मरूपमक्षरं वश्यमाणयचा स्पष्टमुक्तमित्येवं क्षेयः। ऋचं

इत्तद्भिद्धस्त इमे समासत इति । अत्र ऋक्संविन्धित्वेन वर्णात्मके, वस्तुतस्तु परमच्योमात्मके अक्षरे ब्रह्मण्योङ्कारे वर्त्तमानं तल्लोक-वेदमिसद्धं परं ब्रह्म यो न वेद स किम् ऋचा करिष्यतीस्रोनेन तद्काने वेदाध्ययनस्य निष्फलल्वमुच्यते। एवं सति तदुक्तकर्म-णोऽपि तथात्वमायाति। एतेन भक्त्सा मामभिजानातीति वाक्या-त परब्रह्मस्वरूपज्ञानं भक्सैवेति भक्ताः सन्तः पुरुषोत्तमविदो ये तेषामेव वेदाध्ययनादिकं फल्पदं नान्येषामित्युक्तं भवति । अत एव श्रीभागवतेऽप्युक्तम्, ऋषयोऽपि देव युष्मत्मसङ्गविमुखा इह् सञ्चरित, संसरन्तीति वा। अन्वये निदर्शनम् । ये इत ईश्वरत्वेन तत्पूर्वोक्तं परं ब्रह्म विदुक्त इमे भक्ताः सर्वापेक्षया सम्यवनकारेण

पठित्वा ब्याकुर्वन्ति । \* अत्रेत्यादि \* । ऋक्सम्बन्धित्वेन वर्णात्म-के, वस्तुतस्तु, एतद्ध्येवेति काठकश्चत्या, यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमिक्षिति तैत्तिरीयश्चतेश्च परमव्योमात्मके ॐकारे, यस्मिन् देवा अधिविद्वे निषेद्धरिति देवनिषद्नस्थानत्वाल्लोकात्मके अक्षरे ब्रह्मणि. उक्तश्चतौ निहितत्वेन श्चावणाद्गीतायां, तद्धामपरमं ममेति वाक्याच तत्र प्रतिपाद्यत्वेन खक्षपेण च वर्त्तमानं, तम्, अतोऽस्मि लोके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तम इति गीतावाक्याल्लोकवेदप्रसिद्धं परं ब्रह्म यो न वेद, स किम ऋचा, ऋगिति वेदमात्रोपलक्षकं, वेदेन किं करिष्यतीति । देशं स्फुटम् । ऋषय इति वाक्यं तु तृतीयस्क-न्धे नवमाध्याये । \* अन्वये निद्द्यनिमिति \*। तद्बातुर्वेदाध्ययन-सद्भावेऽपि तन्मुख्यफलामावादन्वयव्यभिचारे निद्द्यनं श्रुतिः श्री-भागवतवाक्यं चाहेल्थंः।

अथवा, इदमग्रिमेण सम्बध्यते । तथाच वस्यमाणेन वाक्य-होषेण श्रुतिक्कोनवतां भगवत्प्राप्तिलक्षणं निद्दानमाहेल्यथः । तदेव श्रुतिहोषं व्याकुर्वन्ति । \* ये इत्यादि \* इदित्यवधारणे । तथाच प्रणवार्थभूतस्य भगवतो यज्ज्ञानं तस्यावद्यकत्वं तद्ज्ञानेऽध्ययनादि-नैष्फल्यं च बोधयन्त्यानयर्चा भगवद्भानसाधनीभूतायां वरणसाध्या-यां भक्तावाद्रो दर्शितः । एवं श्रुत्यन्तरे साधनभक्तावण्याद्रः आ- भगवित्तकटे श्रीगोकुलैकुण्ठादिष्वासत इति । तेनाऽन्येषां स-म्यगऽसत्त्वमर्थाक्षिप्तं भवति । पुरःस्थितार्थवाचीदंशब्दप्रयोगेण चान्येषामसत्तुल्यत्वं श्रुतेराभिमतिमिति ज्ञायते। ऋक्शाखायामिपि. तमु स्तोतारः पूर्व्यं यथाविद ऋतस्य गर्भ जनुषा पिपर्त्तन, आस्य जा-नन्तो नाम चिद्विविक्तन महस्ते विष्णो सुमिति भजामह इसाद्युग्भि-रन्येभ्यो धर्मेभ्यः सकाशाद् भगवद्धर्मेष्वादरः श्रूयते इति तेषाम

व्यते इत्याशयेनाहुः \* ऋगित्यादि \*। अर्थस्तु, हे म्तोतारो मदुत्क-र्पवर्णनपराः । इयं वेदानामुक्तिः । तं लोकवेदप्रसिद्धं, पृर्व्ये पूर्वस्य कारणस्य सम्वन्धि सर्वकारणकारणरूपं यथाविदः यथावत्तत्स्वरू-पवेत्तारो भवन्तः । ऋतस्य सूजृतवाणीरूपस्य वदस्य गर्भम् अन्तर्नि-हितं जनुषा स्वस्य सम्पूर्णजन्मना यावज्ञीवमिति यावत् । पिपर्त्तन पृत्तिंयुक्तं सन्तुष्टं कुरुत, सन्तोपयत । अत्र यथावित्त्वोक्त्वा पूर्णज्ञा-नानां देहेन्द्रियप्राणान्तः करणजीवविनियोगं भगवत्तोपार्थे दर्शयति श्रुतिरिति भगवद्धमेषु श्रुतेराद्रः स्फुटति । अथ भगवत्तोपाभावे किमपि न सिध्यतीत्याशयेन पूर्वोक्तकरणाशकावनुकल्पमाहोत्तरा-र्द्धेन । आसमन्ताद् अस्य परमपुरुषस्य नाम अखण्डराद्धब्रह्मरूपत्वेन जानन्तो, विवक्तन विशेषेण वदत । नाम्नः स्वरूपं विस्वा तदेव की-र्चयत । अनुकल्पेन कथं सन्तोप इत्यतो नामस्वरूपमाह । चिदिति। उपलक्षणमेततः । सच्चिदानन्दात्मकम् । तथाच नाम्नो ज्ञानकप-त्वात्तदृद्वारा भगवतोऽपि ज्ञानं भविष्यति, तेन तोषोऽपि भविष्यती-त्यर्थः। नामखरूपस्याप्यञ्चाने तदुपायं गुरूपसत्तिरूपमाह। हे विष्णो ते त्वत्सम्बन्धिनं महः तेजोरूपं समभिव्याहारात् त्वत्तेजोरूपं, सुमति निर्दोषपूर्यागुणत्वेन भगवन्तं जानन्तः । सुवुद्धिं भक्तमिति या-वत, तं भजामहे । तथाचान्यो भजतु, मा वा, वयं तु भजामह इति श्रुतयः स्वकृतिं द्रीयन्ति। अनेन तदुपायेऽप्याद्रो द्शितः। तेन भ-गवद्धर्माणामत्याद्वतत्वं बोधितमिति श्रेयः। इत्याद्यग्मिरित्यादिपदेन, प्रतन्ते अद्य शिपिविष्टनामेत्यादीनां संप्रहः। एवं श्रुतिद्वयेन भगवद्ध-मैंप्वादरे श्रुतेः सिद्धे तेषामेव मुख्यकाले करणं सिद्धमिति तेन पू- अलोप एवेसर्थः । एतेनाकरणे प्रसवायश्रवणादित्यादि यदुक्तं तदिप प्रत्युक्तं वेदितव्यम् । करणेऽपि वैयर्ध्यात्तदपरिहारात । एवं सित यदकरणे प्रसवायकथनं, तेन तस्मादवकाशं प्राप्य गौ-णकालेऽप्यकरणे तथेति तस्याशय इति ज्ञायते ॥ ४० ॥

नन्वेवन्तात्पर्यकत्वे श्रुतेरूपनयनादिवत कर्मोपयोगित्वं भ-कितज्जज्ञानयोः स्यादिति कर्मण एव प्राधान्यं, न तु भक्तेः सिद्धवतीयाशङ्क्षय भक्तितज्जज्ञानावश्यकत्वपवोधकश्रुतितात्पर्य-माह ॥

#### उपस्थितेऽतस्तद्धचनात् ॥ ४१ ॥

तयोर्युगपत्करणेऽचुपिस्यतेऽपि यदि पूर्व भगवद्धर्मकरण-मुच्येत तदा त्वदुक्तं स्यान्नत्वेवं किन्त्भयोर्युगपत्करण उपस्थिते वल्लावलिवारे क्रियमाणेऽत आदराद्धेतोस्तद्वचनाद्धगवद्धर्माणां बल्लवक्त्वेनालोपवचनान्न कर्माङ्गत्वमेतेषां सिद्ध्यतीसर्थः॥ ४९॥

वैपक्षयुक्त्युत्तरिसिद्धं स्मारयन्ति। \* एतेनेत्यादि \* तर्हि प्रत्यवाय-श्रवणस्य का गतिरित्याकाङ्कायां तामाहुः। \* एवं सतीत्यादि \* । \* तेनेति \*। कथनेन। \* तस्मादिति \*। भगवद्धर्मात् । \* तथे-ति \* प्रत्यवायः॥ ४०॥

उपिथतेऽतस्तद्वचनात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वेविमत्या-दि \* उक्तश्रुतिभ्यां भगवद्धर्माद्रे बोधिते भगवद्धर्मकरगो श्रुत्यु-कानां कर्मणां सार्थक्यं नान्यथेत्येवं श्रुतेस्तात्पर्येण उपनयनादिवद्ध-स्चादेस्तदङ्गत्वं कर्मणश्च प्राधान्यं सिद्ध्यतीत्याशङ्क्य भक्त्वाद्यावश्य-कत्ववोधनतात्पर्यमाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* तयोर्युगपदित्या-दि \* यजुर्बोद्धणश्रुतौ भगवज्ज्ञानस्यावश्यकत्वं बोध्यते । तेन स्वा-ध्यायावर्त्तनदशायामपि तदावश्यकता आयाति । ऋक्संहिताश्रुता-विष, यथाविद इति, जानन्त इति च स्तोतृविशेषणाद्विधेयस्य भग-वद्धर्मस्य करणे ज्ञानस्याधिकारप्रयोजकत्वं छभ्यते । मन्त्राणां विधा-

# तन्निर्द्धारणानियमस्तद्दृष्टेः पृथग्घ्यप्रतिबन्धः फलम् ॥ ४२ ॥

यकत्वं तु, वसन्ताय किपञ्चलानलभेतेत्यत्र परेराहतम् । वसन्तायेन्त्यादीनां न मन्त्रत्वमिति स्वपंक्षऽपि मन्त्राणां स्वार्थे प्रामाण्यस्याङ्गी-काराद्विधिशक्तिकाण्ठ्याभावे विधायकत्वं न हीयते । अतो मुमुश्रू-णां भगवद्धमां अवद्यकाः । कर्माणा तुं, तमेतं वेदानुवचनेन ब्राह्मणा विविदिपन्ति ब्रह्मचर्येण यञ्चन तपसा श्रद्धया अनाशकेनेति श्रुतर्विन्विदिपायमेवोपश्चीणानि । ज्ञानपर्यन्तत्वपश्चेऽप्यारादुपकारकाणीति विविदिपोक्त्येव लक्ष्यत इति दूरापामं तत्प्राधान्यम् । एवं ज्ञानोक्तरं यत्र कथि अद्वर्णाश्चमधर्मा भगवद्धमाश्च युगपत्प्राप्तास्तत्र प्रत्यवायादिवोधकवाक्यः प्रवलदुर्वलभावे वैपरीत्यन भाते तद्पवादायाद्र-रः प्रकाश्यते । ततश्च भगवद्धर्माणां वाधाभावः सिद्धाति । तथा सन्तितरेपामाद्राभावेऽपि प्रत्यवायश्चवणवैयर्थयपरिहाराय तेषां गौण-काले करणमर्द्धाधानवद् व्यवस्थाप्यतेऽतो न भक्त्यादीनां कर्माङ्गत्व-मित्यर्थः । अत्र कर्मणामनाद्रच्युत्पादनेन भगवद्धर्माऽविरुद्धरीत्या तत्करणस्य ब्युत्पादनेन च निष्कामनित्यकर्मश्चतिवोधकम्, अपा-श्चितार्भकाश्वत्थिमिति विशेषणं प्रतिपादितं क्षेयम् ॥

शङ्करभास्कराचार्यां तु वैश्वानरिवद्योक्तस्य प्राणाग्निहोत्रस्य भोजनलोपे लोपो न वेति शङ्कायां लोपं सिद्धान्तयतः।तत्रोदासीना वयम्।

रामानुजाचार्यास्तु, इदं स्त्रद्वयं कामादिस्त्रशेयत्वेनाङ्गीकृत्य तत्र मोक्षार्थिनां निर्विशेषोपासकानां सत्यकामत्वादिवद्वशित्वा-दिकमपि छुप्यते इति शङ्कानिवृत्तये आद्यं छान्दोग्योक्तं सर्वेषु छोन्केषु कामचार इति फळं सांसारिकमिति शङ्कानिरासाय द्वितीय-मिति मन्यन्ते। अयं च परविषयो विचार इति पूर्वोक्तमतद्वयापेक्ष-याऽयमेव युक्तः॥ ४१॥

तिम्नर्कारणानियमस्तद्दष्टेः पृथम्ब्यप्रतिवन्धः फलम् ॥ नतु यद्येत्रं तर्हि गौणमुख्यन्यायेन कर्मणामप्रयोजकत्वात् परम-

अथेदं विचार्यते । पुरुषोत्तमविदः कर्म कर्त्तव्यं, न वेति । तत्र मार्गत्रयफछात्मके तस्मिन सम्पन्ने पुनस्तस्य स्वतोऽपुरुषार्थ-स्य करणमत्रयोजकमिति न कर्त्तव्यमेत्रेति पूर्वपक्षः । तत्र सिद्धा-न्तमाह । तन्निर्द्धारणेखादिना । अत्रेदमाकृतम् । भक्तिमार्गे हि मर्यादापुष्टिभेदेनास्ति द्वैविध्यम् । तत्र मर्यादायां पुष्टौ चैताह-शस्य न कर्मकरणं सम्भवति । अत एव तैत्तिरीयकोपनिपत्स पुट्यते । आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान विभेति कुतश्चनेति । एतः ह वा व न तपति किमहर साधु नाकरवं किमहं पापमकरविमतीति श्रुयते चोभयाविधानामपि कर्मकरणमम्बरीषो द्वपाण्डवादीनाम् । एवं सत्यभयविधानां मध्ये, मम कर्मकरणे प्रभोरिच्छास्तीति यो निर्द्धारयित स करोति । य एतद्विपरीतं स न करोति । यथा शुकजडादिः । एतनिर्द्धारश्च भगवदधीनोऽतो भक्तेष्वपि त्रिद्धारणानियमो ऽतः कर्म कर्त्तव्यमेवातिन्नद्धारणे त्वाधुनिकानाम्। एवं सतीन्छाज्ञानवता तत्सन्देहवता च कर्म कर्तव्यामिति सिद्धम् । तबोभयोः फलं वदनादावाद्यस्याह । तदृहच्टेः । तस्या भगव-दिच्छाया दृष्टिर्जानं यस्य स तथा । तस्य जीवकृतकर्मफलात

हंसे िवव भक्ते ज्वपि तत्प्राप्तिरेव न सम्भवतीति व्यर्थः पूर्वोक्तो विचार इत्याकाङ्कायां पाक्षिकप्राप्ति हृदि छत्य तत्प्रयोजनवोधनायेद्मधिकरणिमत्याशयंन संशयपूर्वपक्षौ वदन्तस्तद्वतारयन्ति । ॥ अवित्यादि ॥ । सत्तिमित्रिति ॥ पुरुषोत्तमक्षाने । सिद्धान्तं वदन्तः सूत्रं व्याकुर्वन्ति । ॥ अत्रेदामित्यादि ॥ । ॥ पताइशस्येति ॥ पुरुषोत्तमविदः सर्वदा भगवदानन्दमनुभवतो वा । ॥ श्रूयते चेति ॥ गोपालोत्तरतापनीयेऽतिथिपूजारूपो गृहस्थधमा गान्धर्विप्रभृतीना । । चकारात् स्मृतौ । ॥ उभयविधानामिति ॥ मर्यादायां पृष्टौ चाङ्गीकृतानां भक्तानाम् । पत्रद्विपरीतिमित्यत्रापि निर्द्धारयतीति सम्बद्धते । तथाच निर्द्धारणानियमपदस्य हेतुगर्भतया प्रवं कर्मप्रसक्ते-

पृथग् भिन्नमीश्वरक्रतकर्मणो यत्फलं वेदमर्यादारक्षा लोकसंग्रह-श्च तत्फलिमसर्थः । हिशब्देन"सक्ताः कर्मण्यविद्वांसो यथा कुर्वन्ति भारत कियोदिद्वांस्तथाऽसक्तिश्चिकीकसंग्रहामि"ति भगवद्वाक्य-रूपोपपांत्तः मृत्विता । द्वितीयस्य मध्यमाधिकागत कामसङ्गादि-जिन्नांचत्तमालिन्यन भगवत्सांनिध्ये प्रानवन्धः स्यात तिन्नष्टत्ति-सत्कृतकर्मणः फलामित्यर्थः । अथवा पूर्वमृत्राभ्यां भगवद्धमंकृते-रावश्यकत्वमुक्तम् । मर्वोत्मभाववतो, न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिहेति भगवद्वचनादिधयाभावादसम्भवाच्च कर्मज्ञान-यार्विहितभक्तेश्च करणं न सम्भवतीति तस्य किं फलियाका-

विद्यमानत्वात्र पूर्वाधिकरणोक्तविचारवैयर्थ्यमित्यर्थः । नतु भव-त्वेवं पुरुषोत्तमविदः कर्मकरणं, तथापि किं तस्य फलमिति विचार-णीयम् । न तावल्लौकिकं तदनभीष्टत्वात् । नापि प्रत्यवायपरिहारा-दिः, स्वपादमूलं भजत इति वाक्याद्भगवतेव तत्सिद्धेरित्याकाङ्कार्यां सुत्रशेपमधतारयन्ति । \* तत्रेत्यादि \* एवं सिद्धे कर्मकरणे ज्ञाते-च्छतत्सन्देहवतोः फलं वदन्निश्चितेच्छस्य फलं तदृहृष्टेः प्रथाित्यनेन पूर्वमाहेत्यर्थः। द्वितीयस्य विवृण्वन्ति। \* द्वितीयस्येत्यादि \* तथा-च ताइशोरपि कर्मणः साफल्यस्य सत्वात्र पूर्वोक्तविचारवैयर्थ्यं-मित्यर्थः । अत्र भगवत्स्वरूपविषयकपूर्णज्ञानवतामेव तदिच्छया व-णीश्रमधर्मकरणतदकरणयोर्विभजनात् पूर्णज्ञानप्राप्यत्ववोधकम्. अकुशमिति विशेषणं प्रतिपादितं श्रेयम् । न कुशं यस्येति तदर्थादि-ति । एवमेतत्सूत्रव्याख्याने प्रत्यवायश्रवणादिना गीणकालेऽप्यवद्य-कत्त्रव्यतया पूर्वाधिकरणे साधितानां कर्मणां वैयर्थ्यपरिजिहीर्षया फलस्य वक्तव्यत्वेन, पृथग्ध्यप्रतिबन्धः फलमिति सूत्रभागसार्थक्य-मायाति. न सम्पूर्णस्य सूत्रस्येत्यरुच्या व्याख्यानान्तरार्थे सञ्जमव-तारयन्ति । \* अथवेत्यादि \* पूर्वसूत्राभ्यां भगवद्धर्माणां मोक्षफ-लानां श्रवणादीनां कृतेः करणस्यावश्यकत्वमुक्तमः। यः पुनः सर्वा-त्मभावव न तस्य तक्तभगवद्वचनात् तं प्रति मोक्षसाधनानामवि-धानस्य सत्याद्यधिकरण उपपादितत्वेन विधेयानां तेषामभावात ङ्क्षापूरणाय तदनुवदति । तनिर्द्धारणेसादिना । तस्मिन् धर्मिण्येव, न तु धर्मेष्वपि दृष्टिर्यस्य स तथा । दृष्टिपदेन ज्ञानमात्रमुच्यते । तेन अन्यविषयकद्द्यानश्रवणादिज्ञानाभाव उक्तो भवति । एतादृशस्य मभुसङ्गममात्रमपेक्षितम् । तत्र भगवदुक्तस्वसङ्गमावधिकस्य भक्तस्य सङ्गमसमयनिर्द्धारो भवति । अतादृशस्य तस्य स नेति तिनिर्द्धार-णानियमः । एतेन फलप्राप्तेः मागवस्योक्ता भवति । फलस्वद्ध-माह । पृथवफलिमिति । अस्यानिर्वचनीयत्वादनुभवैकवेद्यत्वान्मो-क्षान्तं यत्फलं शास्त्र उक्तं तस्माद्धिन्नमित्युक्तम् । अन्यत्र हि ध-र्माणां साधनत्वं, यत्र फलमेव साधनं तत्फलस्यानिर्वाच्यता युक्ते-विति हिशब्देनाह । ज्ञानमोक्षादिना तद्भावाऽप्रतिबन्धश्च फलमिन्सर्थः । प्रासङ्किकमेतत्स्त्रत्रम् ॥ ४२ ॥

तद्भावस्वभावेन तेषां कर्त्तुमशक्यतया असम्भवाद्य कर्मज्ञानविहिन्तभक्तीनां करणं सर्वात्मभाववतो न सम्भवति । तद्दभावे च न मो- क्षोऽपीति तस्य किं फर्लामत्याकाङ्क्षायां तस्य यत्फलं तद्दनेन सूत्रे- णानुवद्तीत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । \* तिस्मिन्नित्यादि \* । \* एतंनेति \* तिन्निद्धारणानियमपदेन । \* अन्यत्रेति \* मोक्षपर्यन्ते फलान्तरे । तथाच भगवत्पङ्गमाभिलाषोत्कस्थेन तदेकतानस्य भगवताऽनुक्त-स्वसङ्गमार्वाधकस्य, यतो वाचो निवर्त्तन्त इति श्रुत्युक्तमगणितान-नद्भपं फलं, तत्प्राप्तिपूर्वदशायां तद्भावप्रतिबन्धाभावश्च फलमिति भक्तिवचारे मुख्यभक्तेरपि स्मृत्या प्रसङ्गत उक्तमित्यर्थः । अस्मिन् इदं केवलं सूत्रमेव, न त्विधिकरणमिति ज्ञापनायोक्तमेतत्सूत्रमिति ।

अत्रान्ये तु, ॐमित्येतदक्षरमुद्रीथमुपासीतेत्यादीनि कर्माङ्गा-न्युपासनानि तत्तत्कमंसु जुद्दूपर्णतादिविश्वत्यं कतुसम्बन्धीनि न वेति शङ्कायां न नित्यानीति सिद्धान्तयन्ति । अङ्गेषु यथाश्रयमाव इत्यन्तिमाधिकरणं चैतस्यैव प्रपञ्च इत्याहुः । तत्तेनैवास्य गतार्थ-स्वाद्वैयर्थ्यमस्य सुत्रस्य तन्मते दुर्वारमिति श्रेयम् ॥ ४२ ॥ १५ ॥

## प्रदानवदेव तदुक्तम् ॥ ४३ ॥

अथेदं विचार्यते । सर्वात्मभावा विहितकर्मज्ञानभक्तिसाध्यो न वेति। तत्र पुराणे, तस्माद त्वमुद्धवोत्स्र ज्येत्युपक्रम्य "मामेकमेव शरणमात्मानं सर्वदेहिनाम् । याहि सर्वात्मभावेन यास्यसे ह्यकृतो-भयमि"ति वाक्ये मुक्त्यात्मकाऽकुतोभयसाधनक्ष्पशरणगमने मका-रत्वेन सर्वात्मभावस्य कथनेन स्वप्यत्रसाध्यत्वं गम्यत। अतः सा-धनसाध्य इति पूर्वः पक्षः। तत्र सिद्धान्तं वक्तुन्तदुपदेशस्वरूपमाह । मदानवदिति। यद्ययं साधनोपदेशः स्याद, स्यात्तदा साधनत्वेन सर्वात्मभावेन शरणप्राप्तः स्वकृतिसाध्यत्वं, न त्वेवं किन्तु, तदुक्तं भगवदुक्तम् । मदानवद। मकुष्टं दानं वरदानामिति यावद तद्वदेवे-सर्थः । वरेण हि स्वकृतसाध्यमपि सिद्धचतीति । तथा शत्रुसंहा-रमयादिनाऽपि शरणाप्तिर्भवति । तत्र न तस्याः पुरुषार्थत्वं, किन्तु तिकृत्तेऽपि सर्वात्मभावे स्वरूपपाप्तिविस्मवासिह-ष्णुत्वेनात्यार्था स्वरूपातिरिक्तास्फूक्त्यां तद्भावस्वाभाव्येन गुण-गानादिसाधनेषु कृतेष्वप्यपाप्तौ स्वाशक्यत्वं ज्ञात्वा प्रभुमेव शरणं गच्छसेतच्च न स्वकृतिसाध्यमिति ग्रुष्टूक्तं प्रदानवदिति ।

प्रदानवदेव तदुक्तम् ॥ एवं राजसानां कर्मासक्तिवारणाया-धिकरणद्वयं प्रणीय मुख्यभक्त्युत्कर्षक्षापनेन तद्भिलाधोपजननाय त-त्कृतकर्मफलं च प्रदर्शितम् । अतः परं मुख्यभक्तः केन भवतीत्या-काङ्कायामिद्मधिकरणमारभत इत्याशयेनावतारयन्ति । ॥ अधेत्या-दि ॥ व्याकुर्वन्ति । ॥ यदीत्यादि ॥ । ॥ स्यात्तदा साधनत्वेनेत्या-दि ॥ सर्वात्मभावकरणकशरणप्राप्तिसाधनत्वेन रूपेण सर्वात्मभा-वस्य खक्कतिसाध्यत्वं स्यात् । ॥ तिन्नवृत्तेरिति ॥ । शञ्चादिभय-निवृत्तेः । नन्वेतद्वाक्योक्तस्यार्थस्य कथं प्रदानतुल्यत्वमित्याकाङ्का-यां तदुपपादयन्ति । ॥ प्रकृतेऽपीत्यादि ॥ ॥ एतस्वेति ॥ । एता- भक्तस्येप्तितोऽयों हि वरो भवति । सर्वात्मभावस्यानु मैंवेकवेद्यत्वेन पूर्वमज्ञानेनेप्सितत्वासम्भवेऽपि स्वतं एव कृपया दान् मितिन वदि-त्युक्तम् । अथवा सर्वात्मभावेन, मां याहीति सम्बन्धः । यद्वा प्रदानवदिसस्य पूर्ववदेव व्याकृतिः । तत्र साधनासाध्यत्वे प्रमाणमाह । तदुक्तिमिति । नायमात्मा प्रवचनेन लभ्यो, न मेधया, न बहुना श्रुतेन । यमवैष वणुतेन तेन लभ्य इति श्रुसा वरणातिरिक्तसाधनाप्राप्यत्वमुच्यत इति तत्त्रथेवेसर्थः ।

हशं शरणगमनम् । नन्वेवं स्वकृत्यसाध्यत्वेऽस्य भावस्य प्रदानत्वमेव सिद्धाति, न त तत्त्व्यत्विमत्याकाङ्कायामाडुः। \* भक्तस्येत्यादि \*। स्पष्टम् । नन्वेवमपि शरणगतेरेव स्वकृत्यसाध्यत्वं सिद्ध्यति, न तु सर्वात्मभावस्येत्यतो वाक्यस्य योजनान्तरमाहुः॥ \* अथवेत्यादि \*। शरणपदं मामित्यस्य विशेषणम् । तथाच सर्वात्मभावस्यैवं प्रदान-तुल्यत्वं निराबाधमित्यर्थः । यद्यपि गतेरर्थवत्त्वमित्यारभ्य सर्वोऽपि वरणश्रुतेरेव प्रपञ्चस्तथाप्यत्र पुराणवाक्यमात्रस्य विषयत्वेनोपन्या-सेनापततः पौराणत्वशङ्काऽस्य विचारस्य स्यादिति तन्निरासाय स्त्राशं प्रकारान्तरेण व्याकुर्वन्ति। \* यद्वेत्यादि । \* तत्त्रथैवेत्य-र्थ इति \*। परमात्मनो लभ्यत्वं वरणजन्यसर्वातमभावसाध्यमेवे-ति सर्वात्मभावो बरणैकलभ्यो, न त्वितरसाधनसाध्य इत्यर्थः। तथाच सर्वातमभावसाधनकस्वप्राप्तिबोधकमेकादशस्कन्धीयं भग-वद्वाक्यं वरणलभ्यत्वबोधकश्रुत्यंर्थनिर्णायकत्वादुपन्यस्तमतो न वि-चारस्याश्रीतत्वमित्यर्थः। एवञ्चात्र सर्वात्मभावोक्तिसन्दर्भे, रामेण सार्द्धमित्यत्र, मय्यनुरक्तचित्ता इति भक्तविशेषणादिभ्योऽनुरागा-त्मा भगवइरोने तीववियोगाधिप्रभृतिजनको विगादभावः परमा-सक्तिरूपो य उक्तः स सर्वात्मभावः शरणागतिकारणत्वेनोपदिष्ट इति सिद्धति । तत्र परमासक्तिश्चानन्दजन्यैव । लोके आनन्दज-नक प्वासक्तिद्शेनात्। प्वश्च यद् यज्ञनकं तत्तद्गुणकं तत्तदा-रमकं चेति ब्याप्तेः पूर्वे सिद्धत्वातः सर्वे। प्रि आत्मनो भाव इति स- भगवदुक्ताऽकुतोभयपदस्य न मुक्तिरर्थः, किन्तु, यतो वाच इसादिनानन्दस्य स्वरूपमुक्त्वाऽऽनन्दं ब्रह्मणो विद्वान्न वि-भेति कुतश्चनेति श्रुत्युक्तं यत्पूर्वोक्तं रसात्मकपुरुपात्तमभजनान-न्दानुभवोत्तरकाळीनमकुतोभयं तदर्थः ॥ ४३ ॥

बोधिन्यां व्याख्यानाच श्रुती निरवध्यानन्दरूपत्वेन पुत्रादिश्योऽपि श्रेयस्त्वेन च सिद्धस्यात्मनो यो भावो धर्मः प्रियत्वाख्य आनन्दात्मा. यन्मात्रां सर्व उपजीवन्ति । सर्वस्तदंशिभूतो भगवद्धर्म ऐरवर्योदि-वदतिरिक्त एव श्रेयः । तस्य दानं चानुभावनम् । युक्तश्चेतत् । अ-न्यथा सर्वेषामेव तथा स्पुरोदिति। अतो विगाढभावेन सर्वत्र तथा-तुभवरूपं यत्कार्यं ताहराः प्रियत्वातुभवः सर्वात्मभाव इति फल-ति। तेन भगवद्धर्मविगाढभावतथास्फूर्तिषु सर्वात्मभावप्रयोग आधि-दैविकादिभावो श्रेयः। ननु पूर्वोक्तवाक्ये अकुतोभयसाधनत्वेन शर-णागतेर्वा सर्वातमभावपूर्वकस्वप्राप्तेर्वोपदेशः। अकुतोभयं चाक्षर-प्राप्तिक्रपा मुक्तिरेव। अभयं वै जनकपाप्तीऽसीत्यादिश्रत्या निश्ची-यते। एवं सति सर्वातमभावस्यापि मुक्तिसाधनत्वमेव पर्यवस्यति वामदेवादिसार्वात्म्ये तथा दर्शनात पुरुषोत्तमप्राप्तेरपि साधनकोटि-निवेशेन तद्पेक्षया मुक्तेरेवोत्कर्षश्च सिद्धातीति पूर्वोक्तं सर्वे द्रविड-मण्डकन्यायमनुसरतीत्याशङ्कुगयामकुतोभयपदार्थमाहुः \* भगवदु-क्तेत्यादि \* तथाचास्याः श्रुतरानन्दमीमांसायां ब्रह्मानन्दस्य गणिता-नन्दत्वकयनोत्तरमानन्दमयश्लोकेषुक्तत्वादानन्दमीमांसातः पूर्वानुवा-के परस्परसरूपतायाः प्रतिपादितत्वादस्याः श्रुतेरुक्तविध पवार्थ इति निश्चीयते।ततश्च तत्र योऽर्थो,न विभेति कुतश्चनेति वाक्येनोक्तः सोऽत्राऽकुतोभयपदेनोच्यत इति नात्र त्वदुक्तमुक्तिगन्धोऽपि । किञ्ज भगवद्वाक्येऽपि, 'अथैतत्परमं गुह्यं श्रुण्वतो यदुनन्दन । सुगोप्यमपि वश्यामि त्वं मे भृत्यः सुद्धत् सस्त्रेति' तादशे ऽधिकारिणि परमगोप्य-कथनं स्वत एव प्रतिज्ञाय, केवलंन हि भावन गोप्यो गावः सगा मृगाः । येऽन्ये मृढिघयो नागाः सिद्धा मामीयुरञ्जसेति स्ठोके भावेन बहुनां स्वप्राप्तिमुक्तवा, ततः को भाव इत्याकाङ्कायां, रामेण

## लिङ्गभूयस्त्वात्ति बलीयस्तदपि ॥ ४४॥

ननु प्रतिवन्धककालादृष्टादिसद्भावेऽपि वरणकार्य स्यादुत तान्निट्याविति संशये प्रतिवन्धकाभावस्य सर्वत्र हेतुत्वाद तान्न-

सार्द्धं मथुरां प्रणीत इत्यादिश्लोकचतुष्टयेन भावस्य भक्तिरूपं स्व-रूपं श्वापयितुं विगाढभावात्मिकां तत्काष्ठां, तथा काष्ठ्या परब्रह्यरूप-स्वप्राप्तिं स्वरूपश्चानाद्यभाववतां बहूनामुक्त्वा तदनन्तरं तस्मादि-त्यादिवाक्यद्वयेन स्वप्राप्त्यकुतोभयात्री अवदत् । तेनोक्तश्चत्युक्तर-सात्मकब्रह्मानुभवोत्तरकालीनतैवाऽकुतोभयस्य स्फुटतीति न पूर्वो-कार्थे द्रविडमण्डकमित्यर्थः । अत्र सर्वात्मभावस्य वरणातिरिक्तसा-धनासाध्यत्वनिरूपणेन इतरत्र वैराग्यबोधकस्य, त्यक्तिपलिस्यस्य विशेषणस्यार्थों बोधितो श्वेयः ॥

अन्ये तु । वाजसनेयकादौ व्रतमीमांसादावध्यात्माधिदैव-तयोः श्रावितौ प्राणवायू पृथगुपगन्तव्यावपृथग्वेति सन्देहे तत्त्वा-भेदादपृथगिति प्राप्तौ आध्यानार्थादुपदेशभेदादपृथगिति सिद्धान्त-यन्ति । स च निरूपणप्रकारभेदेन नानाशब्दादिति स्त्रेण च सिद्धा-तीति नेदं सूत्रमाकाङ्कतीति दिक् ॥ ४३ ॥ १६ ॥

लिङ्गमूयस्त्वात्ताद्धं बलीयस्तद्गि ॥ पूर्वाधिकरणे सर्वातम् भावक्षपाया मुख्यभक्तेवरेणैकलभ्यत्वं स्थापितम् । वरणश्रुतौ तु प-रमात्मनो वरणैकभ्यत्वमुच्यते, न तु सर्वात्मभावस्येति कथमस्य तत्प्रपञ्चत्वमिति शङ्कायां तस्य वरणैकलभ्यत्वं पुनर्रदीकर्त्तुं तत्स्वरूपं च श्रुत्या विवेक्तुमधिकरणान्तरं प्रणयतीत्याशयेन तद्वतारयन्ति \* निवत्यादि \*। प्रतिबन्धका ये कालाइष्टस्त्रभावास्तेषां विद्यमानत्वे वरणकार्यमृतः सर्वात्मभावो जीवस्य भवेश्ववेति संशये वरदानस्था-पि तपश्चादिमिः साधनैत्तोषे सत्येव प्रसिद्धः पूर्वाधिकरणोक्तरीत्या सर्वात्मभावस्य भगवता वरवद्दानेश्यि तत्कारणस्यावश्यवक्तव्यतया प्रतिबन्धकाभावस्य सर्वत्र कारणत्वद्शेनात् प्रतिबन्धकसत्तायां च कार्याद्शेनात्तिश्वत्तिरवश्यं मृग्येति प्रतिबन्धकानां निवृत्तावेव वर-णात् सर्वात्मभावो भवतीति तस्य वरणैकलभ्यत्वं न साधीय इति वत्तावेव तथेति पूर्वपक्षे सिद्धान्तमाह । लिङ्गेसादिना । सामोप-निपत्सु नवमे पपाठके सनत्कुमारनारदसंवादे प्रथमत एव मुख्या-ब्रह्मविद्योपदेशार्हा न भवतीति ज्ञात्वा सनत्कुमारो नारदाधिका-रं च क्वातुं यद्वेत्थ तेन मोपसीदेत्युक्तो नारदः स्वयं विदितमृग्वे-दादिसप्देवजनविद्यान्तमुक्त्वा, सोऽहं भगवो मन्त्रविदेवास्मीति

पूर्वपक्षे सिद्धान्तमाहेलार्थः । सूतं व्याकर्त्त् लिङ्गभूयस्त्ववोधिकां श्रुति प्रदर्शयन्तस्तदर्थे प्रकटयन्ति। \* सामोपनिषत्स्वत्यादि \* । प्रसिद्धस्थलनिर्देशां विप्रतिपत्तिनिरासाय । स च संवादो, अधीहि भगव इति होपससाद सनत्कुमारं नारद इत्यारभ्यान्तं क्षेयः । त-त्र अधीहीत्यन्तर्भावितण्यर्थः । अध्यापय । वुधयुधनशजनेङ्युद्धस्रू-श्यो णोरति ण्यन्तादिङः परस्मैपदम् । णिज्येऽप्यत्र पद्व्यत्ययः । अत्र सर्वात्मभावस्य वरणैकलभ्यत्वमुपपादयन्तस्तं होवेति सन-त्कुमारवाक्यस्य तात्पर्यमादः। \* प्रथमत इत्यादि \* । उपसीदेति श्रीतस्य पदस्य तं होवाचेति श्रीतेनैव पदेनान्वयः। यद्वेत्थ तेन मो-पसीद ततस्त ऊदध्वै वक्ष्यामीति होवाच । यत्त्वं जानासि तत्कथ-नेन मद्रपसन्ना भव, स्वाधीतं वद, ततोऽतिरिक्तं तुश्यं कथयि-ष्यामीत्युक्तवान् । तदा इत्युक्तः सनत्कुमारेण नारदः खविदितम् ऋग्वेदादिसपंदेवजनविद्यान्तम् आह । अत्र ऋग्वेदादिपुराणान्तं प्रसिद्धम् । अग्रे तु वेदानां वेदो व्याकरणम् । पित्र्यं श्राद्धकल्पः । राशिर्गणितम् । दैवम् उत्पातज्ञानम् । निधिर्महाकालादिनिधिशा-स्त्रम् । वाकोवाक्यं तर्कशास्त्रम् । एकायनं नीतिशास्त्रम् । देवविद्या निरुक्तम्।ब्रह्मविद्या शिक्षाकलपछन्दश्चितयः। भूतविद्या भूततन्त्रम् । क्षत्रविद्या धनुर्वेदः । नक्षत्रविद्या ज्योतिषम।सर्पविद्या गारुडम्। देव-जनविद्या गन्धर्वोक्तयुक्तिनृत्यगीतवाद्यशिल्पादिविज्ञानानि ज्ञातव्या-नि । एतद्भगवोऽध्येमि । एतत्पूर्वोक्तं हे भगवन् अध्येमि स्मरामीत्यु-क्ता, सोऽहं भगवो मन्त्रविदेवास्मि, शब्दार्थमात्रवित्त्वादापाततः प-राक्षशानवानेवास्मीति स्वाधिकारमुकाऽनात्मविदित्यादि, तारयत्वि-त्यन्तमाह । तथाचाप्तवाक्यप्रामाण्याच्छांकेन खस्यानात्मवित्त्वमनु-मायात्मश्चापंनन शोकतारणायापसन्नाऽस्मीत्याशयवता नारदेनोकः सनत्क्रमारस्तद्धिकारमवगत्य मुख्यब्रह्मविद्योपदेशयोग्यत्वसम्पाद-नाय, यहै किञ्चाध्यगीष्ठा नामैवैतदित्यादिना नारदोक्तानां सर्वेषां नामत्ववोधनपूर्वकं नाम्नो ब्रह्मत्वेनोपासनमुपाद्दय यावन्नाम्नो गतं तत्रास्य यथाकामचारो भवतीति तत्फलं शोकतरणायोक्तवान । तदा नारदः केवछं नामोपांसनं उक्तफलाभावं तस्य ब्रह्मत्वेनोपासने तूक्तं फलं, तदपि नामगतिपरिच्छिन्नमिति विसृद्य तेन शोकातरणं च निश्चित्य ततोऽधिकं जिज्ञासमानोऽस्ति भगवो नाम्नो भूय इति पप्रच्छ । तत्र नाम्नो वा व भूयोऽस्तीत्युक्तरिते, तन्मे भगवान् ब्रवी-त्वित्येवं नारदेन पूर्वस्मात पूर्वस्माद्धया भूयो वदेति पृष्टः सनत्कुमारो वाग्वा नाम्नो भूयसीत्यादिना नामक्तपविज्ञापकत्वं वाङ्माहातम्यमुका वाचो ब्रह्मत्वेनोपासनं तत्फलं च पूर्ववदुवाच । तत्र भूयःपदं न बाहु-ल्यार्थकं, नापि पुनरर्थकं, किन्त्वाधिक्यार्थकम् । आधिक्यमुत्कर्ष-स्तद्र्थकमिति तत्तन्माहात्म्यकथनाद्वसीयते। एवं नामवाङ्मनः-सङ्ख्पचित्तध्यानविज्ञानवलाऽन्नापस्तेजआकाशस्मराशा उक्ताः।तत्र नामवाचौ प्रसिद्धौ । मनो मनस्यनव्यापारविशिष्टमन्तःकरणम् । मनस्यनव्यापारश्च विवक्षाद्यात्मकः । सङ्कल्पोऽपि कर्त्तव्याकर्त्त-व्ययोर्विपयसमर्थनरूपस्तादशान्तःकरणसैव वृत्तिविशेषः । चित्तं चेतियतृत्वं प्राप्तकालानुसन्धानवत्त्वम्, अतीतानागतिवषयप्रयोजन-निरूपणसामर्थ्यञ्च । ध्यानं शास्त्रोक्तदेवतालम्बनो विजातीयानन्त-रितः प्रत्ययसन्तान एकाप्रतापरपर्यायः । चिरकालस्थायिज्ञानवादे तु तादश एक एव प्रत्ययो बोध्यः। विज्ञानं शास्त्रार्थविषयकं विशिष्ट-ज्ञानम् । वलम् । अन्नमक्षणजनितं मनसो विज्ञेयविभावनसामर्थ्यम् । अन्नमापस्तेज आकाराश्च प्रसिद्धाः । स्मरः स्मरणम् । अप्रयत्नश्चि-त्तव्यापारः । आशा अप्राप्तवस्त्वाकाङ्का । तृष्णाकामाद्यपरपर्याया । एवमेतेषां खरूपमुपनिषद्व्याख्यानाद्वगन्तव्यम् । एतेपामत्र ब्रह्म-त्वेनोपासनमुक्तम्।प्राणस्य त्वाशातो भूयस्त्वं माहात्म्यं चोक्त्वा. स वा एप एवं पर्यन्नेवं मन्वान एवं विजानन्नतिवादीत्यनेन तद्दराना-दिमतोऽतिवादित्वं यद्यप्युक्तं, तथापि तत्र विद्यायः अपर्यवसानाद्ये जन्यप्रायपाठे, आत्मतः प्राण इति श्रावणाच्च श्रोत्रपरत्वेन गाभिप्रे-तः, किन्त्वासन्यत्वेन । सः चाक्तमाहात्म्यवस्वादपहतपाप्मत्वाच्चा-न्येभ्य उक्तभ्य उत्कृष्ट इति तेभ्योऽस्योत्कृष्टवादित्वमेवातिवादित्वं, न तु परमकाष्ठापन्नोत्कृष्टवादित्वरूपं तदिति सोऽपि ब्रह्मत्वेनोपास्य-तयैवाभिष्रेतः। तदेतद्भिसन्धाय भाष्ये प्राणोऽपि तथोपास्यमध्ये गणितः। प्राणान् ब्रह्मत्वेनोपासनाविषयत्वेनोक्तेति। श्रुतौ तथाऽनु-किस्तु नारद्स्य मुख्यविद्याग्रहणयोग्यता जाता न वेति परीक्षार्थम। अत प्वाग्ने. तं चेद् व्युरितवाद्यसीति अतिवाद्यसीति अतिवाद्य-स्मीति ब्र्यान्नापन्हुवीतत्युक्ता, एप तु वा अतिवद्ति, यः सत्येनाति-यद्तीति प्राणोपासकस्यातिवादित्वं सत्यवादित्वेनोक्तम् । यद्येवं श्लिष्टप्रयोगेऽस्याधिकजिज्ञासोत्पत्यते तदा योग्यो, नो चेद्योग्य इ-त्येतद्र्यमेवमुक्ता ततो नारदेन प्राणस्य तत्त्वं न प्राणः कि त्वन्यदि-ति वुद्ध्वा सांऽहं भगवः सत्येनातिवद्गनीति स्वाभिष्राय उक्तस्तत्राति-वदानीत्यन्तर्भावितसनर्थः। सत्येनातिववक्षामीत्याश्यात्।

तदा सनत्कुमारः,सत्यं त्वेच विजिज्ञासितव्यमित्यादिना तस्य सत्यादिजिज्ञासामुत्पाद्य विजिश्रासितव्यत्वेन सत्यविश्रानमतिनि-ष्ठाकृतिसुखानि पूर्वपूर्वकारणत्वेनोत्तरोत्तराण्युक्तवान्। तत्र सत्यम्। अर्थमनतिकस्य स्थितं वस्तुस्वरूपम् । विज्ञानं तद्विषयकं विशिष्टज्ञा-नम् । मतिस्तर्केण तदर्थस्वरूपविचारः । श्रद्धा आस्तिक्यदुद्धिः । निष्ठा तद्विषयक आदरलत्परत्वरूपः। कृतिसाद्विषयसाधनाकुल इ-न्द्रियव्यापारः। सुखम् अनुकृलवुद्धिवेद्य आन्तरा धर्म इत्येवं छौ-किकसमानाकारं तत्स्वरूपं ज्ञातव्यमिति सत्यादिषु कृत्यन्तेषु विशे-षाकथनादायातीति तथोक्ता ततः सुखे विशेषं वक्तुं सुखस्वरूप-जिज्ञासायामाह। यो वै भूमा तत् सुखं नाल्पे सुखर्मास्त भूभव सुखं भूमा त्वेव विजिज्ञासितव्य इति मूम्नो विचार्यत्वमुक्तम् । तेन प्राणस्य सत्यवदनादीनां च स एव कारणम् । तत्त्वं चातस्तमे-च कृत्यादिप्रणाडचा ज्ञात्वा सत्यवद्नेऽतिवादित्वं नान्यथेत्यवगत्य किंस्वरूपो विचार्य इत्याकाङ्कायां पप्रच्छ, भूमानं भगवो विजिन्नास इति एवं नारदस्य भूमस्वरूपजिज्ञासायामाह,यत्र नान्यत् पदयति नान्य-च्छृणोति नान्यद्विज्ञानाति स भृमेति । इह यच्छव्दगतसप्तम्या अधि-करणार्थत्वे ब्रह्मणो व्यापकत्वेन सर्वेपां तदुपिश्ठप्रतया तद्व्याप्य-तया च सर्वेषां सर्वदान्यज्ञानाभावापत्तेः सप्तम्याः सत्यर्थत्वेऽपि ब्र-ह्मणः सर्वत्र सर्वेन सर्वस्य तथात्वापत्तेश्चात्र कश्चिद्विशेषो वाच्यः। तथाच यस्मिन् इष्टे श्रुते विज्ञाते सति इष्टुः श्रोतुर्विज्ञातुरन्यविषय- कदर्शनश्रवणविज्ञानाभावो भवति स भूमेति छक्षणकथनेन नि-त्यनिरविधसुखरूपं तत्स्वरूपं स्वेतरस्मिन् सुखत्वसुखसाधनत्वज्ञा-नाभावजननं तत्कार्यं चेति सिद्धाति । तेनैव स्वरूपकार्यछक्षणयुक्तं विचार्यमिति फलति ।

तत्र भूम्नि इष्टे श्रुते विज्ञातेऽन्यद्र्शनादिकं कुतो न भवति। किंविशेषद्शेने रजतादिकमिवान्यस पश्यत्युत कारणे कार्यमिव भू-म्न्यन्यछीयतेऽथवा सूर्यतेजानक्षत्रादिकमिव भूमा अन्यत्तिरस्करो-तीति राङ्कायामाह । अथ यत्रान्यत् पदयत्यन्यच्छृणोत्यन्यद्विजा-नाति तद्दं यो वै भूमा तदमृतम् । अथ यद्दं तन्मत्र्यमित्यन्तेन सानित्यत्वे साति सार्वाधसुखरूपत्वे सत्यन्यत्र सुखत्वसुखसाधनत्व-ज्ञानजनकत्वमलपसुखत्वमिति सिद्धाति । तथाच न पूर्वविकल्पितं किञ्चित्रवर्षाप तु भूमिन इष्टे श्रुते विज्ञाते तदानन्दैकतानतयाऽन्यद्-हपं न सुखत्वेन सुखसाधनत्वेन च पदयति, न शृणोति न विजाना-तीत्यर्थः सम्पद्यते । तत्र नतु यदि भूम्नोद्शेनश्रवणविज्ञानेष्वन्य-तमेनैवं मावस्तदेकतानतारूपस्तर्हि श्रुण्वतो मम कुता नास्ति । अथ समुद्तिस्तैस्तदा यत्र भूमा स्वरूपं स्वकार्यं च प्रकाशयँ स्तिष्ठति तस्यैव भागो नान्यस्येत्याशयस्त्रदा स आधारो वक्तव्य, इत्याशयेन पृच्छति स भगवः कस्मिन् प्रतिष्ठित इति, उक्तरीत्या कमभिव्याप्य स्थित इत्यर्थः। तत्रोत्तरमाह । स्वेमहिम्नीति । स्विवभूतौ । अत्रापि को महिमेत्या-श्रद्भा भावण्यतीति तद्वारणाय स्वयमेवाह। यदि वा न महिम्नीति क गोअश्वमिह महिमेत्याचक्षते हस्तिहिरण्यं दासभार्ये क्षेत्राण्यायतना-नीति । तथाचैतेषु तत्प्रतिष्ठाया अद्शेनात्कथमेतदिति शडूनं मा कृथाः । तत्र हेतुमाह । नाहमेवं ब्रवीमीति । एतादशे महिम्नि प्रति-ष्ठित इत्यहं न ब्रवीमि। तहिं कस्मिन् प्रतिष्ठित इत्यत आह। ब्रवीमीति ह होवाच अन्यो ह्यन्यस्मिन् प्रांतिष्ठित इति । अत्र इति ह होवाचेति श्रुतिवाक्यम् । राषं सनत्कुमारस्य । तथाच गोअश्वादिभ्योऽन्यो महिमा तस्मिन् प्रतिष्ठित इति तथाच छौकिकमाहिमाभिन्नः स्वे आ-रमीये वृत भक्ते योऽथवा स्वाभिन्नो यो महिमा तस्मिन्नुकरीत्या स्थित इत्यर्थः । अतस्तेनापि प्रकारेण विचार्यइत्यर्थतः सिद्धाति ।

तर्हि स की दण्येन तत्रैव प्रतिष्ठित इत्याकाङ्कायां तं वि कृतांति । स प्वाधस्तातु स उपरिष्ठात् स पश्चात् स पुरस्तात् स

स्वाधिकारमुक्त्वाह नात्मविच्छ्रुरुन् ह्येवमेव भगवदृद्द्रोभ्यस्तरित शोकमात्मविद्गित सोऽहं भगवः शोचिमि तं मां भगवाञ्छोकस्य पारं तारयित्वित नारदेनोक्तः सनत्कुमारः पूर्वस्मात्पूर्वस्माद् मूयो वदेति पृष्टो, भूयः पदमधिकार्थकं, नामवाङ्मनः सङ्कल्पचिक्तध्यान-विद्यात्वेनोक्त्वा प्राणोपासकस्यातिवादित्वं मस्रवादित्वेनोक्त्वा विजिज्ञासित्वयत्वेनस्रविद्यानमातिश्रद्धानिष्टाञ्चातिमुखानि पूर्वपूर्व-कारणत्वेनोक्तरोत्तराण्युक्त्वा सुखस्वरूपजिज्ञासायामाह, यो वै भूमा तत्सुखिमिति । भूम्नः स्वरूपजिज्ञासायामाह । यत्र नान्यत

दक्षिणतः स उत्तरतः स एवेदं सर्वमित्यारभ्याग्रेऽहंकारादेशं ततः भारमादेशी च पूर्ववद् आरमैवेदं सर्वमितीत्यन्तम् । तथाच यस पूर्व स एवाधस्तादित्याद्युक्तरीत्या सर्वदिश्च भूमभानं सर्वे परिदृश्यमानं भूमेति च भानम्।अथ तदनन्तरम्, अतएतस्माङ्गानाद्धेतोरहङ्कारा-देश एव पूर्ववद्भमा भिन्नस्वभानम । अथ तदनन्तरम । अतस्ताह-शभानाद्धेतोरात्मादेश एव पूर्ववद्भमा भिन्नात्मभानमिति । एवं प्रकारकमानवान् यः स पुरुषस्तत्र योमहिमा तस्मिन् भूमा प्रतिष्ठित इत्यर्थः सिध्यति । तस्य तत्र प्रतिष्ठितत्वे गमकमाह । स वा एष एवं पश्यन्नेवं मन्वान एवं विजानन्नात्मरितरात्मकीड आत्मानन्दः स खराड् भवति तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवतीति । तथाचोक-प्रकारकद्र्शनमननविक्षानवानुक्तप्रकारकरत्यादिमान् भवतीत्येते ध-र्मास्तत्र भूमप्रतिष्ठागमका इत्येतैर्रुक्षणभूममहिमाधारः पुमान शात-व्य इत्यर्थः । पतच्च महिमखरूपमग्रे अनुबन्धादिसुत्रमाध्ये स्फ्रटी-भविष्यति । एवं तत्स्वरूपं निष्कृष्य ताहरास्य शोकतीर्णत्वं पूर्वप्-ष्टोत्तरत्वेताह । स स्वराडित्यादिना । सः भूमात्मरत्यादिमान् स्व-स्मिन्नेव राजते स्वस्मिन् भूमानं रञ्जयित वा तस्य नामाद्याशापा-णपर्यन्तलोकेषु कामचारः स्वातन्त्रयं भवतीति सर्वप्राप्त्या शोकपा-रतीणों भवतीत्यर्थः । एवमेतं परिचाययित्वा तेनैव शोकतरणाद इत-रोपायवतो निन्दति । अथ येऽन्यथाऽतो विदुरन्यराजानस्ते श्रयस्तो- पश्यित नान्यच्छ्रणोति नान्यद्विजानाति स भूमेति । एतेन सर्वा-त्मभावस्वरूपमेवोक्तं भवति । तत्र विरहभावेऽतिविगादभावेन स-र्वत्र तदेव स्फुरतीति, स एवाधस्तादिखादिनोक्त्वा कदाचित स्व-स्मिनेत्र भगवत्त्वस्फूर्तिरिप भवतीसथाहङ्कारादेश इसादिना ता-सुक्तेतेषां व्यभिचारिभावत्वेनानियत्त्वं ज्ञापितुं पुनः सर्वत्र भ-

का भवन्ति तेषां सर्वेषु छोकेष्वकामचारो भवतीति । रञ्जयतीति राजा। अन्यो रञ्जयिता येषां तेऽन्यराजानः । तथाच ये इतोऽन्यथा विदुरन्यासक्तास्ते तथिति सन्दर्भार्थः । एतस्य तात्पर्थे स्फुटीकर्त्तु गृह्णिति । \* एतेनेत्यादि \*। एतेन भूम्नः कार्यस्थणवाक्येन यदु-द्धवं प्रति सर्वात्मभावस्वरूपं स्वस्मिन् विगाढभावात्मकं भगवतो-कं तदेवोक्तमित्यर्थः । कथमित्याकाङ्कायामेतदित्रमोक्तकार्यान्यथा-नुपपत्याऽर्थादुक्तं भवतीति वक्तुमेतद्विभजन्ते । \* तत्रेत्यादि \* । अयमर्थः । अत्र व्याख्यातरीत्या यो भूममहिमाधाररूपः पुमान् परि-चायितस्तस्य या स्फ्रात्तिः सा नाखण्डब्रह्मज्ञानरूपा,तत् केन कंपइये-दित्यादिवत्तदाकाराभावात् । किन्तु सखण्डतद्रूपा । षण्णां दिशां परिहरूयमानस्य सर्वस्य चानुवादपूर्वकं तत्स्फूर्त्तिकथनात् । सापि न वामदेवादिस्फूर्तिवन्मनुरभवमहं सूर्यश्चेत्यादिसर्वत्राहंत्रहरूपा। अहंकारादेशोत्तरं पुनरात्मादेशकथनेन तस्या व्यभिचारबोधनात् । अतः सा द्विविधाया अपि ज्ञानिस्फूर्त्तेर्विलक्षणिति तद्वानपि तेश्यो विलक्षणः। स यदि पितृलोककामो भवतीत्यादिवदस्य कामानाम-नुक्तत्वाद्वहराषुपासकेभ्योऽपि विलक्षणः । मर्त्त्यसुखानभीष्सुत्वाल्लो-कतोऽपि विळक्षणः । किन्तु सत्यवदनादिकारणभूतकृत्यादिजनक-सुखळाभवस्वस्य भूमप्रतिष्ठाप्रदनोत्तराभ्यां तन्महिमाधारत्वेनोक्त-त्वात् । पूर्व भूमलाभवानुक्तसेन दृष्टश्रुतविज्ञातभगवत्कः परमभ-क्रस्तत्र ततोऽन्यद्शेनादिराहित्यस्योक्तत्वाद्विरहभावे प्रपञ्चविस्मार-कुपरमासक्तिरूपो योऽतिविगाढभावस्तेन सर्वत्र तदेव आसक्तिवि-षयं भगवत्स्वरूपमेव सर्वत्र स्फुरतीति स एवाधस्तादित्यादिनो-क्रा, एतेषां विरहमावकृततत्तरस्फूर्तिरूपाणां श्वानानां व्यभिचा-रिभावत्वेनानियतत्वं श्रापयितुं पुनरहङ्कारादेशात् पूर्वे निरूपित- गवत्स्फूर्त्तिमाहाथात आत्मादेश इसादिना। ततः संयोगभावे सित पूर्वभावेन सर्वोपमर्दिना स्वप्राणादिसर्वितरोधानेनाऽग्रिमलीलाऽनु-पयोगित्वं न शङ्कनीयम्। यतो भगवत एव सर्वमम्पत्तिरिसाशयेन तस्य ह वा एतस्यवं पञ्यत इत्युपक्रम्यात्मन एवेद्र मर्वमित्युक्त-वान्। ततः श्लोकैस्तद्भावस्वरूपमुक्त्वेतस्यमूलकारणमाह, आहार-

स्यावृत्त्या सर्वत्र भगवत्स्फूर्त्तिमाहाथात आत्मादेश इत्यादिना ।

विधात्रयसमाप्तों च, स वा एप एवं पश्यित्रत्यादिकथयति। तत्र, स इत्यनेन पूर्वोक्तं परामृश्य, एप इत्यनेन सिंहमानं निगमयित। तत्रायमर्थः। पूर्वे विधात्रयस्योक्तत्वात्तासां प्रत्येकमाहिमक्रपत्वे, स वा एप इत्यत्र बहुवचनापित्तः। समुदितस्य तथात्वे पुविविधापरामृष्टस्य भूम्नोऽपि महिमत्वापित्तरतस्तदुभयमत्र नाभिष्रेतम्। किन्त्वेवं पश्यित्रत्यादिनोक्तासु दर्शनादिकियासु पूर्वोक्तविधात्रयं कर्मत्वेनैवाभिष्रत्यैवं पदेन परामृशति तत्रश्चाग्रे फलं वदति।
तेन कर्मफलार्थत्वादिति न्यायात्ताहशफलजनकं यहिधात्रयकर्मकं
झानं तदत्र महिमत्वेन फलित। तथाचात्राग्रे आत्मरत्यादिपदै रितकीडामिथुनानन्दानां रसक्षपं भगवन्तं भजत एव धर्माणामुक्तत्वाद्
ष्टश्चुत्तविज्ञातमगवत्को, रसस्य संयोगविष्रयोगाभ्यां द्विधानुभविक्
पयत्वाद्विरहमावेऽतिविगादमावेनोक्तरीत्या सर्वत्र तत्स्पूर्त्तिमान्
भक्तो भूममहिमाधारत्वेन सिद्ध इति तस्य या स्फूर्त्ति सोक्तरीतिकसवात्मभावव्यभिचारिभावक्रपैव, नान्यविधेति तेन भगवित विगादभावक्रपं तत्सक्रपमेवात्रोक्तं भवतीत्यर्थः।

पतदेव फलतोऽपि निगमियतुं, तस्य ह वा पतस्यत्यादेर्धन्थस्य तात्पर्यमाहुः । \* तत इत्यादि \* तथाच विरहमावानन्तरं
संयोगमावे असति पूर्वमावेन विरहात्मकेन तथेति वृथैवेदं सर्वमिति शङ्कानिरासाय तस्य वा पतस्येत्यादिना भगवत एव सकाशात्
सर्वस्थितिमुक्तवानतो विरहेण सर्वोपमद्रामावाङ्गीलोपयोगसिद्धिरिति
साऽपि ताहशभक्तत्झावयोगिमिकेत्यर्थः । एतदेव संग्रहग्रन्थतात्पर्यक्थनेन हढीकुर्वन्ति । ततः स्लोकेरित्यादि । स्लोकास्तु—न पश्यो
मृत्युं पश्यति न रोगं नोतदुःखताम । सर्वर हि पश्यः पश्यति सर्व-

### शुद्धाविसादिना।पाणपोपको ह्याहारस्तस्य सदोषत्वेतु न किञ्चित

माप्नोति सर्वश इति । स एकथा भवति त्रिधा भवति पञ्चधा । स-प्तघा नवधा चैव पुनश्चैकादशः स्मृतः । शतं च दश चैकश्च सह-स्राणि च विश्रातिः। आहाराशुद्धौ सत्त्वशुद्धिः सत्त्वशुद्धौ भवा स्मृतिः। स्मृतिप्रतिलम्भे सर्वप्रन्थीनां प्रविमोक्ष इति। अर्थस्त-प-इयः उक्तविधया भूमदर्शनवान् मृत्युरोगौ न, दुःखभावं च न प्रय-ति । उतेति पादपूरणे । अथवा पक्षान्तरे । दुःखसत्तामेव न प्रथ-ति, का वार्चा मृत्युरोगयोः । तत्र हेतुमाह । हि यतो हेतोः सर्व भू-मात्मकं पश्यो भूमद्रष्टा पश्यति । तेन दुःखादिकं न पश्यतीति तस्य फलमाह । सर्वशः सर्वेण सर्वमाप्नोतीति न तस्य पुनः शोकः । प्राप्ती प्रकारमाह । स एकधेत्यादि । अनेन आत्मत आविर्मावतिरोभावा-विति यत्पूर्वमुक्तं तस्य प्रकार आविर्मावप्रकारोक्तिद्वारा विवृतः। स भूमैव उक्तप्रकारैः प्रकटो भवन् पश्यस्य सर्वे प्रापयतीति । अथवा पर्य एव भगवतः सकाशात्तद्नुभवार्थे तथा तथा प्रकटीभवतीति बोध्यः । मध्ये, द्विधा चतुर्द्धा षोढा अष्टधा दशघेत्यादिप्रकारत्यागस्तु तिरोभावप्रकारबोधनार्थः । विशेषतस्त ताहशाधिकाराभावान वि-वेचितुं शक्य इति नोच्यते । तेन विरहसामयिकदशैव बोध्यत इति हृदयम् । एवमग्रेऽपि भगवत्कृपया बोद्ध्यम्। एतस्य सर्वस्य मुलकार्-णमाहारशुद्धिः। सा च, 'त्वयोपभुक्तस्रमान्धवासोऽलङ्कारचर्चि-ताः । उच्छिष्टभोजिनो दासास्तव मायां जयेमही तिप्रकारेण भगव-इस्त्रमादेन भवन्ती सत्त्वं शोधयति । तच्छद्धौ सत्यां भ्रवा पूर्वा-वसास्मृतिः। तस्याः प्रतिलम्भे अविद्याकामकृतानां सर्वासां प्रन्थी-नां प्रकृष्टो ज्ञानितोऽप्यधिको विमोक्ष इति क्षेयः । अतः परं श्रुतिरेः तस्य ज्ञानस्य यस्मैकस्मैचिददेयत्वायाह । तस्मै मृदितकषायाय त-मसस्पारं दर्शयति भगवान् सनत्कुमार इति । तथा सोअपि दर्शयति, न तु दातुं शक्कोति एतस्य भगवत्परमक्रपाप्राप्यत्वात् । तर्हि कथन-मपि कुत इत्याकाङ्कायां सनत्कुमारस्य कृपालुत्वमाह । तं स्कन्द इत्याचक्षत इति । योऽसी वरदानेन शिवस्य पुत्रोऽपि जातस्तेन त-शित्यर्थः । हिरुक्तिः समाप्त्यर्था । तदेतत् सर्वे हृदिकृत्य आहुः । सिद्ध्यति । एवं सित भगवदितिरिक्तस्य स्वतो निर्दोषत्वाभा-वाद्भगवानेव चेत्प्राणपोषको भवेत्तदा सर्व सम्पद्यते । स च स-वित्मभावे सस्येव भवति । स च तथा तद्भरणं विना न भवित । तच्चोक्तकार्यानुमयमिति वरणालिङ्गं सर्वात्मभावस्तस्यैव भूयस्त्वात् सर्वतोऽधिकत्वात्तद्भरणमेव सर्वतः कालादेविलीय इसर्थः । य-लिलङ्गमेव सर्वतोऽधिकं तस्य तथात्वे किं वाच्यमिति कैमुतिक-न्यायोऽपि मृचितः । ज्ञानमार्गीयज्ञानेन प्रतिवन्धशङ्कायामाइ । तद्पीति । उक्तमिति शेषः । अन्तरा भूतग्रामवत्स्वात्मन इति स्रूत्रे-ण । तच्चोपपादितमस्माभिः ॥ ४४ ॥

पूर्वाविकल्पः प्रकरणात् स्यात् क्रियामानसवत् ॥ ४५॥

<sup>\*</sup> एवं सतीत्यादि \* एवं श्रुतितात्पर्यमुक्त्वा सूत्रं व्याकर्त्तुमाहुः । \* स चेलादि \* स भगवाँ श्र प्राणपोपकः सर्वात्मभावे सत्येव भ-वति। स सर्वात्मभावश्च तथा अत्यनुत्रहेण तस्य जीवस्य वरणं विना न भवति । तद् वरणं च भगवत्कृतप्राणपोपणानुमितसर्वातम-भावरूपकार्यान्त्रमेयमिति वरणिलङ्गं सर्वातमभावः सर्वतोऽधिक इति तस्य वरणमेव कालादिभ्यो वलिष्ठम् । अतः कालादिक्रपप्रतिबन्ध-कसद्भावेऽपि तत्कार्ये भवत्येवेत्यर्थः। एवमत्र प्रदानवत्सुत्रोक्तसर्वा-तमभावस्वरूपं सफलं श्रुत्या विवेचितं वोध्यम् । हिराद्धसूचितमर्थ-माहुः। \* यल्जिङ्गेत्यादि \*। \* स्चित इति \* निश्चयार्थकहिराद्ध-प्रयोगेण सुचितः। सुत्रशेषमवतारयन्ति । \* ज्ञानमार्गीयेत्यादि \* आत्मादेशे आत्मैवेदं सर्वमिति सर्वस्यात्मत्वेन भानं श्रावितम् । त-था सति खात्मन्यपि तद्मेदो भास्यत्येव । भाते च तस्मिन् विरह-भावप्रतिबन्धादुक्तरूपः सर्वात्मभावो ज्ञानमार्गीयज्ञानप्रतिबद्धो नो-देष्यतीति शङ्कायामाहेत्यर्थः । समाधि व्याकुर्वन्ति अन्तरेत्यादि \* पूर्व भजनानन्द्र इपफलदित्सायां सत्यां हि भगवता विरह्भावः स-म्पाद्यत इति तत्प्रतिबन्धकं न क्रियत इति तस्मिन्नधिकरण एवोप-पादितमिति सा राङ्का तदनुसन्धानेनैव निवार्येत्यर्थः॥ ४४॥ पूर्वविकलपः प्रकरणात् स्यात् कियामानसवत् ॥ पूर्वोक्तमधै

तत्राह । नात्र वरणलिङ्गभूयस्त्वं निरूप्यते, किन्त्वात्मज्ञानप्रकारिवशेष एव । तथाहि । पूर्वप्रपाटक आत्मना सहाभेदः सर्वस्य
निरूपितः श्वेतकेत्पाख्यानेन । अमिग्रे च, सोऽहं भगवो मन्त्रविदेवास्मि नाऽत्मिविदिसादिना नारदस्यात्माजिज्ञासैवोक्ता । एवं
सत्युत्तरमपि तद्विषयकमेव भिवतुमईत्यत आत्मप्रकरणत्वादुभयोः
प्रपाटकयोः पूर्वास्मन् यदभेद उक्तस्तस्यव स्वरूपमात्मन एवदः
सर्वभिसन्तेनोक्तमिति पूर्वोक्तप्रकारादन्येन प्रकारेणात्माभेद एव
सर्वस्योक्तः। तदेवाह। पूर्वस्य पूर्वप्रपाटकोक्तात्माभेदज्ञानस्य विकल्पः
प्रकारभेद एवाऽग्रेऽपि निरूप्यते । तत्रोपपित्तमाह । प्रकरणादिति । एतत्तूपपादितम् । अत्र सिद्धान्तिसम्मतं दृष्टान्तमाह । तद्दृद्यसंवादार्थम् । क्रियामानसवदिति। यथा पूजनप्रकरणे वाह्य
तिक्रयारूपमुच्यते, आन्तरं तु मनोव्यापार्क्षपमुच्यते । न ह्येतावताऽन्यत्तरस्य तद्भिन्नत्वं वक्तुं शक्यम् । प्रकरणभेदात्त्येश्वरापीसर्थः ॥ ४६ ॥

### अतिदेशाच ॥ ४६ ॥

नामक्ष्पात्मकं हि जगत, तत पूर्व सर्वशब्दनानूच तस्मिन

हिंदीकर्नु सूत्रद्वयेनाशङ्कतं इत्याशयेनावतारयन्ति । क्षतत्राहेत्यादिक्षः क्षत्र इत्यन्तम् ॥ । क्षतत्राहेति क उक्तेऽधं पूर्वपक्षा चोदयित । क्षतिक्षित इति क पेतदात्म्यमिदं सर्वमिति महावाक्ये निक्षितः । क्षत्र उत्तरमिति क्ष सनत्कुमारोक्तं प्रत्युक्तरम् । व्याकुर्वन्ति । क तदेविक्षेत्रादि क्षत्र अग्रेऽपीति । नवमेऽस्मिन् प्रपाठके । क उपपादितमिनि क अवतारणग्रन्थ उपपादितम् । क्ष बाह्यं तदिति क बाह्यं पूजन-म् । क्षत्र तदिति क वाह्यं पूजन-म् । क्षत्र ति ।

अतिदेशाच्च ॥ व्याकुर्वन्ति । \* नामेत्यादि \* नामरूपात्मकं हि जगत्, तत्, पूर्वे पूर्वस्मिन् प्रपाठके, पेतदात्म्यमिदं सर्वमिति ब्रह्माभेदो निरूपितोऽग्रे तु ऋगादिविद्या अनुद्य नामात्मकब्रह्मत्वं तत्रातिदिक्यते । नामैवैतन्नामोपास्वेति । इतोऽपि देतोर्ज्ञानमकार-भेद एवाग्रे निरूप्यत इसर्थः ॥ ४६ ॥

## विद्येव तु निर्द्धारणात् ॥ ४७ ॥

तुशब्दः पूर्वपक्षं व्यावर्त्तयति । यदुक्तं सनत्कुमारनारद्सं-वाद् आत्मज्ञानप्रकारविशेष एव निक्ष्यत इति तन्न, किन्तु विद्यव निक्ष्यत इति । अत्रेदमाकूतम् । नायमात्मेति श्रुतिरितरसाधन-निषेधपूर्वकं वरणस्य साधनत्वमुक्त्वा द्यत्रस्थत्वे हेतुत्वं वद् व वरण-

सर्वपदेनान्य तस्मिन् ब्रह्माभेद ऐतदात्म्यपदेन निरूपितः। अग्रे अस्मिन् प्रपाठके तु, यद्वै किञ्चाच्यगीष्ठा इन्यादिना नारदोक्ता ऋगादिविद्या अनूच नामात्मकब्रह्मत्वं तत्रातिदिश्यते । तथैत्र मनःप्रभृतिरूपात्मकं जगत्तत्तच्छव्देनान्य तत्तदात्मकब्रह्मत्वं तत्रादिश्यते ।
अतो यथा कौण्डपायिनां सत्रे मासमिश्रहोत्रं चुहोतीत्यग्निहोत्रनाम्ना
प्रकृताग्निहोत्रधर्मास्त्रत्रादिश्यन्ते तथात्र, नामोपास्वेति स यो नाम
ब्रह्मत्युपास्त इत्यादिवाक्येनोमादी अगद्भपानन्य नामादिशब्देस्तत्तदात्मकब्रह्मत्वं तेष्वतिदिश्यत इत्यतिदेशादिष हेतोर्क्चानप्रकारिवशेष
प्रवाग्रेऽस्मिन् प्रपाठके निरूप्यत इत्यर्थः ॥ ४६ ॥

विद्यैव तु निर्द्धारणात् ॥ उक्तं पूर्वपक्षं सूत्रव्याख्यानेन निरस्यन्ति। \* तुराद्ध इत्यादि \* नतु विद्याराद्धो ज्ञानसामान्ये प्रसिद्धः। सर्वात्मभावस्वक्षपे ज्ञानविशेषे कथं नियम्यत इत्याकाङ्कायां
तदुपपादनाय वरणादिश्रुत्येकवाक्यतया प्रकृतश्चातितात्पर्यं वक्तुं पूर्वे
वरणश्चाति व्याकुर्वन्ति। \* अत्रत्यादि \* अस्याम् उक्तायां श्चतौ वरणश्चत्यविरुद्धं तात्पर्यं तस्माद्धरणश्चत्यर्थं उच्यत इत्यर्थः । वरणश्चतिस्तु—नायमात्मा प्रवचनेन लक्ष्यो न मेधया न बहुना श्चतेन। यमेवैष वृण्तं तेन लक्ष्यसस्येष आत्मा वृण्यते ततुं स्वामिति मुण्डके
कठवल्ल्यां चास्ति। विवृण्यत इति पाठान्तरं चास्ति । \* उक्त्वेति\*

विषयमण्याह । तस्येप आत्मा रृणुते तनुं स्वामिति । तस्य रृत-स्यात्मन एप भगवानात्माऽत एव तत्तनुद्धपः स जीवात्मा । त-दूरणस्यावश्यकत्वज्ञापनाय स्वामिति । सर्वो हि स्वकीयां तनु-मात्नीयत्वेनात्मत्वेन च रृणुने । तद्विशिष्ट एव भोगान भुङ्के ।

पादत्रयेणोक्त्वा । \* अत एवति \* भगवतो वृतात्मत्वादेव । तथाच तस्यैप आत्मा सन्नर्थात्तं स्वां तर्नुं वृणुत इत्यन्वयः । ननु माध्यन्दि-नानामन्तर्यामित्राह्मणे यस्यात्मा शरीरमिति सामान्यत आत्ममात्रस्य ब्रह्मशरीरत्वश्रावणात् कथं वृतस्यैव तत्तन् रूपत्वमित्याकाङ्कायामा-हु:। \* तद्वरणस्येत्यादि \* तथाच यद्यपि तत्र सामान्यत आतम-मात्रस्य शरीरत्वं श्रावितं, तथापि य आत्मानमन्तरो यमयतीति नि-यन्तव्यत्वायैव साधारण्येनैव श्रावितं, न तु स्वकीयत्वकथनपूर्वक-म् । अतः सर्वेषु शरीरत्वे साधारणेऽपि यं स्वीयत्वेनालोचितवाँस्त-मेव वृण्त इत्यर्थः । विवृणुते इति पाठेऽपि विशेषेण वृणुत इत्यर्थः। नन् विवरणपदस्य प्रकाशनार्थकत्वाद्विवृणुत इति पाठेऽयमर्थी न लप्स्यते, किन्तु यं बृणुते तस्य स्वां ततुं प्रकाशयतीत्येवार्थों लप्स्यत इतिचेन्मैवम् । तस्मिन्नपि पक्षे तनुविवरणिळङ्गेनोक्तस्यार्थस्य ला-भात् । तथाहि । सर्वेपां जीवानां तौरुयेऽप्यत्र यं वृणुत इति विशे-षकथनाद्वरजीये कश्चिद्विशेषो विवक्षितः। सोऽपि न जीवे साधार-णरास्त्रीयसाधनजन्मा । पूर्वोद्धांसङ्गत्यापत्तेः । नापि साधनाभाव-जन्मा । पामरपशुकोटमात्रेषु नदापत्तेः । साधनशास्त्रवैयर्थ्यापत्ते-श्च । अतोऽन्यथानुपपत्या भगवदालोचनजन्मैव वाच्यः।सोऽपि, न क्वानिमक्तमाधारणः । भावभेदानुपपत्तेः । स्वं विवृणुन इत्येतावतैव चारितार्थ्येन तनुपदवैयर्थ्यापत्तेश्च । अतस्तनुपदानुरोधात् साका-रस्येव प्रकाशो वक्तव्यः । स तु प्रायो भक्तानामेवेति वरणविषयतया सुखनैव भक्तो छण्यते । यत्तु केचिद्दस्मिन् मन्त्रे, यमेव परमात्मान-मेष विद्वान् वृणुते प्राप्तुमिच्छति तेन वरणेन एष परमात्मा लक्ष्यो, नान्येन साधनान्तरेण । नित्योपलब्धस्वभावत्वात् । कीदशोऽसावा-त्मलाभ इति, उच्यते । तस्य एष आत्माऽविद्यासंछन्नः स्वां परां अत एव तैत्तिरीयकोपनिषत्स्विप ब्रह्मविद्यामोति परिमति सामा-न्यतो ब्रह्मविदः परब्रह्मशाप्तिमुक्त्वाग्रिमची विशेषतोऽवद्द्र। ससं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मित ब्रह्मस्वरूपमुक्त्वा यो वेद निहितं गुहायां परमे न्योमन् सोऽञ्नुते सर्वाद् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चितेत्युक्तम् । एतद् यथा तथाऽऽनन्द्मयाविकरणे प्रपश्चितमस्माभिः।

तनुमात्मा तत्त्वस्वरूपं प्रकाशयति । प्रकाशे घटादिरिव विद्यार्थां सत्यामाविर्भवतीति मुण्डके व्याचकुः। यद्पि काठके, यमेव स्व-मात्मानमेप साधको बृणुते प्रार्थयते तेनैवात्मना वरित्रा स्वयमात्मा लक्ष्यः ज्ञायते इत्येतत्। निष्कामश्चात्मानमेव प्रार्थयते । आत्मनैवात्म-लाभ इत्यर्थः । कथं लक्ष्यत इति । उच्यते । तस्यात्मकामस्यैप आ-त्मा विवृण्ते प्रकाशयति पारमार्थिकीं तनुं स्वां स्वकीयाम् । स्वं याथार्थ्यमित्यर्थे इति । तत्रापि तनुपद्वैयर्थ्यस्य दुर्वारत्वाद् वरणीः यवरित्रोरभेदाङ्गीकाराच व्याख्येयविरोधः स्फूट एव । किश्च । गी-तायाम् । एवं सततयका य इत्यर्जनप्रश्ने भगवता, मच्यावेदय मनो ये मामित्यत्तरेण, चतुर्विधा भजनते मामिति भजनमुपक्रम्यैव, ज्ञानी त्वातमैव में मतमिति ज्ञानिमक्तस्यैवात्मकत्वकथनेन, तपस्विक्योऽधि-को योगीति सन्दर्भे शुष्कज्ञान्यपेक्षया योगिन उत्कर्पमुक्तवा, श्रद्धा-वान भजते यो मां स में युक्ततमो तम इति भक्तोत्कर्पकथने चा-स्मद्कार्थस्यवोपोद्धलनाच्च तदसङ्गतम् । अतो विवरणपदस्य प्र-काशनार्थकत्वपक्षेऽपि तनुप्रकाशिक्षेत्र भक्तस्यैव वरणविपयत्वं निश्चीयत इति तेष्वेव स्वीयत्वं सिद्धातीति पूर्वोक्तप्रकारे न कश्चि-होष इति हृदिकृत्योक्तार्थदाढ्याय श्रुत्यन्तरमाहुः । \* अत एवेत्या-दि \*। तथाच यदि लाभपदार्थः प्रकाशनरूपः श्रुत्यभिषेतः स्यात्त-दाऽस्यामृचि प्राप्तिपदार्थः कामभोगरूपो नोच्येत । अतो न पूर्वोक्ते-ऽर्थे विप्रतिपत्तव्यमित्यर्थः । एतच्छुस्तावपि विप्रतिपत्तिश्चेत्तदा पु-वंग्रन्थमवलोक्य स निरसनीयेत्याशयेन आहुः। \* पतिद्त्यादि \*। आनन्दमयाधिकरणे अक्षरादुत्तमस्य रसकपस्यैव परशब्दार्थत्वेन निणीतत्वात परमव्योमत्वेन चाक्षरस्य तद्धामनो निणीतत्वाद्वर्षेत्रै-

व तत्यातेरपि विचारितत्वात्तथेत्यर्थः । नतु वरणश्रुतिः काठके अ-न्यत्र धर्मादन्यत्राधर्मादन्यत्रास्मात्कृताकृतात्, अन्यत्र भृताच्च भ-व्याञ्च यत्तत् पश्यिस तद्वदेति प्रश्ने, सर्वे वेदा यत्पदमामनन्तीत्या-दिना, एतद्भेवाक्षरं ब्रह्मेति प्रकृत्य पठिता । मुण्डकेऽपि, अथ परा यया तद्क्षरमधिगम्यते यत्तद्द्यमत्राह्यमित्यक्षरमेवोपकम्य पठि-ता । एवं सति पुरुषोत्तमप्रसङ्गस्य कुत्राप्यदर्शनात् । कथमत्रेवं भ-गवत्परत्वेन व्याख्यायत इतिचेत् । अनवधाय वदिस । काठके सर्ववेदवेद्यत्वं परस्यैवोच्यते । तच्च वाच्यवाचकाभेदविवक्षया प्र-णवे वक्तमक्षरपदेन प्रणवं परामृष्य तत्र ब्रह्मत्वमुपासनासाधन-त्वाय विधीयते मन्त्रद्वयेन । ततो, न जायते, न म्रियते वेति मन्त्रद्व-येनोपासकस्वरूपमुका, अणोरणीयान् महतो महीयानित्यादिमन्त्र-त्रयेण तस्य परस्यात्मनो विरुद्धधर्माश्रयत्वादिकमुक्ता, तस्य ज्ञानं कथमित्याकाङ्कायां,नायमात्मेति पठ्यते।अतो न तद्गन्धः । मुण्डकेऽपि प्रथमे मुण्डके यत्तददश्यमग्राद्यमित्यादिना सर्वस्वरूपत्वेनाक्षरं प्र-स्तृतं, द्वितीयेऽपि, यथा सुदीप्तात् पावकाद्विस्फुलिङ्गा इति मन्त्रेण तस्मात सजातीयसृष्टिमुका, दिव्यो ह्यमूर्तः पुरुषः स बाह्याभ्यन्तरो ह्यजः।अप्राणो ह्यमनाः शुभ्रो ह्यक्षरात्परतः पर इति मन्त्रे पूर्वोक्ताद-क्षरात परतः परोऽतिरिक्त उक्तः । तृतीयेऽपि, द्वा सुपर्णेखनेनान्तर्या-मितया तमेव परामृष्य ततो जुष्टं यदा पश्यत्यन्यमीशमित्यादिना तद्दरीरफलमुक्त्वा,ततो ज्ञानप्रसादेनेत्यनेन निष्कलध्यानात्तद्दर्शनमु-क्का ततो ज्ञानप्रसादेऽपि न स्वसामध्येन पश्यति किन्तु तत्समाध्येनै-वेत्याशयेन नायमात्मेत्यादिकं पठ्यते । तेनोभयत्रापिं पुरुषोत्तम एव प्रकृत इत्यनवद्यम् । एतदेव गीतायामुपबृंहितम् । द्वाविमी पृरुषा लोक इत्यारभ्य, प्रथितः पुरुषोत्तम इत्यन्तेन । ननु तथापि शाखा-न्तरस्थस्य वाक्यस्य कथमेतच्छेषत्वमितिचेत् । ऐकार्थ्यादिति इमः हानौ तुपायनेति सूत्रे, कुशाच्छन्दःस्तुत्युपगानदृष्टान्तेषु भालुविनां कुशा वानस्पत्या स्थिता मापातेति निगमस्थवाक्यशेषत्वमीदुम्बर्यः कुशा इति शाट्यायनिवाक्ये सर्वैर्भाष्यकारैराइतम् । जैमिनिना च बाधलक्षणे । अपि तु वाक्यरोषः स्याद्न्याय्यत्वाद् विकल्पस्य वि-धीनामेकदेशः स्यादिति सुत्रे । नातुयाजेष्विति वाक्यस्य, आश्राव-याऽस्तु श्रीषड् यज्ञ ये यजामहे वषडितिदूरस्थवाक्यशेषत्वमाहतम्।

किञ्च पुरुषोत्तमलाभे हेतुभृतं तु भक्तिमार्गे यद्वरणं स्वीयत्वेनाङ्गी-कारक्षं तदेव, न त्वन्यादशमपीति ज्ञापनायाग्रे वद्ति, नायमात्मा बल्लीनेन लभ्य इति । बल्लकार्यं हि मभुवशीकरणम् । तच्च, अहं भक्तपग्रधीनः, वशे कुर्वन्ति मां भक्तेत्यादिवाक्यभक्तिवेति बल्लशब्देन भक्तिरूच्यते । अन्यया पूर्ववाक्य एवेतरनिषेधस्य क्र-

तस्मान्नात्र राङ्कालेदाः ॥ ननु तथापि तेषु तेषु भक्तेषु वरणमपि त-त्तद्वुरूपमनेकविधमिति रसमागीयमेवात्र कथं प्रहीतुं शक्यत इ-त्याकाङ्कायामाडुः \* किञ्चेत्यादि \* तथाग्रिमश्रुत्या तथाश्रयणीयमित्य-र्थः । श्रुतिस्तु मुण्डके, नायमात्मा बल्हीनेन लक्ष्यो न च प्रमादात्त-पसो वाष्यालेङ्गादिति । नतु श्रुतौ बलशब्दो वर्त्तते, न तु भक्तिशब्द इति कथं तेन तिन्नश्चय इत्याकाङ्कायां बलशब्देन तत्याप्तिमुपपा-दयन्ति । \* वलकार्यमित्यादि \*। नच वलशब्दस्य र्शरीरसामध्ये प्रयोगदर्शनाद्धकौ तस्य लाक्षणिकत्वं स्यादिति शङ्काम् । वशीका-रके यस्य कस्यापि सामर्थ्ये तत्प्रयोगदर्शनात् । तृतीयस्कन्धे कपि-लवाक्यं 'बलं मे पश्य मायायाः स्त्रीमय्या जयिनो दिशाम । या करोति पदाकान्तान् अकविज्ञम्भेण केवलिमे ति अकविज्ञम्भसाम-र्थेऽपि तत्प्रयोगात् । अतः कार्यादिशब्दवत्सापेक्षवृत्तिकत्वात् सामर्थ्यसपत्वमादाय तथा प्रयोग इति न लाक्षणिकत्वगन्धोऽपि । नचैते वाक्ये गुणावतारस्य विष्णोर्न तु भगवत इति कथमेता-भ्यां भक्तौ पुरुषोत्तमवशीकारकत्वसिद्धिरिति शङ्कचम् । एकादश-स्कन्धीयचतुर्दशाध्याये 'न साधयति मां योगो न सांख्यं धर्म उद्ध-व । न खाध्यायस्तपस्त्यागो यथा भक्तिर्ममीर्जितोते' भगवद्वाक्येऽपि साधयतिना स्ववशीकारस्यैव बोधनादस्यैवार्थस्य सिद्धेः। तद्वा-क्योपन्यासस्तु स्फुटार्थत्वाद् गुणावतारेऽपि मृलधर्मसमानधर्मता-बोधनार्थत्वाज्क्षेयः । ननु तथाप्यत्र मक्तिरूपमेव बलं विवक्षितं, न इतरद् आत्मनिष्ठाजनितवीयीदि रूपमित्यत्र किं गमकमित्यत आहुः। अन्यथेत्यादि \*तथाच पूर्ववाक्योक्तिषेधेनैव साधनजनितवलस्या-भावे प्राप्तेऽपि, यः पुनर्बलाभावनिषेधस्तद्न्यथानुपपत्तिरेवात्र भक्ते- तत्वात पुर्नवलाभावनिषेधं न कुर्यात । वरणमात्रस्य हेतुत्वमुक्त्वा वलस्य तथात्वं च न वदेत । एतादृशस्य हृदि भगवत्प्राकट्यं भन्वतीबाह । एतैरुपायैर्यतते यस्तु विद्वांसास्येष आत्मा विशते ब्रह्म धामेति । अस्यार्थस्त्वेष आत्माऽऽत्मनोऽप्यात्मा पुरुषोत्तमम्, ब्रह्म अक्षरब्रह्मात्मकं धाम विशते इति धामपदं पुरुषोत्तमस्याक्षरं ब्रह्म सहजं स्थानमिति ज्ञापनार्थमुक्तमन्यथा न वदेत । तेन त-दृहृदये स्वस्थानमाविर्मावियत्वा स्वयं तत्र प्रकटीभवतीति ज्ञाप्यते । प्रकृते स्वेतकेत्पाख्याने परोक्षवादेन ब्रह्माभेदबोधनेन पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वयोग्यता ज्ञाप्यते । अग्रे तु न ह्येतावतैवाधिष्ठाना-

विविद्यतत्वगमिकेत्यर्थः । ननु पूर्ववाक्ये प्रवचनादीनां त्रयाणामेव निषेधो, नेतरेषामिति तत्प्राप्त्यर्थमत बलाभावनिषेधात्र तद्गुपप-त्तिरित्याकाङ्कायां तन्निवारणाय हेत्वन्तरमाहुः । \* वरणेत्यादि \* तथाच तत्रोत्तराई एवकारेण वरणस्यैवात्मलाभहेतुतानिश्चायनात् पूर्वाक्कोंकानां प्रवचनादीनां जीवकृतयावत्साधनोपलक्षकत्वे सिद्धे बलाभावान्पपत्तितादवस्थ्येऽस्मिन् बलाभावनिषेधमुखेन बलहेतता-बोधनात्तदबलं लौकिकमायादिकबलाभ्यामतिरिक्तं भगवद्गुग्रहज-न्यं पृष्टिमाणीयमेव ब्राह्मम् । तचाक्तरीत्या मकिरूपमेवेत्यतः सैवा-त्र गृह्यते। वलपदस्य सामर्थ्यसामान्ये शक्तत्वेऽप्युक्तयुक्त्या तद्विशे-ष एवपर्यवसानादित्यर्थः । एवश्चेतद्रश्रेप्रमाद्स्याछिङ्गतपस्थ यो निषेधसेनाप्रमादस्य सिलङ्गतपस्था सहकारिता बोध्यते । तत्राप्र-मादो भगवदिच्छानुरूपसेवाकरणादिरूपः । सिळङ्गतपश्च सर्वात्म-भावसहितविरहभावरूपं ब्रंयम् । एतदुत्तराईमवतार्थे व्याकुर्वन्ति । \* पतादशस्येत्यादि \*। \* तद्धृदय इति \* तस्यैवं यतमानस्य हृद्-ये। नतु भवत्वेवं श्रुतिद्वयार्थस्तथापि पूर्वसूत्राक्ष्यां यदस्यात्मप्रकर-णादिना जीवब्रह्माभेदपरत्वमाराङ्कितं तस्य कथं परिहार इत्याका-ङ्कायां पूर्वस्यास्य च तात्पर्यमादुः । \* प्रकृत इत्यादि \* प्रकृते छान्दो-ग्यस आत्मवाक्ये श्वेतकेतुपाच्याने । अन्यार्थमन्यकथनकृपो यः

त्मकाऽक्षराविर्भावो भवति, पुरुषोत्तमस्य वा । तथा सित ज्ञानिनां सर्वेषां परशाप्तिः स्याक्तवेतं, भक्ताहमकया प्राह्य इत्यादिवाक्यैः, किन्तु भगवदनुप्रहेण भक्तनङ्गन च भक्तां सत्यामिति
ज्ञापनाय भक्त एव तद्वेषाविकारीत्यपि जार्पायतुं भक्तस्य नारदस्य भगवदावेशयुक्तस्य मनत्कुमारस्य च नवाद उक्तः । तत्रात्मशब्देन पुरुषोत्तम उच्यते । भक्तिमार्गे तु निरुप्धिस्नेहविषयः
स एव यतः । स तु सर्वात्मभावेकममधिगम्य इति सर्वात्मभाव
एव विद्याशब्देनोच्यते । परमकाष्टापत्रं यद्रस्तु तदेव हि वेदान्तेषु
मुख्यत्वेन प्रतिपाद्यम् । अक्षरत्रह्मादिकं तु तद्विप्तृतिकृपत्वेन
तदुपयोगित्वेन मध्यमाधिकारिकल्लेन च प्रतिपाद्यते । तेन तत्र
विद्याशब्दप्रयोग आपचारिकः, सर्वात्मभाव एव मुख्यः । युक्तं
चैतत् । अक्षरविषयिण्या विद्यायाः सक्ताशात्तत उत्तमाविपयिण्यास्तस्या उत्तमत्वम् । एवं सित पूर्वप्रपाठकस्याक्षरप्रकरणत्वा-

परोक्षवादस्तेन जीवसाक्षरब्रह्माभेद्वांधनेन पुरुषोत्तमाधिष्ठानत्वयोन्यता श्राप्यते। अग्ने तद्गिमप्रपाठकं तु, न ह्येतावतेत्युक्तरीत्या योन्यतामात्रेण न सः, किन्तु भगवद्गुग्रहभक्तसङ्गाभ्यां जातायां भक्तौ स इति श्लापितुं तयोः संवाद उक्तस्य च संवाद्य भक्तिमार्गीय- िळङ्गवत्तया तथात्वात् तत्रत्यात्मराब्देन तन्मार्गे निरूपिधप्रीतिविष्यः पुरुषोत्तम प्वोच्यते, न जीवात्मा, नाष्यक्षरब्रह्म। पुरुषोत्तमस्तु सर्वात्मभावेकप्राप्य इति स प्व सर्वात्मभावो विद्याराब्देनोच्यते । किञ्चापरमकाष्ठापन्नामित्याद्यक्तरीत्या वेदान्तस्यापि पुरुषोत्तम प्व तात्त्यम् । यद्यपि मुण्डकं, अथ परा यया तद्धरमधिगम्यत इत्यक्षर- विद्यायाः परविद्यात्त्वमुक्तम् । तथाऽप्यग्रे, अक्षरात् परतः पर इति पुरुषस्य ततः परत्वश्रावणात्तद्विद्यायामेव परविद्यात्वं विश्राम्यतीन्त्यक्षरविद्यायां नान्तरीयकत्तया विद्याराब्दप्रयोगः परत्वोपचारादेवे- ति सर्वात्मभाव एव विद्यापद्पयोगो मुख्यः। तस्या एव च विद्याया

दुत्तरस्य पुरुषोत्तमप्रकरणत्वात्त्वद्धेत्वीसिद्ध्यात उक्तन्यायेन वि-चवाग्रिमप्रपाठके निरूष्यते, न तु पूर्वोक्तात्मज्ञानप्रकारिवशेषः । अत्र हेतुमाह । निर्द्धारणादिति । सुखं त्वेव विजिज्ञासितव्यिम-त्युक्त्वा सुखस्वरूपमाह । यो वै भूमा तत्सुखं नाल्पे सुखमित्त भूमैव सुखं भूमा त्वेव विजिज्ञासितव्य इति । अक्षरपर्यन्तं गणि-तानन्दत्वात पुरुषोत्तमस्यैवानन्दमयत्वेन निर्द्धारणादिसर्थः । स एव भूमा तस्यैव विजिज्ञासितव्यत्वेन निर्द्धारणादिसर्थः । भूमनो लक्षणमग्रे उच्यते । यत्र नान्यत पञ्चतीसादिना । यहिमन् सति नान्यत पञ्चतीसर्थः । तथा सति सर्वात्मभाववतः प्रभु-

उत्तमत्वम्। एवं सत्युभयत्र प्रतिपाद्यभेदेन प्रकरणभेदात्त्वदुक्तस्य प्रकरणैक्यस्वरूपस्य भवद्भिमतात्मविद्याप्रकारविशेषतासाधकस्य हेतोरसिद्धिरित्यस्मद्भिप्रेतमेवात्रोच्यते, न तु त्वदुक्तमित्यर्थः । एवं प्रकरणभेदे सत्यतिदेशोऽण्याकिश्चित्कर एव ।अतिदेशमात्रेण तदवा-न्तरभेदत्वस्य काप्यसिद्धत्वादिति । हेतुं व्याकुर्वन्ति । \* सुखं त्वेवे-त्यादि \* तथाच पूर्वत्र सदेव सौम्येति सद्गुपमात्मानं प्रकृत्य तद्भे-द्शानमुपदिष्टम् । इह तु निरवध्यानन्दरूपं जिज्ञास्यत्वेन निर्द्वारय-ति । यद्यत्र पूर्वप्रकृत आत्मा बोधनीयः स्यात्तदात्रापूर्वे भूमराद्धं न वदेत् । वदति तु भूमपदम् । अतः राद्धान्तरेण पूर्वस्मादात्मनः स-काशाद् भूमपदोक्तस्य भेदे सिद्धे विषयभेदान्नात्र पूर्वोक्तं ज्ञानमुच्य-ते । किन्तु मुख्या सर्वात्मभावरूपैव विद्योच्यते । यद्यपि, सत्यं ज्ञान-मनन्तं ब्रह्मेत्यादिश्रवणात्त्रयाणामविनाभावस्तर्थापि सावधिनिरवधि-त्वाभ्यामानन्दस्य भेदात् पूर्वत्र गणनापरिच्छिन्नस्येव तस्य सिद्धिर्न तु निरवधेः । अतो भूमपदेनात्र तस्यैव निर्द्धारणात् तथेत्यर्थः । ननु भूमाऽत्र जिल्लास्यत्वेनोच्यते, तावता सर्वात्मभावः कथं लक्ष्यत इत्या-काङ्घायामाद्वः। भूमन इत्यादि । तथाच भूमलक्षणस्थेन यत्रेति पदेन पूर्वोक्तरीत्या भूमञ्चानसत्तासूचनात्तज्ञानरूपत्य सर्वातमभावत्य लाभ इत्यर्थः । नतु भूमलक्षणे तदितरदर्शनं निषिद्ध्यते । सर्वात्मभाववतां तु तद् दृश्यते इति कथं तेन तल्लाम इत्यत आहुः। \* तथा सतीत्या-

दर्शने ससपि लीलोपयोगिवस्तुद्रश्ननादिकमनुषपन्निमित राङ्का तु, तस्य ह वा एतस्येवं पश्यत एवं मन्वानस्येवं विज्ञानत आत्मनः प्राणा इसादिना निरम्ता वेदिनव्या । तैः मह लीलां चिकीषतः प्रभुत एव सर्वं सम्पद्यते, न तु भक्तमामर्थ्यनेति भावेन तदुक्तेः ॥ ४७ ॥

#### द्रीनाच्च ॥ ४८ ॥

हत्र्यते च सर्वात्मभाववतां भक्तानां व्रजमीयन्तिनीपभृतीनां पूर्वीयतरिवस्मृतिभगवत्स्पर्शादिनाग्रे सर्वसायर्थ्वीयति व्यासः स्वानुभवं प्रपाणत्वेनाह । उक्तश्च श्रीभागवते, ताभिरेव, चित्तं सुखेन
भवताऽपहृतं गृहेषु यिन्निर्विशत्युत कराविष गृह्यकृत्ये, पादौ
पदं न चलत इसादिना । तेन ज्ञानशक्तिकियाशक्तितिरोधानसुक्तं भवति । अग्रे तदाविर्भावादिकं स्फुटमेव ॥ ४८ ॥

ननु सनत्कुमारनारदसंवादात्मकमेकं वाक्यम् । तत्रोपक्रमे मन्त्रविदेवास्मि नात्मविच्छ्रुत्र होवं ते भगवद्दशेभ्यस्तरित शोक-मात्मविदिति, सोऽहं भगवः शोचामीसादिना स्वात्मज्ञानस्यैवोपक-मादुपसंहारोऽपि तमादायैवोचितः । अग्रेचेद् आत्मपदानामीश्वर-

दि \*। \* तथा सतीति \* सर्वत्र भूमद्र्शने सित । \* तैः सहिति \* प्राणादिभिधेर्मैः सह । तथाच ताहराळीळोपयोगिपदार्थद्शनं प्रभु-सामर्थ्यकारितम् । भगवदिच्छाया एव तथात्वात् । न तु स्वकृतम-तस्तेषां भगवदेकद्रपृत्वं निर्वाधमतः सुस्तेन तळ्ळ्ळणात्सर्वातमभाव-ळाभ इत्यर्थः ॥ ४७ ॥

दर्शनाच ॥ राब्देनान्याद्शेनं साधियत्वा प्रत्यक्षेणापि साधयती-त्यारायेन व्याकुर्वन्ति । \* इर्यते इत्यादि \* । \* स्वानुभवमिति \* स्वयं समाधावनुभूतम् । शेषं निगद्व्याख्यातम् ॥ ४८॥

परत्वं स्याद्वाक्यभेद उमक्रमिवरोथश्च स्यात तस्माद्वाक्यानुरोधातः पूर्वज्ञानप्रकारविशेष एवायमिति मन्तव्यमिसत उत्तरं पठित ॥

श्रुत्यादिबलीयस्त्वाच न बाधः ॥ ४९ ॥

नैवं वाक्यानुरोधाद्वरणेन सर्वात्मभावलिङ्गभूयस्त्वं वाधित-व्यम् । वाक्यापेक्षया श्रुतिलिङ्गयोर्वलीयस्त्वात् । एतद्बलीयस्त्वं तु, श्रुतिलिङ्गवाक्यमकरणस्थानसमाख्यानां समवाये पारदौर्वल्य-मिति जैमिनीयसुत्रे सिद्धम् । प्रकृत इतरसाधननिषेधपूर्वकं, य-मेगैष दृणुते तेन लभ्यस्तस्येष आत्मा दृणुते तनुं स्वामिति श्रुति-

श्चत्यादिबळीयस्त्वाच न वाधः । सूत्रमवतारयन्ति । \* त-न्वित्यादि \*। नन् मास्त्वस्य पूर्वप्रकरणशेषत्वम्, तथाष्यस्य प्रपा-ठकस्यान्तमेकवाक्यत्वं तु निःसन्दिग्धमः । विषयभेदाभावातः । तत्न चोपक्रमे सोऽहं भगव इत्यादिनात्मैव पृष्टः । उपक्रमश्चासञ्चातिव-रोधत्वादुपसंहारात् प्रवल इति पूर्वमन्त्रे स्थितम् । अत उपसंहारोऽ-प्युपक्रममादायैव नेतुम्चित इति तत्रत्या आत्मशब्दास्तत्परा एव युक्ताः।अग्रे चेद्,अथात आत्मादेश इत्यादीनामात्मपदानामीश्वरपर-रवं स्यात् तदा ऐकार्थ्याभावादथात आत्मादेश इत्यादिकं भिन्नं वा-क्यं स्यादुपक्रमविरोधश्च स्यादत उपक्रमगतात्मवाक्यानुरोधात प-र्धप्रकरणोक्तो ज्ञानस्य प्रकारकविशेष प्वायमिति मन्तव्यम् । किञ्च अत्र हि वरणिलङ्गं सर्वात्मभावो न भूमलक्षणवाक्यमात्रेण सिद्धा-ति. येन प्रकरणमनाइत्य स गृह्यते । किन्तु तदारभ्य, आत्मन एवेदं सर्विमित्यन्तेन।अतः सन्दर्भी यथा सर्वीत्मभावबोधकमवान्तरप्रकर-णं, तथा प्रपाठकः सर्व आत्मबोधकं महाप्रकरणमतो भूमलक्षण-वाक्यस्य सन्दिग्धत्वात् प्रपाठकरूपं महाप्रकरणमेवानुसर्त्तव्याम-त्यत उत्तरं सूत्रं पठतीत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* नैवर्मित्यादि \* । \* भूयस्त्वामिति । परमात्कर्षः । तत्र किं श्रुत्यादिकमित्यपेक्षायां पूर्व श्रुतंरकत्वात्तां समारयन्तो लिङ्गं स्फुटीकुर्वन्ति । \* प्रकृते इत्यादि \*। अयमर्थः । सत्यमिद्मात्मबोधकमान्तमेकं वाक्यम् । उपक्रमश्च बली- र्वरणमात्रलभ्यत्वमाह। एतद्ग्रे च नायमात्मा वल्रहीनेन लभ्य इत्यु-पक्रम्यतैरुपायेर्यतते यस्तु विद्वास्तस्येष आत्मा विश्वते ब्रह्मधा-मेति श्रुतिः पट्यते। एतच्च, विद्यव तु निर्द्धारणादिसत्र निर्द्ध-पितम्। अपरञ्च, नात्मवित् तरित शोकमात्मविदितिनारद्वा-क्यानुवादयोरात्मपद्मुत्तमपदनात्मकेन लिङ्केन पुरुषोत्तमप्रमितिः

यान्. तथापि स नाभ्वप्रतिप्रहेष्टिवाक्य इव निःसन्दिग्धः। तत्रत्या-त्मपद्स्य जीवाक्षरपुरुयोत्तमसाधारण्यात् । तथा सति तत्र को वा याह्य इति विमर्शे नारदस्य शोकतारकात्मज्ञानार्थे प्रष्टं प्रवृत्तत्वेन ताहरा पवातमा प्राह्यः।स च निरवधिसुखद्भपत्वात पुरुषोत्तम पव। न जीवो. नाष्यक्षरम् । आद्यस्य दुःखित्वाद्न्यस्य गणितानन्दत्वात् । अतो निरविधसुखरूपात्माभिधायिका या भूमश्रुतिः सा वाक्याद् वछीयसी । वुभुत्सितात्मस्वरूपनिर्णायकत्वात् । किञ्च । आत्मलामा-न्न परं विद्यत इतिश्रुत्यन्तरे आत्मलाभस्य परमलाभत्वश्रावणाच्छोक-तारकांऽप्यात्मा लक्ष्यमान एव शोकं तारयति, न त्वलक्ष्यमानः । लामश्च न ज्ञानमात्रम् । किन्तु स्वाधीनतापुरस्कृतम् । प्रकृते च यदा वै सुखं लभत इत्यादिकथनालुभ्यमानस्येव निरवधिसुखहप-स्य भूमनः शोकतारकत्वमभिसंहितम् । तस्य च, इतरनिपंचेत्याद्य-क्तरीत्वा वरणश्रुतिस्तन्मात्रलक्ष्यत्वमाह । एतद्ग्रे चं नायमात्मेति भक्तिलक्ष्यत्ववाधिका श्रुतिः पट्यते । अतः आत्मज्ञानस्य द्वायमान-स्यात्मनो वा शोकतारकत्वसम्पादिका, लभत इति लामश्रुतीश्च ता-हरी। तथा, यमेवेप इति श्रुतिवरणमात्रलभ्यत्वमात्मन आह। तद-ग्रिमा च भ त्यादिलक्ष्यत्वम् । तानि च वरणस्यैव व्यापारभूतानि पतद्रे पुरुषोत्तमस्य लिङ्गम्।पुरुषः सपरः पार्थभक्त्वा लक्ष्यस्त्वन-न्ययेतिगीतावाक्यात् । एतिछङ्गं, चकाराद् भूमादिश्रुतिः। उभयमपि, विद्येवेति सूत्रे निरूपितम्। अत श्रुतिबोधको ग्रन्थः प्रायस्त्रुटित इति प्रतिभाति । पूर्वोक्तस्य छिङ्गस्य श्रुत्यन्तरस्थत्वात् प्रकृतसन्दर्भस्यं लिङ्गं दर्शयन्ति \* अपरश्चेति \*। \* नारदवाक्यानुवादयोरिति \*। नारद्वाक्ये तर्नुवारे च। \* उत्तमप्रशात्मकेनेति \* अस्ति भगवो क्षायते । स हि सर्वेभ्य उत्तमोऽतो वसेत्युपास्यत्वेन सनत्कुमारोक्तमित्रह्मं ततस्ति भृयोऽस्तित्यपृच्छद । अन्ते सर्वाधिकत्वेन
सुस्तात्मकत्वेन भृमानं श्रुत्वा तथा नापृच्छद किन्तु तत्माप्त्यर्थम् ।
असार्वा कस्मिन मितिष्ठित इसपृच्छद । तदा सर्वात्मभाववत्स्वेव
मितिष्ठित इसारायेन सर्वात्मभाविङ्कात्मकं भावं, स एवाधस्ताद्
इसादिनोक्तवान् ॥ ४९ ॥

नन्वेतया श्रुसा न सर्वात्मभाविष्ठङ्गात्मको भाव उच्यते, किन्तु व्यापकत्वेन सर्वक्ष्यत्वेन स्वभिन्नाधिकरणाभावदन्यत्रा-मतिष्ठितत्वमेवोच्यत इसत उत्तरं पठित ।

> अनुबन्धादिभ्यः प्रज्ञान्तरपृक्तववद् दृष्टश्च तदुक्तम् ॥ ५० ॥

नाम्नो भूय इत्यादि रूपाधिक्यप्रशातमकेन । एतदेव विभजनते ।

\* स हीत्यादि \* । स पुरुषोत्तमो हि निश्चयेन । स उत्तमः पुरुष
इति श्रुतेरतोऽस्मि लोके वेदे चेति स्मृतेः सर्वेश्यो नामादिप्राणपर्यन्तेश्योऽश्चराच्चोत्तमः। अतो नामाद्याऽऽशान्तेषु ब्रह्मेत्युपास्यत्वेन कथनात् । सनत्कुमारोक्तप्रतिरूपं = सनत्कुमारेण, नाम्नो वा व भूयोऽस्तीत्याद्युक्ते तन्मे भवितु भगवानित्येवं तल्लक्षितरूपम् । ततस्ततो
भूयोऽस्तीति ज्ञात्वा अपृच्छत्। अन्ते पश्चात् सर्वाधिकं भूमानं श्रुत्वा,
तथा, अस्ति ततोऽपि भूय ? इत्येवं नापृच्छत्, किन्तु तद्धिष्ठानमपृच्छत्। तथाचैतत्प्रश्नद्वयसामर्थ्यनाप्युपक्रमगतमात्मपदं पुरुषोत्तमपरमिति निश्चीयते । वाक्यालिङ्गस्यापि बलीयस्त्वादित्यर्थः ।
नन्वस्त्वात्मपदं पुरुषोत्तमपरं, तथापि विविश्वतसर्वात्मभावबोधकस्यात्रादर्शनात् कथं न तङ्क्यस्त्वबाध इत्यत आहुः \* तदेत्यादि \*
तथाच द्वितीयप्रश्नोत्तरे सर्वात्मभावलिङ्गस्य दर्शनान्न तद्बाध इतथांः । पतेनावश्यकोपपत्तिरत्र वाक्यतात्पर्यनिर्णायिकेत्युक्तम॥४९॥
अनुषन्धादिभ्यः प्रज्ञान्तरपृथकत्ववद् दृष्टश्च तदुक्तम्॥ सूत्र-

मवतारयन्ति । \* निन्वत्यादि \*। तथाच पूर्वमुपक्रमगतवाक्य-

भूमस्तक्षं श्रुत्वा स भगवः किस्मित् प्रातिष्ठित इति प्रक्ते स्वे महिम्नीत्युत्तरम् । तद्र्यस्तु स्वीयत्वेन द्वते भक्ते यो महिम-क्षः सर्वात्मभावस्तिस्मिन्निति स्वक्षात्मके महिम्नीति वा । भग-वदात्मकत्वादः सर्वात्मभावस्य । तदिन्तरस्य साक्षान्पुरुषोत्तमाप्रा-पकत्वाद्मयेव तत्नापकत्वादः परमकाष्ठापन्नमहित्वक्षपोऽयमेव भाव इति महिमशब्देनोत्त्यते । स तु वित्रयोगभावोद्ये सस्येव सम्यग् श्रातो भवति व्यभिचारिभावः । ते त्वनियनस्वभावा इति ज्ञाप-

वलेन प्रत्यवस्थाने तस्य वाक्यस्य सन्दिग्धार्थत्वादुपसंहारगतन्वे-ण्यसन्दिग्धाश्यां ततः प्रवलाश्यां श्रुतिलिङ्गाश्यामतद्वाक्यार्थनिर्ण-येनात्र ताश्यामात्मपदस्य पुरुषोत्तमपरत्वेण्येतया द्वितीयप्रश्नश्रुत्या यत् सर्वात्मभावसमर्थनं तत्र युक्तम् । तदुत्तरश्रुतौ पुरुषोत्तमस्य स्वप्रतिष्ठताया एव सिद्ध्या भवदुक्तसर्वात्मभाववद्धकस्याधिकरण-ताया असिद्धौ सर्वात्मभावस्यात्र प्रतिपत्तुमशक्यत्वादित्याशङ्का-यामिदं सूत्रं पठतीत्यर्थः । उक्ताशङ्कानिवारकं सौत्रं हेतुमुक्तश्रात-विचारमुखेन व्याकुर्वन्ति । \* भूमत्यादि । \* यदुक्तमत्र सर्वात्मभा-वलिङ्गात्मको भावो नोच्यत इति । तत्र । यतोऽत्र भूमस्वरूपश्रव-णानन्तरं तदाधारप्रश्ने सनत्कुमारेण स्वे महिम्नीत्युक्तरमुक्तम् ।

तत्र स्वपदस्यात्मीयवाचकत्वे स्वीयत्वेन वृतो यो भकस्तिष्ठिष्ठो यो महिमा सर्वात्मभावक्षप उत्कर्षस्तिसिन्नित्यर्थो भवित । यदि च स्वपदमात्मवाचकं, तदा स्वक्षपात्मके महिम्नीत्यर्थो
भवति । स च महिमा सर्वात्मभाव एवेत्युभयथापि तस्य महिम्नो
भगवत्स्वक्षपात्मकत्वात्स्वपदेन विरुद्धते । नच तस्य स्वक्षपात्मकत्वे
कथं महिमक्षपत्वमिति शङ्कृतीयम् । सेतुत्ववदुपपत्तः तदितरस्य
पुरुषोत्तमभिन्नस्य तत्प्रापकत्वाभावादस्य तदात्मकभावस्येव तत्प्रापकत्वाद्यमेव सर्वोत्कृष्ट इत्ययमेव महिमपदेनोच्यते । स तु विप्रयोगभावोदये सत्येव सम्यक् परमत्वेन क्षेण व्यभिचारिभावेक्षातो
भवति । ते त्वनियतस्वभावा इति ज्ञापयितुं, त्रिविधाः, तदादेशाऽहद्वनरादेशात्मादेशक्षपास्तिस्रो विधास्तस्य भावस्य ज्ञापकाः प्रकारास्तां-

यितुं त्रिविधाः । स एवाधस्तादिसादिना, आत्मैवेदः सर्विमिसनतेन निरूप्य भूमप्रतिष्ठाधिकरणप्रक्रने यदुत्तरितं स्वे महिस्नीति
तमेवानुवध्नाति, स वा एष इसनेन तच्छब्दस्य पूर्वपरामार्शित्वात । एवं सित त्वदुक्तमन्यत्राप्रतिष्ठितत्वं चेदिह प्रतिपाद्यं स्यात
तदोक्तरीसाऽनुवन्धं न कुर्यादहङ्कारादेशादिकं च न कुर्यादुक्तपक्नोत्तरं स्वाऽन्यवस्त्वभावान्न क्वापीसेव वदेत । तस्माद्समदुक्त

स्त्रीत प्रकारान स प्वाधातादित्यारभ्यात्मैवेदं सर्वमित्यन्तेन निरूप्य भूमप्रतिष्ठाप्रश्ने यदुत्तरितं महिम्नीति तं महिमपदोक्तं भावमेवानुब-ध्नाति. स एव एष इति तच्छद्धस्योक्तमहिमपरामार्शित्वात् तस्मिन भक्ते एवं पश्यित्वरादिना तत्कर्मकदर्शनादिककृताबोधनेन तद्भाव-वैशिष्टचं वोधयँस्तमेव भावं महिमपदे ऽनुषञ्जयति । तथाच, अनुव-ध्नातीत्यज्ञवन्धः पचाद्यच् । पूर्वे स्वपदेनार्थवलेन वा उक्तं भावम-त्रलक्षीकृत्य वध्नाति नियमयतीत्यनुबन्धः, स एष एवं पद्मिति-वाक्यस्यः। स इति पूर्वपरामर्शः। आदिपदेन त्रिविधभावबोधकाःप-इयदाद्यो धर्माः। स च तदाद्यश्चेत्यनुबन्धाद्यः । द्वन्द्वः । तेभ्यो-Sनुबन्धादिभ्यश्चतुभ्यों हेतुभ्यः सर्वात्मभाव एव दढीकियत इति तस्य न वाध इति सूत्रे योजना । न वाध इति पूर्वसूत्रस्थमत्राप्यनु-षज्जते, वस्तुतस्त्वत्र,प्रज्ञान्तरपृथक्त्वविद्वित दृष्टान्तवोधितं भावपृथ-क्त्वमेव साध्यम् । तथाच प्रज्ञान्तरस्य यथा पृथक्त्वमस्ति तथा-ऽस्य भावस्यापि पृथक्तवम् । यदि हि स्वे महिम्नीखत्रान्यत्राप्रतिष्ठि-तत्वादिकमभिषेतं स्याद्, न भावपृथक्त्वं तदानुबन्धादिकं न कुर्या-त्। करोति च तदतस्तथेत्यर्थः । पृथक्तवप्रकारश्चाप्रे भाष्य एव मु-मुञ्जभक्तस्यत्यादिरूपे तद्विवरणे स्फुटः। एवं स्वोक्तं व्यवस्थाप्य प-रोक्तं दृषयन्ति । \* एवं सतीत्यादि \* । \* एवं सतीति \* अनुब-न्धादिस्वरूपविचारेणोक्तरीत्या श्रुतेः सामञ्जस्ये सति । एवं सती-त्यस्य तस्मादित्यनेन सम्बन्धः । तथाचैवं श्रुतिसामञ्जस्ये सित त स्मात् । अनुबन्धकरणाहङ्कारादेशादिकरण-नक्वापीत्यवदनकपाद्धे-तुत्रयात् तथेत्यर्थः। ननूकहेतुत्रयाद् यद्यपि पूर्वपक्ष्याभिमतं बाध्य-ते, तथापि त्रिविधभावैः सिद्धान्स्यभिमतं कथं सिध्यतीत्याकाङ्का- एव मार्गोऽनुमर्त्तव्यः । आदिपदात त्रिविधा ये माता उक्तास्तेपामिष स्वस्पेमवं पश्यक्षेवं मन्त्रान एवं विज्ञानिक्षित क्रमेण यक्रिक्षितं तदुच्यते । पृतं द्यातिविगादभावेन तिद्तरास्फुर्त्या तमेव
सर्वत्र पश्यति । एतद्वोक्तमेवं पश्यित्रस्तेन । ततः किञ्चिद्वाद्यानुमन्धानेऽहङ्क्कारादेशो भवति । स त्वहमेव सर्वतः स्वकृतिसामध्येन तं पकटीकरिष्य इति मनुते । करोति च तथा। अत एवान्वेपणगुणगाने कृते ताभिः । एतद्वोक्तमेवं मन्त्रान इसनेन । ततो
निरुपिधस्नेहिविषयः पुरुपोत्तम आत्मशब्देनोच्यते इति तदादेशो
भवति।तदा पूर्वकृतस्वसाधनवक्तत्रस्यज्ञानेनातिद्रन्ययुक्तसहजस्नेहजविविधभाववान भवति । तदेतदुक्तमेवं विज्ञानिक्सनेन । अत
एवोपसर्ग उक्तः । ततोऽतिद्रन्येनाविभीवे सति या अवस्थास्ता
निरूपिता आत्मरितिरसादिना । अत्रात्मशब्दाः पुरुपोत्तमवाचका द्वेयाः । अन्यथापचारिकत्वं स्याद । मुख्ये सम्भवति तस्यायुक्तत्वाद । ननु सर्वात्मभावस्यापि मुक्तां पर्यवसानमुत नेति

यामादिपदोक्तानां स्वरूपं व्याख्यातुं प्रतिज्ञानते। \* आदीत्यादि \*
\* तदुच्यत इति \* तद् व्याख्यायते। व्याकुर्वन्ति। \* पूर्वमित्यादि \*
\* पतद्वेति \* पतादशं दर्शनमेव। \* स त्विति \* अहङ्कारादेशवासतु। तथाचाहङ्कारादेशोक्तरीत्या स्वमाने खिस्मन् सामर्थ्यविशेषमानादहमेव सर्वः प्रकारेः स्वसामर्थ्येन तं प्रकटीकरिष्य इति
मनुत इत्यादिकयाऽनया फिक्ककयाऽहङ्कारादेशफलमुक्तं प्रामाणिकत्वाय परिचायितं च। ततो निरूपधीत्यादिना चात्मादेशमानफलमुक्तम्। एवं विधात्रयोक्तानां स्वरूपं व्याख्यायात्रिमग्रन्थं योजयनित । \* ततोऽतिदैन्य इत्यादि \* सूत्रांशमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* नन्क्युक्तिमिरत्र भवतु सर्वोत्मभावस्तथाप्यत्र फलत्वेन
सर्वग्रन्थिशिवमोक्षस्यवोक्तत्वात्तस्य च, भिद्यते हृद्यग्रन्थिरिति श्र-

संशयनिरासाय दृष्टान्नमाह, प्रज्ञान्तरपृथक्तवविदिति। सुमुक्षुभक्तस्य स्वेष्टदातृत्वेन भगविद्वपियणी या प्रज्ञा सा सर्वात्मभाववद्धक्तप्रज्ञान्तः प्रज्ञान्तर्गित्युच्यते । तच्च कर्मज्ञानं तदितरभक्तप्रज्ञाभ्यः पार्थन्येन तिदृष्टमेव साध्यति । तथा सर्वात्मभाववतो भक्तस्य यत्यन्कारिका भगविद्वपियणी प्रज्ञा तमेव प्रकारं स भावः साध्यति नान्यमिति न मुक्तौ पर्यवसानिमद्यर्थः । अत्र व्यासः स्वानुभवं प्रमाणत्वेनाह । दृष्टश्चेति। उक्तभाववतो भक्तस्य प्रमुस्वरूपदर्शना-द्यितिरक्तफलाभावोऽस्माभिरेव दृष्ट इद्यर्थः । एताद्दशां अनेके दृष्टा इति नैकस्य नाम गृहीतम् । अत्र शब्दमपि प्रमाणमाह । तदुक्तमिति । भगवतिति शेषः। श्रीभागवते दुर्वाससं प्रति, अहं भक्त-पराधीन इत्युपक्रम्य, वशे कुर्वन्ति मां भक्त्या सित्स्वयः सत्पति यथेति । यो हि यद्वशिकृतः स तदिच्छानुरूपमेव करोसतो न

त्यन्तरस्वारस्येन परावरदर्शनस्य यत्फलं तस्यैवात्र प्राह्यत्वात्तस्य च, तमेत्रं विद्वानमृत इह भवतीत्यादिश्रुत्यन्तरेषु मुक्तिरूपस्यैव सि-इत्वाद्स्य भावस्यापि मुक्तावेव पर्यवसानमिति फलतो न कश्चि-द्विशेषः । अथ, न, तदोक्तस्य फलवाक्यस्य विरोध इत्यस्यापि फलवलेन पूर्वञ्चानविशेषत्वमेवाद्त्तंव्यमितिशङ्कानिरासाय दृष्टान्तमाहेत्यर्थः । दृष्टान्तं व्याकुर्वान्त । \* मुमुञ्जभक्तस्येत्यादि \* तथाच अन्या प्रज्ञा प्रज्ञान्तरं, तत्कृतं पृथक्तं प्राज्ञान्तरपृथक्त्वम् । षष्ठ्यर्थे चितः । अतः प्राज्ञान्तरफलस्येवैतत्फलस्यापि पृथक्त्वमेवेति नैतस्य बाध इत्यथः । नच फलोक्तिवरोधः । द्र्यानस्य प्रागेव जातत्वादत्र वतो अतिरक्तस्यैव फलस्य सर्वेषाम् एकत्वपर्यन्ताशास्यत्वरूपाणां प्रस्थीनां प्रकृष्टो विलक्ष्यो यो मोक्षः पुनस्तद्वनुद्भवर्षसस्याभिष्रेतस्थानां प्रकृष्टो विलक्ष्यो यो मोक्षः पुनस्तद्वनुद्भवर्षसस्याभिष्रेतस्थानां प्रकृष्टो विलक्ष्यो यो मोक्षः पुनस्तद्वनुद्भवर्षसस्याभिष्रेतस्थानां प्रकृष्टो विलक्षयो यो मोक्षः पुनस्तद्वनुद्भवर्षसस्याभिष्रेतस्थानां प्रकृष्टो विलक्षयो यो मोक्षः पुनस्तद्वनुद्भवर्षसस्याभिष्रेतस्थानां । अग्निमशेषद्भयमवतारयन्ति । \* अत्र व्यास इत्यान्ति । \* अत्र श्राह्मस्यादि च \* । तादशां मुक्तिपर्यन्तानिच्छां

सायुज्यादिदानं, किन्तु भजनानन्ददानमेव। तेषां मुक्तयानिच्छा तु, 'भित्सेवया पतीतं च सालोक्यादिचतुष्ट्यम् । नेच्छिन्ति सेवया पूणाः कुतोऽन्यत् कालिविष्लुतम् । स्वर्गापवर्गनरकेष्वपि तुल्यार्थदिशिनः । सालोक्यमार्ष्टिमामीष्यमाष्ट्प्यैकत्वमप्युतः । दीयमानं न
यह्नितिविना मत्सेवनं जना'इसादिवाक्यमहस्त्रीनंणीयते ॥ ५०॥

न सामान्यादप्युपलब्धेर्मृत्युवन्न हि लोकापत्तिः ॥ ५१॥

नतु नान्यत् पश्यतीखारभ्य सर्वस्य प्रपाटकस्य सर्वात्मभाव-निक्ष्पकत्वोक्तिरनुपपन्ना । अत एवात्मपदानां पुरुषोत्तमपरत्वो-क्तिश्च । यतत्तस्य मुक्ताविष कामाभावः प्रतिपाद्यते। अत्र तु तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवतीति श्रुतिः पत्र्यते । एवं सित न तिन्नक्ष्पणमत्रेति वा वाच्यं, तद्भाववतोऽप्यन्यकामवत्त्वमिति वा । द्वितीयस्योक्तप्रमाणपराहतत्वेनाद्यपन्न एवाश्रयणीय इति पूर्वपक्षं निरस्यति । नेति । तत्र हेतुमाह । सामान्याद्प्युपल्रब्धेरिति । त-

निगमयितुमाहुः । \* तेषां मुक्त्यनिच्छेत्यादि \* । तथाच ज्ञानमा-गीयभगवद्द्यते हृदयग्रन्थिभेदनं नानाविधवृत्त्यतुद्यक्षपम् । अत्र तु सर्वग्रन्थीनां प्रविमोक्षो भगवद्विषकनानावृत्त्युदयेऽपि एकत्वपर्य-न्तानिच्छारूप इति दर्शनभेदात् फल्लभेदस्तत्कतुन्यायाद्प्युपन्न इत्यर्थः ॥ ५०॥

न सामान्याद्प्युपल्रब्धेमृत्युवन्न हि लोकापितः ॥ सूत्रमव-तारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । \* प्रतिपाद्यत इति \* । श्रीभागवते कपिलादिवाक्यैः प्रतिपाद्यते । \* अत्र त्विति \* श्रौते सनत्कुमारवा-क्ये तु । \* एवं सतीति \* स्मृतिश्रुत्योर्विरोधे सति । \* उक्तप्रमा-णपराहतत्वेनेति \* । उक्तस्मृतिवाक्यपराहतत्वेन । व्याकुर्वन्ति । \* नेतीत्यादि \* । \* नेति \* । यदुक्तमत्र सर्वोत्मभावो नोच्यत त्समानधर्मयोगादिष तत्ययोगः श्रुताबुपलभ्यतेऽनेकशो यतः । मकृतेऽिष विविधानां लोकानां विविधसुखप्रधानत्वाद्भगवत्सम्बन्धिषु सर्वेषु सुखेषु कामचारो भवतीति श्रुतेरथों क्रेयः । ननु यथाश्रुत एवार्थोऽस्तु तत्राह । न हि लोकापित्तिरित । सर्वात्मभाववत
इति प्रकरणाद, नान्यद पश्यतीत्यादिधर्मविशिष्टस्यात्मनः प्राणादिसर्ववतो लोकसम्बन्धो युक्तिसहोऽिष नेति क्रापनाय हिशब्दः ।
किश्च । एतद्रेश, न पश्यो मृत्युं पश्यतीति श्रुसा यथा
मृत्युनिषेधः क्रियते तथात्मन एवेदः सर्वामितिश्रुसैवकारेणात्मातिरिक्तव्यवच्छेदः क्रियत इति मृत्युवल्लोकोऽिष न सम्बध्यत इसाह । मृत्युवदिति । तत्र रोगादीनामिष दर्शननिषेधे ससिष मृसोरेव पन्निदर्शनमुक्तं तेन भक्तानां लोकान्तरसम्बन्धस्तत्तुल्य इति
क्राप्यतेऽत एव, नोत दुःखमितिदुःखसामान्यनिषेधोऽग्रेकृतः॥५१॥

इति, तम्न युक्तमित्यर्थः । हेतुं विवृण्वन्ति । \* तदित्यादि \* । \*अनेकरा इति \* । यथा, अजामेकामित्यम्न, सृष्टीरुपद्धातीत्यादों च ।
तथाच यत एवम अतः प्रकृते कामचारवाक्येर्पए विविधानां विविधसुखप्रधानत्वात्तेन साधम्येण भगवत्सम्वन्धिषु पूर्वोक्तंषु रितकीडादिषु सुखरूपेषु पदार्थेषु लोकपद्प्रयोग इति तेषु कामचारो
भवतीति श्रुतेरथों श्रेयो न नामादिलोकपरः । भगवत्सम्वन्धिनस्तु
सर्वात्मभाववत इष्टा, पर्ताङ्क्ष्मास्तु मुक्तिपर्यन्त नेष्टा इति नैतेनाम्न
सर्वात्मभावाभावः शक्यशङ्क इत्यर्थः । यथाश्रुतार्थस्याम्रहणे युक्तिश्रेयनाय दृष्टान्तं व्याकुर्वन्ति । \* किञ्चत्यादि \* । \* अतिरिक्तव्यवच्छेद इति \* । प्रापश्चिकसर्वव्यवच्छेदः । सूत्रे मृत्युवदिति पष्टययं वितः । तथाच मृत्योरिव लोकानामण्यापित्तनेत्यर्थः । अन्यद्विहायेतस्यैव कथनेन यत् सूच्यते तत्, तत्र गमकं चाहुः । \* तत्रेस्यादि \* ॥ ५१॥

# परेण च शब्दस्य ताहिध्यं भूयस्त्वात्त्व-ऽनुबन्धः ५२॥

अत्र हेत्वन्तरमाहाऽस्मिनेव श्लोको, सर्वमाप्नोति सर्वश्च हित परेण पदेन शब्दस्य श्रातवाक्यस्यात्मन एवेदः सर्वमिति यत पूर्वोक्तं श्रातवाक्यं तिद्वध्येव मतीयते हाते न लोकसम्बन्धो वक्तं शक्य इत्यर्थः । नन्वात्मन एवेदः सर्वमिति यत् पूर्वे श्रातवाक्यं तेनवैतद्र्थलाभे पुनस्तदुक्तिनोंचितेसाशङ्कायां तत्र हेतुमाह । तु-शब्दः शङ्कानिरासे । भूयस्त्वाद्धेतोः । उक्तेऽर्थे हेत्नां बाहुल्ये तहाद्वयं भवतीसाशयेनोक्तार्थस्येव श्लोकेनानुबन्धः कृत इसर्थः । अथवा भूयःपदमाधिक्यार्थकम् । तथाच स्वकृतसाधनसाधित-फलापेक्षया स्वयमुद्यम्य भगवता साधितफले निरविधहत्कर्ष इति

परेण च शद्यस्य ताद्विध्यं भूयस्त्वात्त्वनुवन्धः॥ एतत्स्त्रप्रयोजनमाहुः। \* अत्रेत्यादि \*। लोकापत्त्यभावक्षपस्यार्थस्य प्राह्यत्वे, न पश्य इति श्लोकस्यं हत्वन्तरमाहेत्यर्थः। तमेव हेतुं स्त्रव्याह्यानेन व्याकुर्वन्ति। \* सर्वमित्यादि \*। एतच्छ्लोकस्येति परेण
तुरीयेण सर्वमामोति सर्वश इत्यनेन पादेन, शद्यस्य सर्वेषु लोकेषु
कामचारो भवतीत्यस्य. श्रुतिवाक्यस्य ताद्विध्यम्, आत्मन प्वेद्यः
सर्वमित्येवं क्षं यत् इलोकात् पूर्वे श्रुतिवाक्यं तद्विधता तत्समानार्थकत्वमेव प्रतीयते।एतस्य पश्यश्लोकस्य तदेष श्लोक इत्यनेन पूर्वोक्तसर्वार्थसंग्राहकतयोक्तत्वात् पूर्वे चात्मन एव सर्वस्य निगमितत्वात्
सर्वैः प्रकारेरात्मन एव प्रवोक्तं सर्वमामोतीत्यर्थस्य सिद्धेने प्रापश्चिकश्लोकसम्बन्धो वक्तुं शक्य इत्यर्थः। सूत्रशेषमवतार्य व्याकुर्वन्ति।
शब्द इत्यादि \*। \* अनुवन्धः कृत इति \*। अनु पूर्वोक्तं लक्ष्यीकृत्य बध्यते सम्बन्ध्यत इत्यनुबन्धः स कृतः।सामासव्याससाधारणस्यः
लोके विदुषामिष्टत्वाद्वेन श्लोकेन कृत इत्यर्थः। उक्तरीत्याः व्याख्याने अपुष्टार्थत्विमत्यरुच्यार्थान्तरमस्यादुः। \* अभ्वेत्यादि \*।

द्वापनाय पुनः इलोकेन तथेसर्थः ॥ ५२ ॥

एक आत्मनः शरीरे भावात ॥ ५३ ॥

उक्ते ऽर्थे श्रुसन्तरसम्मितमप्याह । एके शाखिनस्तैत्तिरीयाः श्रीरे भक्तशरीरे हृदयाकाश इति यावत तत्रात्मनो भगवतो भा-वादाविभीवात तेन सह सर्वकामोपभोगं वदन्तीं श्रुति पठन्ति । सस्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योमन सो-क्नुते सर्वान् कामान सह ब्रह्मणा विपश्चितेति । अत्रोपक्रमे ब्रह्म-विद् आग्नोति परमिति श्रुतिरक्षरब्रह्मविदः परब्रह्माप्राप्ति सामा-न्यत उक्त्वा विशेषतः कथनार्थं, तदेषाऽभ्युक्तेति वाक्यं तद् ब्रह्म

#### # तथेति \*। अनुवन्धः ॥ ५२ ॥

एक आत्मनः शरीरे भावात्॥सूत्रप्रयोजनमुक्ता व्याकुर्वन्ति । \* एके इत्यादि \*। भाष्यमत्र निगद्व्याख्यातम् । एवमनेनाधिकर-णेनाविंहितभक्तिरूपस्य सर्वोत्मभावस्य खरूपं तस्य सर्वेश्यः सा-धनेश्य उत्कृष्टत्वं तत्फलं च निर्द्धारितम् ॥

शाङ्करे भास्करीये च भाष्ये इदं नवस्त्रमेकमधिकरणम् । तत्र चाग्निरहस्ये, नैव वा इदमग्रे सदासीदित्यस्मिन् ब्राह्मणे मनी-ऽधिकृत्य, षड्विंशतं सहस्राण्यपश्यदात्मनोऽग्नीनकोन्मनोमयान्मन-श्चित इति यद्वाक्यं तद्विचार्य तेषामग्नीनां न क्रियामयत्वं किन्तु वि-धामयत्वमेवंति सिद्धान्तितम् ॥ ५३॥

रामानुजाचार्यमते त्विद्मेकसूत्रम्। तत्र, तैचिरीयमहानारायणोपिनषत्थः, सहस्रशीषं देवामिति सर्वोऽनुवाको विषयवाक्यम्।
तत्र कि पूर्वानुवाके, दहरं विपापमिति यहहरोपासनं विहितं तद्विषयो निर्द्धार्यत उत सर्ववेदान्तोदितपरविद्योपासनानां विषय इति
संशये, दहरोपास्यविशेष एव निर्द्धार्यते प्रकरणात् । पूर्वस्मिश्रनुवाके दहरं परवेशमभूतं यत्पुण्डरीकं पुरमध्यसः स्थम्। तत्रापि दहरं
गगनं विशोकस्तस्मिन् यदन्तस्तदुपास्तिव्यमिति दहरविद्या प्रकः
ता। अस्मिश्रानुवाके, पश्चकोशप्रतीकाशं हृद्यं चाप्यधोमुसमि-

प्रतिपाद्यत्वेनाभिमुखीक्तस्य वक्ष्यमाणा ऋक् परब्रह्माविद्धिरुक्तेत्यु-क्त्वेव मुक्तवती ससं ज्ञानिमिति । परब्रह्मस्वक्ष्पमनुभवेकवेद्यं न शब्दादिभिवेद्यमिति ज्ञापनाय स्वयं तत्तत्त्वप्रतिपादिकाप्यन्यमुखेन उक्तवती । अत्र ब्रह्मणा सह मर्वकामोपभोग उक्त इसेतदेकवा-क्यताये सर्वेषु लोकेषु कामचारो भवतीति श्रुतेरप्युक्त एवार्थो मन्तव्य: ॥ ५३॥

त्यादिना हृद्यपुण्डरीकाभिधानम् । एतस्य नारायणनुवाकस्य दहर-विद्योपास्यनिर्द्धारणार्थत्वमुपोद्वलयतीत्येवं प्राप्ते । उच्यते लिङ्गभूयस्त्वादिति । अस्यानुवाकस्य निखिलपरविद्योपास्यविद्या-पनिर्द्धारणार्थत्वे बहुनि छिङ्गानि दश्यन्ते । तथाहि । परविद्यासु अक्षरशिवशम्भुपरब्रह्मपरज्योतिःपरतत्त्वपरमात्मादिशव्दनिर्दिष्टमुपा-स्यं वस्त्विहते रेव शब्दैरनृद्य तस्य नारायणत्वं विधीयते । भृयसीषु विद्यास श्रुतावनुद्य नारायणाभिधानभूयस्त्वं नारायण एव सर्ववि-द्यासुपास्यमस्थुलत्वादिविशेपितानन्दगुणकं परं ब्रह्मेति विशेषनिर्णये भूयो बहुतरं लिङ्गं भवति । लिङ्गशव्यश्चिह्नपर्यायः । चिह्नभूतं वाक्यं बहुतरमसीत्यर्थः । तद्धि प्रकरणाद् बलीय इति पूर्वतन्त्रे सिद्धम्। यत्पृतः,पद्मकोशप्रतीकाशमित्यादि वचनमस्य दहरविद्याशेपत्वम्-पोद्वलयतीत्युक्तम् । तन्न । लिङ्गात्मकेन वलीयसा प्रमाणेन सर्ववि-द्योपास्यनिद्धीरणार्थत्वेऽवधृते सति दहरविद्यायामपि तस्यैव ना-रायणस्योपास्यत्वमित्यर्थकतया तद्वचनोपपत्तेः । नच सहस्रशीर्ष-मित्यादिद्वितीयानिर्देशेन पूर्वानुकोदितोपासनासम्बन्धः शङ्कनीयः। तस्मिन् यदन्तस्तदुपासितव्यमित्युपासिगतेन कृत्यप्रत्ययेन उपासि-कर्मणोऽभिहितत्वात्तदुपास्ये द्वितीयानुपपत्तेः । विश्वमेवेदं पुरुषः, तत्त्वं नारायणः पर इत्यादि प्रथमानिर्देशाच प्रथमार्थे द्वितीया वे-दितव्या । अन्तबर्हिश्च तत् सर्वे व्याप्य नारायणः स्थितः । तस्याः शिखाया मध्ये परमातमा व्यवस्थितः । स ब्रह्मा सशिवः स हरिः सेन्द्रः सोऽक्षरः परमः खराडिति निर्देशैः सर्वस्मात् परो नारायण एव सर्वत्रोपास्य इति निर्णीयमानत्वास प्रथमार्थे द्वितीयेति निश्ची-यत इत्युक्तम् ॥

मम त्वत्रान्यद्पि प्रतिभाति । सहस्रशीर्षादेषु त्रिषु मध्यम-मन्त्रे तुरीयपादे यद्, उपजीवतीति क्रियापदं तत्र कर्मत्वेन द्विती-यान्तपदान्यन्वयं प्राप्नुवन्ति । तन्मन्त्रारम्भे विश्वत इत्यनेन यज्ञ-गद्भ्षं विश्वमुक्तं तिद्दं विश्वमेव पुरुषः क्षरः परमं विश्वं नाराय-णं हरिमुपजीवतीत्येवं पदसम्बन्धे बाधाभावात् । एवमन्यान्यिष पदानि तत्रैव योजनीयानि । बाहुलकाश्रयापेक्षया व्यवहितान्वय-पक्षस्य लघुत्वादिति । अग्रे तु तैरष्टसु सुत्रेषु शङ्कराचार्याद्यपन्यस्तैव विद्या विचारिता ॥

तन्मतचौरः शैवस्तु, तद्वदेवैकसूत्रेऽस्मिन्नधिकरणे, महा-नारायणोपनिषत्स्थं, सर्वो वै रुद्रस्तस्मै रुद्राय नमो अस्तु। पुरुषो वै रुद्रः सन्महो नमोनमः ।विश्वं भूतं भुवनं चित्रं बहुघा जातं जाय-मानं च यत्। सर्वो होष रुद्रस्तस्म रुद्राय नमो अस्तु इति मन्त्र-मुदाहृत्य तद्ग्रिमं, कदुद्रायेति मन्त्रं त्यक्ता. नमोहिरण्यवाहवे हि-रण्यपतंयेऽम्बिकापतये उमापतये पशुपतये नमो नम इति मन्त्रं चात्र उदाहृत्य, अत्र किं सर्वात्मत्वादिभिष्ठमापतित्वेन च श्रूयमाणं परं ब्रह्म पूर्वप्रकृते सवितृमण्डलविद्यामात्र उपास्यमुत सर्वोसु परिव-द्यास्विति सन्देहे, प्रकरणाद्यप्राप्तिमुद्धाच्य परविद्यालिङ्गसबन्धवा-क्यभूयस्त्वात् सर्वासु परविद्यास्वित सिद्धान्तयित्वा, सर्वो वै रुद्र इति वाक्ये सर्वे खटिवदं ब्रह्मेति शाण्डिल्यविद्योपास्यलिङ्गं, पुरुषो वै रुद्र इत्यत्र पुरुषसूक्तोपकोसळविद्याद्युपास्यिछङ्गं, सदित्यत्र स-द्विचोपास्यस्य, मह इति तद् ब्रह्म अङ्गान्यन्या देवता इति व्याहृति-विद्योपास्यस्यः कदुद्रमन्त्रे शंतमः हदेति हृदयद्योननाइहरविद्योपा-स्यस्य हिरण्यबाहवँ इति हिरण्यक्रपत्वं सवितृमण्डलोपास्यस्य,उमाप-तय इति सर्वेविद्योपास्यस्येत्यूचिवान्। तन्मन्दम्। आद्यायां परविद्या-लक्षणाभावात्। अथ परा यया तद्क्षरमधिगम्यत इत्यक्षरप्रापकत्वस्य तद्गमकत्वस्य वा तल्लक्षणत्वात् । अस्यास्तु सर्वप्रतीकतया त-त्क्रतुन्यायात् क्षरप्रापकत्वेनाक्षराप्रापकत्वात् सर्वस्य ब्रह्मकारणक-त्वमात्रभावनेनारस्यत्वादिलक्षणकाक्षराश्चापकत्वाच्च । द्वितीयेऽपि भाक्ये पुरुषशब्दस्य गौणत्वात्। 'भगवानिति शब्दोऽयं तथा पुरुष

# न्यतिरेकस्तद्भावाभावित्वान्न तूपलन्धिवत् ॥५४॥

नतु ब्रह्मविद्यप्नोति परिमिति श्रुसाक्षरब्रह्मविदः परब्रह्ममा-प्तिरुच्यते । तत्रेतरसाधनसापेक्षं श्रह्मज्ञानं परं प्रापयत्युत तित्ररपे-क्षमिति भवति संशयः । अत्र श्रुतौ तन्मात्रोक्तेरितरिनरपेक्षमेव तत्त्रथेति पूर्वः पक्षः । सिद्धान्तस्त्वेवं सित ज्ञानमार्गीयाणामिष परमाप्तिः स्याद । सा त्वनेकप्रमाणवाधितेति पूर्वमवोचाम ।

स्यिप । निरुपाधी च वर्तेते वासुदेवे सनातने इति विष्णुपुराणवाक्येन । 'स पव वासुदेवोऽयं साक्षात्पुरुप उच्यते । स्त्रीप्रायमितरत् सर्वे जगद् ब्रह्मपुरःसरम् । स पव वासुदेवोऽयं पुरुषः प्रोच्यते
वृधः । प्रकृतिस्पराराहित्यात् स्वातन्त्र्याद्वेभवादपी ति नारसिंहवाक्याभ्यां च पुरुषराद्धस्य भगवत्येव मुख्यवृत्तत्वेन तदिभमते शिवे
तथात्वस्य वाधितत्वात् । अत पव तृतीयवाक्येऽपि सन्मह इत्येकं
पदं सतो महस्तेजः सन्मह इति चैकपचे तद्यंसेन तयोरिष पदयोः सिद्धचान्याद्वितिचयोपास्यित्रङ्गत्वाभावाद्, हिरण्यवाह्व इत्यस्य
सिवतृमण्डलोपास्यत्वगमकताप्यिक्षिद्वित्व्वालङ्गविरुद्धेत्यस्याऽन्तसद्धमाधिकरण पवास्माभिरुपपादितत्वात् । उमापितपदस्य कस्यामिष
निसन्दिग्धायां परिवद्यायामदर्शनाच्च । इदं यथा तथा मया प्रहसाख्ये वाद उपपादितत्वात्रात्र विशिष्योच्यते । दहरविद्योपास्यत्वं
तु कममुक्तौ प्राप्यविभृतिमध्येऽपि शिवस्य सत्त्वादनुमोदामह इति
दिक् ॥ ५३॥ १७॥

व्यतिरेकसद्भावाभांवित्वान्न तृपलिध्वत् ॥ पूर्वाधिकरणान्तिम-स्त्रे तेसिरीयश्रुतिः मम्मतित्वेन प्रदर्शितेति प्रसङ्गान्तद्रथविचारा-याधिकरणान्तरमारभत इत्याद्ययेन तद्विषयादिकं वदन्तसद्वतारय-न्ति । \* ननु ब्रह्मेत्यादि \*। प्रकृते सहकार्यनुक्तिः केवलाक्षरिवद्गं तद्पातिदर्शनं च सन्देहवीजम् । पूर्वपक्षसिद्धान्तौ तु स्फुटौ । \*सा त्वनेकत्यादि \*। ज्ञानमार्गीयाणां परप्राप्तिस्तु, यमेवैष वृणुते, नाय-मातमा बलहीनेन, भक्त्या मामभिजानाति, भक्त्याहमेकया प्राह्म किञ्चज्ञानशेषभूतब्रह्मापेक्षया फलात्मकस्य परस्य मुख्यत्वात्तदेषाऽभ्युक्तेति श्रुतिस्तदेव प्रतिपाद्यत्वेनाभिमुखीक्तस्य ऋगुक्तेसाह।तेन
तत्र ब्रह्मपदे पुरुषोत्तमपरे ज्ञायेते। तथाच गुहायां यद्याविर्भूतं परमं न्योम पुरुषोत्तमगृहात्मकमक्षरात्मकं न्यापि वैकुण्डं भवति
तदा तत्र भगवानाविर्भवतीति तत्प्राप्तिभवतीत्युच्यते। यो वेद
निहितं गुहायां परमे न्योमिन्नसनेन। तथाच ज्ञानिनां गुहासु परमन्योम्नो न्यतिरक एव तत्र हेतुमद्भावाभावित्वादिति। यमेवैष
हणुत इति श्रुतेर्वरणाभावे भगवद्भावस्यासम्भवाज्ज्ञानिनां तथा
वरणाभावाद्भभगवद्भिषयको भावो न भावीति तथेसर्थः।ननु ज्ञानविषयत्ववद्मविर्भावोऽप्यस्तु। किञ्च। तद्विरिक्तमाविर्भावमिष न
पञ्चाम इस्राशङ्कायामाह। न त्पलिन्थविद्यविति। उपलिन्धर्जानं,
तद्भदुगुहायामाविर्भावो न भवतिसर्थः। यस्मै भक्ताय यल्लीला-

इत्यादिप्रमाणवाधितेति, इतः पूर्वाधिकरणेष्ववोचामेति नात्र सिद्वान्ते सन्देग्धव्यमित्यर्थः। नतु भवत्ववं तथाप्ययमर्थः प्रकृतश्रुतेः
सूत्राच्च कथं लक्ष्यत इत्याकाङ्क्षायां पूर्व श्रुतेस्तल्लाममाहुः। \* किश्रेत्यादि \*। \* तेन तत्रेति \* तेनास्यामृचि। \* ज्ञायेते इति \*। आन्दमयाधिकरणद्वितीयवर्णकस्थेन, अथवा अक्षरे ब्रह्मण्यानन्दातमके इत्यादिव्याख्यानान्तरेण ज्ञायेते। ऋचि, परमं व्योमेति पद्द्वयं ज्ञानशेषभृतब्रह्मपरमित्याशयेन ऋक्सिद्धमर्थमाहुः। \* तथाचत्यादि \*। \* उच्यत इति \* अस्याम ऋच्युच्यते। तथाचास्यां
श्रुतौ गुहायां परमे व्योमनि परप्राप्तिरुक्ता। परमव्योमाविभावस्तु
न ज्ञानमार्गीयगुहायाम्। अतः परमव्योमपदादत्र सोऽथों लक्ष्यत
इत्यर्थः। सूत्राचद्विवृण्वन्ति। \* तथाचेत्यादि \*। \* व्यतिरेक इति
\* अभावः। सूत्रशेषमवतारयन्ति। \* ननु ज्ञानत्यादि \*। \* ज्ञानविषयत्ववदिति \* अक्षरस्य ज्ञानविषयत्ववत्। \* तदितिरक्तमिति
\* ज्ञानविषयत्वातिरिक्तम्। \* व्याकुर्वन्ति \* । \* उपलब्धिरित्यादि \*-। अनाविभावे हेतुं स्फुटीकुर्वन्ति। \* यस्मा इत्यादि \*।

विशिष्टं स्वरूपमनुभावियता प्रभुभवित तद्गुहायां तल्लीलाश्रयभूतमक्षरस्वरूपं वैकुण्ठलोकवदाविभीवयतीति नोक्तशङ्कालेशोऽपि ।
यत्र पुरुषोक्तमस्य चाक्षुपत्वं तत्र ततोऽधःकक्षस्य तस्य तथात्वे
का शङ्का नाम । एतदुपपादितं पूर्वं, विद्रन्मण्डने च । ननु ज्ञानिज्ञानविषयभक्तगुहाविर्भूताक्षरयोभेदिोऽस्ति, न वा। नाद्यः ।मानाभावादेकत्वेनैय सर्वत्राक्तेः । न द्वितीयः । निरवयवस्य क्विचल्लोकरूपत्वातद्वपत्वाभ्यामेकत्वानुपत्तेरिति चन्मवम् । लोकरूपत्वस्य पश्चाद्धावित्वे हीयमनुपपत्तिनं त्वेवं, किन्त्वक्षरस्वरूपमेय तथेति
श्वितराह, अम्मस्यपारे भुवनस्य मध्य इत्युपक्रम्य तदेव भृतं तदु भन्यमा इदं तद्क्षरे परमे व्योमन् । एतद्ग्रे च, यमन्तः समुद्रे-

लोकवदिति \*लोकयुक्तम् । तथाच ज्ञानमागीयान् प्रति ताददातद्तु-भावनेच्छाया अभावान्त परमन्योमात्मकाक्षरस्वरूपस्याविभीवः। स चाविर्मावो दर्शनविषयत्वयोग्यतारूपो, न तु ज्ञानविषयत्वसात्रम्। अतो भगवतन्तथेच्छाभावेन कवलाक्षरज्ञानिनो वरणात्मकसहकारि-शून्यत्वान्न परप्राप्तिरिति ज्ञानिभक्तस्यापि वरणात्मकसङ्कारिखापे-क्षमेव ज्ञानं परप्राप्तिजनकमिति सिद्धान्तो निर्विचिकित्स इल्पर्यः। ननु श्रुनावक्षरस्याद्दयत्वादिगुणकत्वस्योक्तत्वात् समन्वयाध्याये त-था निर्णित वाच नेदं साधीय इति शङ्कायामाहुः। \* यत्रेत्यादि \* तथाच वरणेन पुरुपोत्तमखरूपस चाश्चपत्वं वरणश्रुती, मत्त्वा त्व-नन्ययेति गीतास्मृतौ चोक्तम् । अश्वरस्यापि कश्चिद्धीरं इति श्रुताबु-क्तम् । तच्च पुरुपोत्तमाद्धः कक्षमतः साधनविशेषसम्पत्तौ केमु-तिकन्यायावतारात् सर्वाददयतायामपि दश्यत्वे विरोधामावात्र स-न्देह इत्यर्थः । अत्राक्षरस्वरूपविचारेण चादयति । \* नन्वित्यादि \* तयाच राद्धांपञ्चयार्थस्य बलिष्ठत्वाद्रथस्वरूपविचारे पूर्वोक्तमनुप-पन्नमित्यर्थः । तत्र समाद्यते । \* मैवमित्यादि \* । \* निर्गातिमि-त्यन्तेन \*। \* इयमिति \* उक्तविकल्परूपा। \* न त्वेवमिति \* न तु रूपमेदः। शेषमुत्तानार्थम्। तथाच स्वरूपस्योक्तरूपत्वाद् सग- क्वयो वयन्ति यद्क्षरे परमे प्रजा इसादिरूपा। स्मृतिरपि, "पर-स्नान्त भावोऽन्योऽव्यक्तो व्यक्ताव सनातनः । यः स सर्वेषु भूतेषु नश्यत्मु न विनश्यति । अव्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तपादुः पर-मां गतिम् । यं प्राप्य न निवर्त्तन्ते तद्धाम परमं मम"इसादि त गीतास । श्रीभागवतेऽपि, "दर्शयामास लोकं स्वं गोपानां तमसः परम् । ससं ज्ञानमनन्तं यद् ब्रह्म ज्योतिः सनातनम् । यद्धि षश्यन्ति मुनयो गुगापाये समाहिता" इति दशमे। द्वितीये च. तस्मै खलोकं भगवान् समाहितः सन्दर्शयामासेत्यपक्रम्य काल-त्रिगुणमायासम्बन्धराहिसमुक्ता भगवत्पार्षदानुक्ता विमानवम-दा उक्त्वा श्रीरुक्ता ।तथाच श्रुतिस्मृसेकवाक्यतायां तादक्त्वक्र-पमेवाक्षरभिति निर्णयो भवति । एवं सति सच्चिदानन्दत्वदेश-कालापरिच्छेदस्वयम्पकाश्वत्वगुणातीतत्वादिधर्मवत्त्वेनैव ज्ञानिना-मझरविज्ञानम् । भक्तानामेव पुरुषोत्तमाथिष्ठानत्वेन तथेति ज्ञेयम् । मल्लानामश्चिति वलाकोक्तरीया पुरुषोत्तमस्येव। प्रभुणा ये यथा विचारिताः सन्ति ते तथा भवन्तीति तद्विचार एव सर्वेषा-मधिकारकप इति कृतपयत्नापेक्षस्त्वित्यत्र निर्णीतम् ॥ ५४ ॥

आस्मन्नर्थे कैमुतिकन्यायकथनार्थं निद्र्शनत्वेनोत्तरं पठति ॥

अङ्गावबद्धास्तु न शाखासु हि प्रतिवेदम् ॥५५॥

यागे तत्तदृत्विङ्नियतकत्त्रच्यान्यन्वाधानादीन्यङ्गानि । त-त्रात्रबद्धाः सर्वे एवर्त्विजो यजमानेन । अववन्धनं नामाध्वर्धुं त्वां

विद्व्छयाधिकारभेदेन तस्य तस्य तथा भानात्र काऽप्यनुपपत्तिरि-त्यर्थः॥ ५४॥

अङ्गावबद्धास्तु न शाखासु हि प्रतिवेदम् ॥ सूत्रमवतार-यन्ति । \* अस्मिन्नित्यादि \* । व्याकुर्वन्ति । \* याग इत्यादि \* । \*

हणे होतारं त्वां हण उद्गातारं त्वां हण इसादिक्षं वरणमेवा-न्यथा सर्वकर्मविदुषां तत्कृतिपट्टनामेकत्राधिकारो, नान्यत्रेति निय-मो न स्याद । तस्य तस्य तथा वरणे तु यजमानेच्छेव हेतुः । ते च तदा न सर्वामु शाखामु विहितान्यङ्गानि कर्त्तुं मर्वेऽिष शक्ताः, किन्तु यजमानवरणनियमिता एव तथा । तत्र हेतुमाह । हि यतः कारणाद प्रतिवेदं नियमितान्यङ्गानि. होत्रमुचाऽऽध्वर्यवा-दि यजुषाद्गात्रं साम्नेति । तथाचालोकिके वैदिके कर्मणि जीवे-च्छापि नियामिका भवति यत्र तत्र किमु वाच्यं प्रतिरोमकूपं सावकाशममितब्रह्माण्डस्थितिमतस्तदीशितुरिच्छेव नियामिका क्र-चत्साधनफलसम्पत्ताविति ॥ ५५ ॥

# मन्त्रादिवद्वाऽविरोधः ॥ ५६ ॥

नतु पूर्व कर्मज्ञानिष्ठानामिष पुंसामग्रे भक्तिमार्गीयत्वं यत्र भवति तत्र तथैव भगवद्वरणिमिति हि सिद्धान्तः । ऋत्विजस्त्वेक-स्मिन् याग एकत्र दृतस्य नापरत्रापि तथेति विरुद्धो दृष्टान्त इ-त्यरुच्या निद्रीनान्तरमाहः। यथैक एव कश्चिन्मन्त्रो बहुषु कर्मसु

इत्यादि रूपवरणिमिति \*तत्तत्कर्मक मृंतानियमन रूपं सम्भजनं, विभाग इति यावत् । दोषं स्फुटम् । तथाचाक्षरस्य तत्सवे रूपत्वे पि ज्ञानिषु तथानाविभीवे भक्त इदये च तथाविभीवे उक्तरीत्या के मुतिकन्याया-द्भगवतस्तेषां तेषां तादक्तादक्फ ठदित्सैव नियामिकेत्यर्थः ॥ ५५॥

मन्त्रादिवद्वाऽविरोधः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* निक्त्यादि \*
तथैव भगवद्धरणमिति । तत्तद्नन्तरमेतं भक्तिमार्गे प्रवेशिष्यामीत्येवं विचारितत्वात्तत्त्वन्तरमेव भगवद्धरणम् । ऋग्विज इति \*
षष्ठी । \* नापरत्रापि तथेति \* नान्यकार्यो विनियोगः । सूत्रं व्याकुवन्ति । \* यथैक प्रवेत्यादि \* उदाहरणं त्वाद्यस्य । देवस्य त्वाः
सवितुः प्रसव इत्यादिरनुषङ्गमात्रः । द्वितीयस्य सूर्योपस्थाने मन्दे-

सम्बन्यते कश्चिद् द्वयोः कश्चिद्कत्रैन तथैन विधानात् तथात्रा-पीस्तर्थः । आदिपदात् कर्मोच्यते । यत्र काम्येनैन निसकर्म-निर्वाहस्तत्र कामितार्थसाधकत्वे प्रस्वायपरिहारेऽप्येकमेव तदु-पयुज्यते । यथाच सर्वतोमुखेऽनेकहोतृप्रवरेऽध्वर्युप्रवरे च गृ-ह्यमाणे, देवाः पितर इत्यादिना यजमानकर्त्वाऽनुमन्त्रणमेकमेव सर्वत्र सम्बद्ध्यते, तथैन निधेस्तथात्रापि तानद्विष्ठं यदेकमेव नरणं तेन तत्तिश्चाऽनन्तरं भक्तिनिष्ठेति न दृष्टान्तिवरोध इसर्थः। अथवा ॐमित्युदाहस्त्रेन मन्त्राणामुच्चारणान्मन्त्रादिरोङ्कारः । स यथा कह्यात्मकत्वेनैक एव सर्वमन्त्रेषु सम्बद्ध्यते। तथा वरणमपीति त-थेत्यर्थः। यद्यपीतरिनष्ठानन्तरभूतभक्तिनिष्ठावतोऽपि वरणं तथामू-तमेकमेवेति नोक्तदोषस्तथाऽप्युत्कृष्टमार्गे दृतस्यनीचकक्षापादनम-नुचितिमिति मत्वा पक्षान्तरमुक्तम् । वस्तुतस्तु साधनमर्यादया यत्र भक्तिदित्सता तत्र तथेति नानुपपत्तिः काचित् ॥ ५६॥

हादिनिवारणे च गायत्रीमन्त्रः। तृतीयस्य तेजस्वीभूयासिमिति। ए-वमन्यदिष द्रष्टव्यम् । कर्मोदाहरणं, ज्योतिष्टोमादि, जयन्तीव्रतादि च द्रष्टव्यम् । कर्मोदाहरणमन्यद्प्याहुः। \* यथाचेत्यादि \* सर्वतो-मुखः कश्चिद्यागिवशेषः। \* ताविद्वधिमिति \* क्रिमकतत्तत्प्रकार-कम् । मन्त्रादिपदं तद्गुणसंविज्ञानबहुवीहिणा व्याख्याय षष्ठीसमा-सपक्षेण प्रकारान्तरमाहुः। \* अथवेत्यादि \* नजु पूर्वव्याख्याने को दोषो येन व्याख्यानान्तरमत्रोक्तामित्याकाङ्कायां तदुक्तमङ्गीकृत्य स-म्भावितं दोपमाहुः। \* यद्यपीत्यादि \*। \* तथाभूतिमिति \* यह-शं केवलभक्तिमागीयस्य ताहशम्। \* पक्षान्तरिमिति \* ॐकारिन-दर्शनपक्षः। तथाच ब्रह्मात्मकत्वेनोत्कृष्टस्याप्योङ्कारस्य तत्तन्मन्त्र-साङ्गत्वाय तत्तत्सम्बन्धो न दोषावहस्तथा वृतस्यापि तत्सम्बन्धो मर्यादामागेरक्षार्थत्वान्न दोषावह इत्यर्थः। युक्त्या समाधाय सिद्धा-न्तेन समाधानमाहुः। \* वस्तुत इत्यादि \* तथाच भगविद्च्छावि- भूम्नः क्रतुवज्ज्यायस्त्वं तथाहि दर्शयति ॥५७॥

नतु मुखस्वस्पिजिज्ञामायां यो वे भूमा तद मुखिमत्युक्तं भू-पस्वस्पिजिज्ञामायां, यत्र नान्यद पश्यतीयादिना तद्यिक्ष्पितं तत्सर्वात्मभावस्वस्पिमिति यदुक्तं तन्नोपपद्यते । भूम्नो हि मुख्यू-पतोच्यते । सर्वात्मभावे तु विरहमावे दुःसहदुःखानुभवः श्रृयते । तेन मोक्षमुख्यमेव यो वे भूमेखादिनोच्यते । यो वे भूमा तद्यत-मिति वाक्याच्च । अग्रे च, स वा एप एवं पश्यकित्याद्युक्त्वा तस्य सर्वेषु छोक्तेषु कामचारो भवतीति फल्रमुच्यते । तच्च मोक्षा-नन्तरममम्भव्यतः म भावो, मोक्षो वात्रोच्यत इति संश्वयः । तत्र कामचारोक्तर्मिक्षपूर्वद्शायां तन्माहात्म्यनिष्पणार्थत्वादमृतश-ब्दाच मुक्तिरेव भूमपदेनोच्यत इति पूर्वपक्षः । तत्र भूमशब्देन स

चारादेवातुपपत्तिपरिहारो, निद्शेनं तु वादिनिग्रहायेति सूत्रकारा-श्य इत्यर्थः ॥ ५६ ॥ १८ ॥

भूमनः क्रतुवज्ज्यायस्त्वं तथाहि द्रश्यति ॥ प्रासङ्गिकं विचार्य पुनः प्रकृतरोपमेव विचारयतीत्यारायेनाधिकरणमवतारयन्तः
संशयं व्युत्पाद्यन्ति \* निवत्यादि \* । \* तद्यद्ति \* भूमस्वरूपम् । \* श्रूयते इति \* पुराणवाक्येश्यः श्रूयते । \* तेनेति \* सुखस्य
दुःखविलक्षणत्वेन । \* यो वै भूमा तद्मृतमिति वाक्याच्चेति \* इदमिष तन्नोपपद्यत इत्यत्र मोक्षाङ्गीकारे च हेत्वन्तरम् । तत्रानन्तरं
दुःखसद्भावेन सुखस्यामृतत्वाभावाद्, मोक्षे चानन्तरं दुःखाभावेन
सुखस्याऽमृतत्वादिति। एवं मोक्षकोटिव्युत्पादिता । अप्रे चेत्यादिना
असम्भवीत्यन्तेन सर्वातमाभावकोटिव्युत्पादनम् । अत उभयवीजसद्भावादेवं संशय इत्यर्थः । पूर्वपक्षमाद्वः । \* तत्रेत्यादि \* कामचारोक्तेरितिषष्ठी । सिद्धान्तमाद्वः । \* तत्र भूमेत्यादि \* सम्प्रसादाऽधिकरणे भूमशब्देन परमात्मनो निर्णीतत्वाव्लिङ्कभूयस्त्वाधिकरणे
सर्वात्मभावस्यापि निर्णीतत्वादत्र भूमलक्षणवाक्ये भूमपदेन स

भाव एवोच्यत इति सिद्धान्तस्त्र दुःखद्र्शनानुपपत्त्या सर्नाधिकत्वछक्षणं भूमत्वमनुपपन्निमिति शङ्कां परिहरति । भूम्नः सर्वात्मभावस्य ज्यायस्त्वं सर्वस्मान्मन्तव्यम् । तत्रोक्तानुपपत्तिपरिहारार्थं दृष्टान्तमाह । क्रतुवदिति । द्र्शपूर्णमासप्रकरणे तैत्तिरीयके पद्र्यते परमेष्ठिनो वा एप यज्ञोऽत्र आसीत्तेन स परमां काष्टामगच्छदित्यपक्रम्य, य एवं विद्वान द्रशपूर्णमासौयजते परमामेव काष्टां
गच्छतीति । यथा व्रतादिदुःखात्मकत्वेऽपि परमकाष्टाछक्षणफलगमकत्वेन दर्शपूर्णमासयोः सर्वक्रतुभ्योऽधिकत्वं वन्तुमग्रआसीदिति श्रूयते । तथा दुःखहेतुत्वेऽप्यनन्यलभ्यसाक्षात्पुरुषोत्तमानन्द्रप्राप्तिहेतुत्वेन सुखद्भपत्वमुच्यत इसन्यभ्यः सर्वभ्यो ज्यायस्त्वं
मन्तव्यमिसर्थः । अत्रोपपत्तिमाह । तथाहि दर्शयति ।श्रुतिस्तु स
एवाधस्तादिसायुक्त्वाथाहङ्कारादेश इसायुक्त्वाऽथात्मादेश इसायुक्तवस्रे चेतादशस्यात्मन एव प्राणाशास्मरादिसर्वमिति

भावः सर्वात्मभावसहित एव परमात्मोच्यते । यथा घटेन जलमाहरेत्यादौ घटादिपदेन छिद्रेतरत्वादिसहितो घटादिसहिति सिद्धान्त इत्यर्थः । एवं सिद्धान्तं सामान्यत उक्त्वा तं ब्युत्पाद्यितुं
सुद्धमवतारयन्ति । \* तत्र दुःखेत्यादि \* व्याकुर्वन्ति । \* भूम्न इत्यादि \* सर्वात्मभावस्योते । इदं षष्ठचर्यस्य विवरणम् । भूमसम्बनिधनः सर्वात्मभावस्येत्यर्थः। अत्र लौकिकतन्निरासायैव कथनमिति
बोध्यम् । \* तत्रेति \* ज्यायस्त्वप्रतिश्वायाम् । \* दर्शपूर्णमासप्रकरण इति \* संहिताप्रथमाष्टकषष्ठप्रपाठकनवमानुवाके । \* अग्र आसीदिति \* परमेष्ठिनो वा एष यश्चोऽम्र आसीत् । \* उच्यत इति \*
भाविस्वरूपमादायोच्यते । तथाच परमकाष्टाप्रापकत्वात्तथेत्यर्थः ।
ननु भाविस्वरूपमादायोच्यते । तथाच परमकाष्टाप्रापकत्वात्तथेत्यर्थः ।
ननु भाविस्वरूपमादायैवोच्यते, न विद्यमानं स्वरूपमादायेत्यत्र कि
गमकमित्याकाङ्कायामाद्धः । \* अत्रोपपत्तीत्यारभ्य, न वदेदित्यन्त-

च द्रीयित । एतस्पर्यात्मभाववसेव सर्वमुपपद्यते, न मुक्तस्य । द्यापिदाभावाद प्राणाद्यभावाच । जीवन्मुक्तिद्र्यायां प्राचीनान्नाभेव सत्त्वादात्मनः प्राणा इत्यादि न वदेत् । यद्वा, नतु लोके-ऽपि श्रुङ्गाररसभाववति पुंसि नार्या च त्वदुक्तभावसम्बन्धिक्यभिचारिभावाः श्रूयन्ते । सेव सर्वत्र, स एव सर्वत्रेति । एवं सति लोकिकसधमवत्वाक त्वदुक्तभावस्यालाकिकज्ञानादिभ्य आधिक्यं वक्तुं शक्यमलोकिकविषयत्वाललोकिकत्वमपि न तथेति भवति संशयः । तत्र मनुजत्वरिपुत्वादिज्ञानानामिव कामादिभावेन स्नेह-भावस्यापि सम्भवानास्यालोकिकत्विमिति पूर्वः पक्षः । सिद्धा-तस्त्वस्य लोकिकभ्यो ज्यायस्त्वं मन्तव्यम् । नन्तक्तं लोकसाधार-ण्यं वाधकमिति शङ्कानिरासाय निदर्शनमाइ । क्रववदिति ।

म् \*। तथाच भूमपदेन यदि मोक्षावस्थामभिष्रेयात् तदैवं त्रिविधा वृत्तीर्न वदेत्। प्राणादीनां नामान्तानां तत्र सम्बन्धं चन वदेत्। तदानीं तदुभयाभावादतस्तदन्यथानुपपत्या भूमलक्षणे सर्वोतमः भावभाविस्वरूपमेवोच्यत इति सर्वात्मभावसहित एव भूमा, न तु मोञ्जावसा । नापि जीवन्मुकावस्थेति युक्तम् । तां चेद्भिप्रेयात् तदा आत्मनः प्राण इत्यादि न वदेत् । तस्यामवस्थायां प्रारब्धवशादेव पूर्वप्राणादीनां सत्तायाः सत्त्वात् । अतो द्विविधस्यापि मोक्षस्यात्रा-दातुमशक्यत्वात् सर्वात्मभावोऽत्र श्राह्य इत्यर्थः । एतस्यार्थस्य पूर्वा-धिकरणस्थेन सामान्यसुत्रार्थविचारेणापि सिद्धप्रायत्वमित्यरुच्या वर्णकान्तरेण सूत्रं व्याकुर्वन्ति \* यद्वेत्यादि \*\* श्रूयन्त इति \* सा-हित्यप्रन्थेषु भरतसूत्रादौ चोच्यन्ते । \* अलीकिकज्ञानादिभ्य इति \*। लोकविलक्षणेभ्योऽक्षरज्ञानमुक्तिजीवनमुक्तिभ्यः। \* न तथे-ति भवति संशय इति । \* न वक्तं शक्य इति लैकिकसजातीयध-मेवत्वाङ्गीकिकविषयत्वाभ्यां हेतुभ्यां भवति संशय इत्यर्थः । पूर्वप-क्षमाहः। \* तत्रेत्यादि \*। \* तत्रेति। \* भगवति। सिद्धान्तं व-दन्तः सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* सिद्धान्त इत्यादि । \* प्रतिज्ञायां हेतं

यथा दर्शादिषु दोहनाधिश्रयणातञ्चनत्रीह्यवघातादिषुरोडाशभक्ष-णादीनां लौकिकक्रियातुल्यत्वेन दर्शनेऽपि न लौकिकत्वम् । लौकिकप्रमाणाप्राप्तत्वादलौकिकतत्पाप्तत्वात्तथोक्तप्रमाणक्षपवरण-लभ्यत्वेन श्रुत्युक्तत्वात्र लौकिकत्वमस्य भावस्येति दिक् ॥

वस्तुतस्तु ग्रामितहस्य सिंहस्वरूपत्वेऽपि न ताद्रूप्यं वक्तुं शक्यम् । तथा लौकिकपुंसि नार्यो वा तदाभासो रसशास्त्रे निरूप्यते । तद्दृष्टान्तेन भगवद्भाववद्भक्तरीतिभावनार्थं, न तु

वक्तुं, नन्वित्यादिना वाधकमाशङ्का दृष्टान्तं व्युत्पाद्यन्ति । \* यथे-त्यादि । \* उक्तप्रमाणरूपवरणलभ्यत्वेनित \* । अलैक्किप्रमाण-रूपतलुभ्यत्वेन। तथाच सर्वातमभावो लौकिकसदद्यात्वेऽपि न लौ-किकः । अलौकिकप्रमाणप्राप्तत्वात् । लौकिकप्रमाणाप्राप्तत्वाच । यागीयदोहर्नाधश्रयणादिवत् ।यत्रैवं तत्रैवम् । लौकिकतद्वदिति हेतुसिद्धा न प्रतिज्ञायां दोष इत्यर्थः । एताहरूयश्च साहरूयद्शेन-जाः शङ्का अविचारकस्यैवोद्यन्ति, न तु विचारकस्येत्याशयेनाहुः। क्ष्यादि \* तथाच विचारकस्तु लोकेऽपि तथा तदमावं पर्यन्नेवं राद्भुत इत्यर्थः । ननु यदि न साहर्यन ताद्र्प्यं तदा ऋषि-भिर्भरतादिभिरलौकिकभावधर्मसादृद्यं लौकिके रसे कुतो निरूप्य-ते अतस्तद्दर्शनाद्विचारकस्यापि शङ्का तूदेत्येवेत्याकाङ्कायामृषीणां त-था तन्निरूपणस्य तात्पर्यमाहुः। \* तथा लौकिकेत्यादि \*। \* भग-वज्ञाववज्रकरीतिभावनार्थामिति \* भगवति विगाढभाववान् यो भ-क्तसद्वीतिभावनार्थम् । ननु ऋषीणां तथैव तात्पर्यमित्यत्र कि गम-कमत आहु: । \* न त्वित्यादि \* तदुक्तं कामसूत्रसमाप्तौ वात्स्याय-नेत । "तदेतद् ब्रह्मचर्येण परमेण समाधिना । विहितं छोकयात्रार्थ न रागार्थोऽस्य संविधिः। रक्षन् धर्मार्थकामाँस्त्रीन् सम्पद्यन् लोक-वर्त्तनीम् । अस्य शास्त्रस्य तत्त्वक्षो भवत्येव जितोन्द्रिय" इति। तथाच यदि छौिकके तात्पर्ये स्याद पतच्छास्त्रतत्त्वज्ञस्य जितेन्द्रियभवनक्षं फलं न बदेत्। एवं भरतोक्ते सङ्गीतशास्त्रेऽपि ज्ञातव्यम् । उपवेद- ऋतीणां लाँकिके तात्पर्य भिवतुनर्शत । अत्रोपपत्तिगाइ । तथा-द्वीतादि । पूर्वोक्तभाववत आत्मनः प्राणादिकं सर्व दर्शयित श्रु-तिः । तस्य इ वा एतस्येवं पत्र्यत इत्यादिना। इतः, पूर्वमिप स वा एप एवं पत्र्यावित्युपक्रम्यात्मरतिरात्मकीड आत्मिमियुत आत्मा-नन्दः स स्वराइ भवति सर्वेषु लाकेषु कामचारो भवतीति श्रु-तिश्च । न हि लोक एवं सम्भवसात्मपदानां भगवद्राचकत्वादिति सर्वोत्तमिवित्यकभावस्येव तथात्वं युक्तमिति चोपपत्तिहिंशव्देन सूच्यते ॥ ५० ॥

### नाना शब्दादिभेदात् ॥ ५८॥

पूर्वाधिकरणैः सर्वात्यभावस्यक्ष्यादिनिर्णयं कृतवाद् । अध

त्वात् । अतः पूर्वोक्त एव निश्चयः । सूत्रशेपमवतारयन्ति । \* अत्रे-त्यादि \* उकस्यार्थस्य प्रकृतश्रुत्यामिशेतत्वे उपपत्तिमाहेल्यश्चः । उप-पत्त्यन्तरं वोधियतुं हिशक्यार्थमाष्टुः । \* सर्वोत्तमेल्यादि \* । \* तथा-त्वामिति \* सर्वसाधनज्यायस्त्वम् ।

अत्रान्ये, वैश्वानरिवद्यामुदाहृत्य किमिहोभयथाऽप्युपासनं स्याद्
व्यस्तस्य समस्तस्य चोत समस्तस्यैव वेति सन्देहे, व्यस्तस्यापि विहितत्वात् फलस्यापि कथनादुभयथेति प्राप्ते, समस्तस्यैव न्याय्यम्।
आन्तमेकवाक्यत्वात् । यथा विश्वानरं द्वादशकपालं निर्वेपेत् पुत्रे जात
इत्यत्र । सूर्वा ते व्यपतिष्यन्मां नागिमष्य इत्याद्यनर्थस्य व्यस्तोपासने दर्शितत्वाच्चेत्याहुः । तन्नास्माकं रोचते । पूर्वकाण्डे उदवसानीयाख्ये कर्मणि अपवस्तोमेनेजानादेवताश्च यञ्च क्रामन्तीत्यादिना देवतायज्ञावरोधार्थे पूर्व पञ्चकपालं विधाय, ततो, गायत्रो वा
अग्निरित्यादिना तद्दोपद्शेनेन दूर्ययत्वाऽप्टाकपालमाग्नेयं पुरोडाशं
पञ्चसंख्याके याज्यानुवाक्ये चोपसंहारे विहिते इति पूर्वविधानस्याऽनिमेष्रेतत्ववुद्धेः शीव्रमुदयेन न पूर्वपक्षानुदयादिति ॥ ५७॥ १९॥
श्व

नानाशव्दादिभेदात्॥ सङ्गर्ति वोधयन्तोऽधिकरणमवतारय-न्ति। \* पूर्वेत्यादि \*। प्रदानवदित्यादिभिः पूर्वोधिकरणेर्मुख्याधि- मत्स्यादिक्पाणां भगवद्वतारत्वमिविशिष्टिमिति सर्वेषां समस्योपान् सना कार्योत पार्थक्येनेति विचारयति । अत्रोपास्याभेदेऽपि क्प-भेदादेकत्रोपासकस्यान्यत्रानुपासनलक्षणावज्ञासम्भवादस्या अप्य-सिद्धिसम्भवादिप समस्येव सा कार्येति माप्ते सिद्धान्तमाह । सर्वेष्ववतारेषु नानैवापासना कार्या । तत्र हेतुः, शब्दादिभेदादि-ति । तत्तत्स्वक्षपवाचकशब्दानां मन्त्राणां चादिपदादाकारकर्मणां च भेदादिसर्थः । एतेनैव मिथोविरुद्धानामाकारकर्मणामेकत्र भावनस्याशक्यत्वमयुक्तत्वं चेति भावः स्वचितः॥ ५८॥

कारिणामर्थे सर्वात्मभावस्वरूपस्य तदुत्कर्षस्य तत्फलस्य तद्धि-कारिणां च निर्णयं कृतवान् । अथ तदनन्तरं पुराणोक्तानां मत्स्याद्यु-पासनानामपि नित्यानुमेयवेदमूलत्वादिदानीमपि केपाञ्चिद् वामन-हयत्रीवाद्यपासकानां दर्शनात् ताहशानामर्थे उपासनान्तरिनर्णय-स्यावद्यकत्वात् । मत्स्यादिरूपाणां भगवदवतारत्वमविशिष्टम । यथा स्रतेजःप्रभृतीनां वैश्वानरावयवत्विमति तेपां सर्वेषां समस्य भ-गवतैकी ऋत्योपासना कार्या ? उत सुतेजः प्रभृतीनां व्यस्तोपासने दो-षश्रवणवद्त्र दोषस्याश्रवणाद् व्यस्ततया कार्येति राङ्कायां प्रसङ्गा-द्भिचायतीत्यर्थः । पूर्वपक्षमादुः । \* अत्रेत्यादि \* । \* अस्या अप्य-सिद्धिसम्भवादिति \*। रूपान्तरावज्ञारूपापराधक्रतप्रतिवन्धेन अ-सम्भवात्। तथाचात्र दोपाश्रवणेऽप्युक्तरीत्या दोषसम्भवात्र का-र्येत्यर्थः । सिद्धान्तं बोधयितुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* सर्वेष्वित्यादि \* । तर्ह्यवज्ञःदोषस्य कथं निवृत्तिरित्यत आहुः। \* एतेनेत्यादि \*। \* ए-तेनैवात \*उपासनभेद्स्थापनेनैव । \*अयुक्तत्विमिति \*विरुद्धत्वाद्यु-क्तत्वम् । तथाच शक्यस्य युक्तस्याकरणे ह्यपराधो, न त्वशक्यस्या-ऽयुक्तस्य करणे । अतोऽनुपासनस्य तत्रापराधाप्रसञ्जकत्वेन प्रतिबन्धा-भावामासिद्धिरित्यर्थः। एतेन यत् पूर्व, न भदादितिसूत्रेऽधिकगुणोपसं-हारौचित्यमुक्तं तत्प्रकारोऽत्र दर्शितः । तत्तद्रपप्राधान्येन ब्रह्मोपास-कस्याधिका अपि गुणा अविरुद्धा प्रवोपसहार्या, न त्वन्येऽपीति ।

### विकल्पोऽविशिष्टफल्रत्वात् ॥ ५९ ॥

पार्थक्येनोपासनानि कर्त्तव्यानीति स्थिते विचायंते । कि-मग्निहोत्रदर्शपूर्णमासादिवदेषां समुचय उत फलविकल्प इति ।

तस्मात्तेषां व्यस्तोपामनमेव कर्त्तव्यमिति सिद्धम् ॥

अन्ये तु, अत्र यासु यासु विद्यासु श्रुतिनानात्वेऽप्यर्थेक्याद्वेद्येक्यं, यथा मनोमयः प्राणशरीरः, कं त्रह्म, सत्यकामः सत्यमंकरूप
इत्यादो।यथा च, प्राणो वा व संवर्गः, प्राणो वा व ज्येष्ठः श्रेष्ठः, प्राणो
ह पिता प्राणो मातेत्यादो च। तत्र श्रुतिनानात्वस्य गुणान्तरपरत्वादू, वेद्याभेदेन विद्येक्याच्च स्वपरशाखोक्तं गुणजातं विद्याकात्स्न्यार्यमुपसंहार्यमिति पूर्वपक्षे, श्रद्धादिभेदाद्विद्याभेदं सिद्धान्तयन्ति ।
पूर्वतन्त्रे शद्धान्तरादीनां कर्मभेदकत्वेन सिद्धत्वात् प्रकृते च. वेद,
उपासीत, कतुं कुर्वतित्यादिशद्धभेदात् । आदिपदेन यथासम्भवं
गुणादीनामपि भेदस्य संप्रहाच्च। नच शद्धभेदेशि, यजित जुहोतीत्यादिवद् वेदोपासितित्यादावर्धभेदाभावात्र भेद् इति वाच्यम् ।
तथाऽप्येकस्मित्रेव वेद्य प्रतिकरणमितरेतरव्यादृत्तगुणोपदेशस्पानुवन्धभेदेन तस्यां तस्यां विद्यायां ताहकाद्दगुणोपदेशस्पास्यतया विद्याभेदोपपत्तेः । एवं स्थितेऽपि सर्ववेदान्तप्रत्ययत्यादि
द्रष्टव्यमिति चाहुः।

तदसङ्गतम् । सर्ववेदान्तप्रत्ययस्त्रोक्तचोदनाद्यविशेषह्रप्-हेत्वमावादेवोक्तस्थलेषु विद्याभेदस्य सिद्धत्वेनैतत्स्त्रवारम्भवेयर्थप्र-सङ्गात् । नचोपसंहारनिवृत्त्यर्थत्वाम्नानर्थक्यमित्यपि युक्तम् । पेक्यहे-त्वमावादेव सिद्धे विद्याभेदे उपसंहारप्राप्तरेवाभावात् । विद्यासूच-कनानापदिवरोधाच्चेति ॥ ५८ ॥ २० ॥

विकल्पोर्धविशिष्टफलत्वात् ॥ अधिकरणमवतारयन्ति । \*पा-र्थक्येनेत्यादि \*। \* विचार्यत इति \*। उपोद्धातसङ्गत्या विचा-यते । संशयमाहुः । \* किमित्यादि \*। तथाच विधिसामान्यात् क्रमेण कार्याणीत्येवं समुच्चय? उत फलतेल्याद्विकल्प इत्यर्थः।पृंच - तत्र विधिकलयोः समानत्वात समुच्चय इति भाप्ते निर्णयमाह ॥ जपाननानां विकल्प एव । तत्र हेतुरविशिष्टफलत्वात ।

मुक्तिफलकत्वं हि नर्वेपामुपासनानामिविशिष्टम् । एवं सस्येकेनैव ारेमद्भावपरस्याऽपयोजकत्वाद्गिनहोत्रादिवान्नस्रतादोधकश्चसभा-वात्तदर्थिनो विकल्प एव ॥ ५९ ॥

> काम्यास्तु यथाकामं समुच्चीयेरन्न वा पूर्वहेत्वभावात् ॥ ६०॥

येषु त्पासनेषु भिन्नानि भिन्नानि फलान्युच्यन्ते, तत्र त्व-

पश्चमाहुः । \* तत्रेखादि \* । विधिः फलं च सर्वत्र तुल्यम् । यथाऽग्निहोत्रादीनाम् । तथा सित यदेव न क्रियते तत्फलाभावेन न्यूनतापन्तिर्विकल्पस्य प्राप्तप्रामाण्यपरित्यागादिदोषवन्तया तदादरे ततसंसर्गाच समुचय एव ज्यायानित्यर्थः । सिद्धान्तमाहुः । \* उपासनानामित्यादि \* तथाचाग्निहोत्रादितौल्यस्याभावाचित्रोद्भिदादिंतौल्यस्य सत्त्वाद्विकल्पस्यादुएत्वेन स्वर्गादिवद्विद्ववमायानिष्टन्तिकपायां तत्तद्वतारसायुज्यक्षपायां च मुक्तौ विशेषाभावेन च फलस्याविशिष्टत्वात् समुच्ये अप्रयोजकत्वदोषापन्तेश्च विकल्पएव ज्यायानित्यर्थः । एतेनैव फलप्राप्तिफलानां सद्विद्याद्दरविद्योपकोसलविद्याशाण्डिल्यविद्याऽक्षरविद्यादीनामेकफलानां प्राणादिविद्यानां च
विकल्पोऽवगन्तव्य इत्यपि बोधितमाअत्र सर्वेऽप्येवमेवाहुः ॥५९॥२१

काम्यास्तु यथाकामं समुचीयरन् न वा पूर्वहेत्वभावात्॥ अविशिष्टफलत्वादित्यस्य विकल्पहेतोः प्रत्युदाहरणमिद्मः । एवं मु-क्तिफलिका उपासना विचार्यं काम्यासु पक्षद्वयस्य सम्भवात् ताः पृथग् विचारयतीत्याशयेन सूत्रं पिठत्वा व्याकुर्वन्तस्तत्र तत्तत्फलानां काम्यत्वाद्यपासनानां समुच्चयपक्षं व्याकुर्वन्ति । \* येष्वित्यादि \* येषु स यो नाम ब्रह्मेत्युपास्ते यावन्नाम्नो गतं तत्रास्य कामचारो भ-वित, सर्वे वै तेऽन्नमाण्युवन्ति येऽन्नं ब्रह्मोपासत इत्यादिषु तथेत्य-

नेकफ शिंवनस्तत्क श्रकोषामनानि समुच्चीयेर वाविशिष्टफ छत्वा-भावाद । यत्र त्वेकस्येवोषामनस्य स्वकामितानेकफ छकत्वं श्रूप-यते तत्र तथ्व चेदुषामनं करोति तदा न ममुच्चीयेर विषे । स्व-कामितेष्वेकतरस्य तद्दन्यफ छविष्ट्येनाविशिष्टक छत्वाभावादिति पूर्वहेत्वभावादिति श्रुप्टयोगाभित्रायेणोक्तमिति क्षेयम् । अथवा कामैक्ये नियतफ सकानि तानि न समुच्चीयेरन् । अत्र हेतुः स्पष्टः ॥ ६० ॥

र्थः । एवं समुचयपश्चं व्याख्याय, न वा इति पदाभ्यामुक्तमसमुच-यपश्चं व्याकुर्वेन्ति स्यत्र त्वित्यादि अ अध्यते इति स्यया भार्गव्यां विद्यायां, य एवं वेद प्रतितिष्ठति, अन्नवान्ननादो भवति महान् भ-वति प्रजया पशुभिर्वद्मवर्चसेन महान् कीत्र्योति श्र्यते । तत्र तथैव चेत् । तद्कस्वकामितसकलफलसाधकतया चेत्तद्वपासनंकरोति तदा तत्फळकान्यन्यानि तत्प्रतिष्ठेत्युपासीत तन्मह इत्युपासीतत्यादी-नि तत्तद्गुणकान्युपासनानि न समुचीयेरन्नपि। अतापि हेतुः पूर्व-हेत्वभावादिति। तं विवृण्वन्ति \* स्वकामितेष्वित्यादि \* स्वकामित-फलेष्वेकतरस्य फलस्य तदन्यफलवैशिष्ट्येन अविशिष्टफलत्वामा-वादिति। तथाच समुचये अविशिष्टत्वाभावोऽनेकफलत्वात् । समु-च्चयाभावे त्वविशिष्टफलत्वाभावस्तत्फलस्यान्यफलविशिष्टत्वाविति भेदेऽपि. पूर्वहेत्वभावादिति यत्सूत्र उक्तं तत्त्रथेत्यर्थः।अत्र व्याख्यान-क्रेशात पक्षान्तरमादः । \* अथवेत्यादि \* । \* कामैक्ये इति \* एकमात्रविषयत्वेन तरैक्ये। अत्र हेतुः \* स्पष्ट इति \* अस्मिन् पक्षे तेषां फलमेदेन विशिष्टफलतया अविशिष्टफलत्वामावरूपः पूर्वहे-त्वभावः स्फुट इत्यर्थः । अत्रापि माध्वाचार्यभिश्चव्यतिरिकानां स-र्वेषामैकमत्यम् । अस्माकं त्वेतावान् विशेषः । सत्र सूत्रे काम्यपदा-दुर्द्रीथाद्यपासना अपि संग्रहीतुं शक्यन्ते । तास्वपि यदेव विद्यया करोतीत्यादिभिः फलश्रवणात् । कामपदाभावेऽपि रात्रिसत्रन्यायन काम्यत्वस्य शक्यत्वादिति ॥ ६० ॥ २२ ॥

# अङ्गेषु यथाश्रयभावः ॥ ६१ ॥

प्रधानेषु निर्णयमुक्त्वाङ्गेषु तमाह । एकार्थसाधकानामुपास-नानां भेदेनाङ्गभेदेऽप्येकतरोपासने फल्लेक्यादङ्गानि तत्र समुच्ची-येरत्र वेति संशये निर्णयमाह । उपासनाङ्गानां तदेवाश्रयस्तथाच यदङ्गं यदुपासनाश्रितं तत्रव तस्य भावइखर्थः ॥ ६१ ॥

अत्र हेतुमाह ॥

अङ्गेषु यथाश्रयमावः॥ कर्माङ्गत्वेऽपि स्वव्यापारेण फलसाध-ने उपासनान्तरानपेक्षत्वात् प्रधानानामुद्रीथाद्युपासनानामपि काम्य-त्वेन यथाकामसमुचयविकलपयोः पूर्वसूत्रेणैव सिद्धत्वाद्त्र विषया-न्तरं बोधयन्तोऽधिकरणमवतारयन्ति । प्रधानेत्यादि । अन्यानपेक्ष-तया खब्यापारद्वारा फलजनकानि प्रधानानि तेषु समुच्चयादि-निर्णयमुक्त्वा अन्यापेक्षतया तथा फलजनकेष्वक्केषु निर्णयमाहेत्य-र्थः । नतु कि प्रयोजनं येन पृथगारम्भ इत्यत आहुः । \* एकार्थेत्या-दि \* एकोऽर्थ एकं फलम । तत्साधकानामनेकेषामुपासनानां रूपा-दिभेदेन भेदेऽपि तेषां मध्य एकतरोपासनेऽन्येषामस्य च फलैक्यात तत्फलार्थं यान्यङ्गानि तत्र तत्रोक्तानि तान्येकस्मिन्तुपासने समुद्यी-यरम्नवेति संशये उपसंहारस्त्रेऽधाभेदपदस्य फलाभेदवाचकत्वे फ-हैक्यात् समुच्चयप्राप्तौ वस्यमाणहेतुभ्यां निर्णयमाहेत्यर्थः। सूत्रं ब्याकुर्वन्ति । \* उपासनाङ्गानामित्यादि \* । \* तद्वेति \* उपासन-मेव । तथाच आश्रयमनतिक्रम्य यथाश्रयमावः सत्ता, यथाश्रयं भावो यथाश्रयभाव इति सूत्रयोजना । उदाहरणं तु छाग्दोग्ये मनो-हिङ्कारो वाक्प्रस्ताव इत्यादि।भिद्शाभिर्वाक्यैगीयवरथन्तरवामदेग्य-बृहद्वैक्षपवैराजशकयरैवत्ययज्ञायज्ञीयराजननामग्रहणपूर्वकं विहि-तानि दश सामोपासनानि । तेषु ह्येकमेकमसाधारणं फलमुक्त्वा तदुत्तरं सर्वमायुरेति ज्योग्जीवति महान् प्रजया पशुभिर्भवति महान् की चेंति सर्वोपासनेषु साधारणं फलमुक्तवा क्रमेण महामनाः स्यात् तद वतं,न प्रत्ययङङ्गिनमाचामेश ष्टीवेत् तद वतम्, एवं न काश्चन

# शिष्टेश्र ॥ ६२ ॥

तत्तदुपासनं नत्तदङ्गविशिष्टमेव वेदे शिप्यत इति तथेसर्थः । चकाराद्रतिरिक्तकरणे प्रायिश्वचोक्तिरपि वाधिकोति मृच्यते॥६२ समाहारात् ॥ ६३ ॥

कर्ममार्गियोपासने निर्णयमुक्त्वा ज्ञानमार्गियोपासने तमा-ह । अथर्वोपिनपत्मु नृतिहोपाननादिषु मत्स्यकूर्मादिष्यत्वेनापि स्तुतिः श्रुयते । श्रीभागवते च, नमस्तरयुवर्यायेसादिष्या स्तुति-

परिहरेत्, न तपन्तं निन्देत्, न वर्षन्तं निन्देत्, नर्ज्विन्देत्, न पश्-न्निन्देत्, संवत्सरमञ्जो नाश्चीयात्, श्राह्मणात्र निन्देद् इति तत्तदुपा-सनाङ्गभृतानि त्रतान्युक्तानि । तथाच तस्य त्रतस्य तत्तदुपासन एव सम्बन्धो, नान्यत्रेति बोध्यम् । एवञ्जातीयमन्यद्पि । न्यायस्य सा-धारणत्वात् । यथा भागव्या आनन्दविद्याया अङ्गभूतेषु त्रिष्वन्नप्र-तिष्ठितत्वोपासनेषु प्रतिष्ठादीनां फळानामेन्यं तत्तदुपासनाङ्गभूताना-म् । अन्नं न निन्द्यात् तद्वतम्, अन्नं न परिचक्षीत तद् वतम्, अन्नं वहु कुर्वीत तद् वतमिति तत्तद्वतानां भेद इति ॥६१॥

शिष्टेश्च ॥ अत्र भाष्यं स्फुटम् ॥ ६२ ॥ २३ ॥

समाहारात् ॥ सुत्रप्रयाजनमाहुः । \* कर्ममागीयेत्यादि \*
कर्माङ्गतया कर्ममागीयेषु सामाद्यपासनेषु अङ्गानिणयमुक्त्वा ञ्चानारङ्गतया ज्ञानमागीयेषु तेष्वङ्गनिर्णयमाहृत्यर्थः । सुत्रं व्याकुर्वन्तो
विषयमाहुः । \* अथर्वत्यादि \* अत्र मत्स्यकुर्मादिपदात् पूर्व ब्रह्मविष्णवादीति पदस्य त्रुटिर्वोध्या । तथाच नृसिहोपासनायां यो वै
नृसिहो देवो भगवान् यश्च ब्रह्मा तस्मे वै नमो नम इति, श्रीरामोपासनायां च यां वै रामचन्द्रा भगवान् य च मत्स्यकूर्माद्यवतारास्तस्मै
वे नमो नम इत्येवविभागन स्तुतिः श्रूयत इत्यर्थः । द्वितीयं पौराणोदाहरणम् । एवं विषय उक्तः । तत्र तत्सर्वक्षपत्वेनोपासना कार्या ?
उत तेषां क्षपाणां विरुद्धधर्मवत्त्वात् तथा न कार्येति संशये श्वद्धाः
दिमेदेन नानोपासनस्य पूर्वमुक्तत्वात् सर्वक्षपत्वेनोपासने च तद्विरो-

र्वजनाथे। एवं सित रूपभेदेऽपि भगवदवतारत्वस्याविशिष्टत्वा-देकस्मिन रूपे रूपान्तरसमाहारो दृश्यत इति सर्वरूपत्वेनैकत्रोपा-सनमिप साध्विसर्थः॥ ६३॥

## गुणसाधारण्यश्चतेश्च ॥ ६४ ॥

ऐक्वर्यवीर्यादिगुणानां सर्वेष्ववतारेषु साधारण्यं श्रूयते । तेन धर्मिधर्माणामैक्यात पूर्वोक्तं साध्विसर्थः ॥ ६४ ॥

न वा तत्सहमावाश्वतेः ॥ ६५ ॥

नन्वेवमुपासनं निसमुत वैकल्पिकमिति संशय उक्तरीसा

भाष्त्रकार्येति प्राप्तम् । तत्र सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* एवं सतीत्यादि \* अत्राङ्गेषु यथाश्रयभाव इत्यनुवर्त्तते । \* समाहार इति \* एकीभावः । तथाच ज्ञानमार्गीयोपासनाङ्गेष्विष यथाश्रयभावे सति, कपभेदेऽपीत्यादिनोक्तरीत्या समाहारदर्शनात् तथेलर्थः। एतदेवाभिष्रेत्य, भेदान्नेतिचेदिति सूत्रे उपासनाविषयेष्वित्यादिना- ऽवतारेष्विप सर्वगुणोपासंहारौचित्यमुक्तम् ॥ ६३॥

अत्र हेत्वन्तरं सूत्रान्तरेणाह ।

गुणसाधारण्यश्रुतेश्च ॥ अत्र चकारोऽधिकरणपूर्णत्वद्योतकः । दोषं प्रकटार्थम् । तथाच भगवत्त्वप्राधान्योपासने एवं सर्वकपत्वेनो-पासनं कार्यम् । तत्तद्रूपप्राधान्येनोपासने तथा न कार्यमिति विभाग् गान्नं कोऽपि विरोध इत्यर्थः ॥ ६४ ॥ २४ ॥

न वा तत्सहभावाश्रुतेः ॥ अधिकरणमवतारयन्ति । \* नन्वि-त्यादि \* । सर्वेकपत्वेनकावतारोपासनं नित्याग्निहोत्रदर्शपूर्णमा-सादिवत् क्रमेण समुचेतव्यमुतैकमेव यावज्ञीवं कर्त्तव्यमित्येवं वै-कित्यक्रमिति संशये उक्तरीत्या सर्वेषां सर्वेकपत्वेनैश्वर्यादिगुणसा-धारण्येन च क्रमिकसमुचये प्राप्ते तस्य समुच्चयस्य निवेधमाहेल-

निसत्वे माप्ते तन्त्रिषेधमाह । नेति । किन्तु वा विकल्प एवैवमुपा-सन ऐच्छिकम्तत्र हेतुमाह । महभावाश्चनेरिति।नियमतस्तेषां इपाणां सहभावश्चवणं चेत्स्यात्तदा स्यात्त्रथोपासनस्य निसता, न त्वेत्रमतो विकल्प एवेसर्थः ॥ ६५ ॥

## दर्शनाच ॥ ६६ ॥

योऽपि इपान्तरसमाहारपूर्वकमुपास्त सोऽप्येकं इपमुपा-स्यत्वेन मत्वा तत्त्रथोपास्त इति फलं तस्येकस्यव इपस्य दर्शनं भवति, न तु सर्वेषापितोऽपि हेतोर्विकल्प एवेसर्थः । एतद्दृष्टा-न्तेन यस्मिन् इपे याद्य्यप्यक्तं श्रूयते ताद्य्यप्रविशिष्ट्यमेवैकं इपमुपास्यीमात व्यासहृद्यमिति ज्ञायते । उपासनानिर्णयान्ते दर्शनात्मकहेत्क्सा सर्वोपासनानां भगवत्साक्षात्कारः फलमिति ध्वन्यते । माहात्म्यज्ञापनार्थम् । परं सर्वावतारह्मपत्वं यथार्थमेव

र्थः। व्याकुर्वन्ति। \* नेतीत्यादि \*। \* चेत्स्यादिति \*। द्रीपूर्ण-मासाभ्यामिष्टा सोमेन यजेतेत्यादिवच्चेत् स्यात्। शेषं स्फुटम्॥ एतमेव विकल्पमभिसन्थाय स्वाध्यायस्तत्रेतिसर्वदृष्टान्तव्याख्यानो-त्तरं प्रकृतेऽपीत्यादिना तत्तद्रूपे तत्तद्साधारणधर्मोपसंहारो व्यव-स्थापितः॥ ६५॥

दर्शनाच्च ॥ पूर्वस्त्रात्तत्पदमत्रानुवर्त्तत इत्याशयेन स्त्रं व्याकुर्वन्ति । \* योऽपीत्यादि \* । \* तत्त्रथोपास्त इति \* । तद् ए-कमवताररूपं सर्वरूपवत्तथोपास्ते । \* एतद्दष्टान्तेनेति \* । द्र्शन-द्र्ष्टान्तेन । एतेन पूर्वाधिकरणोक्तपक्षस्य गीणता सूचिता । तथा दर्शनामावादिति । सर्वनिरूपणान्ते एवं कथनस्य तात्पर्यमाहुः \*उपासनेत्यादि \* । ननु यद्येकस्यैव रूपस्य दर्शनं तदा सर्वरूपोपसं-हारवेध्यनस्य कि प्रयोजनम् अत आहुः । \* माहात्स्यत्यादि \* । \*

कैश्चिज्ज्ञाप्यते । यथार्थत्वात्तद्यविरोधीति ज्ञेयम् ॥ ६६ ॥ इति श्रीवेदव्यासमतवर्त्तिश्रीवल्लभाचार्यविरचिते व्याससूत्राणुभाष्ये तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः समाप्तः ॥ ३ ॥ ३ ॥

कैश्चिदिति \*। स्मृतिपुराणादिवाक्यैः। \* तदपीति \*। सर्वक्षपेप-संहरणम् । तथाचैककपद्शंनेऽपि सर्वक्षपोपसंहारोऽप्येकदेशिनां न दुष्ट इति भावः। अन्ये तु इदं षद्सूत्रमेवाधिकरणमङ्गीकृत्य कर्मा-ङ्गभूनेपूदीथादिषु य आश्चिता वेदत्रयविहिताः प्रत्ययास्ते समुचीये-रन्तुत यथाकामं स्युरिति सशये, प्रत्ययाश्चयभूताः स्तोत्रादयो यथा समुच्चीयन्त एवं तदाश्चिताः प्रत्यया अपि । तत्रानुशिष्टत्वादिश्यो हेतुश्यः समुच्चीयरित्रति पूर्वपक्षे, सहभावाश्चवणादिहेतुश्यां यथा-कामं स्युरिति सिद्धान्तयन्ति।

तन्नास्माकं रोचते । यथाकामसूत्रोक्तहेतुनैव तारशिनर्णयस्मम्भवेनैतद्वैयर्थ्यात् । गुणसाधारण्यसूत्रे पूर्वपक्षसमाप्त्या शिष्टिसूत्र-स्थचकारवैयर्थ्यापत्तेश्चेति । तस्मात् पूर्वोक्तमेव युक्तमिति दिक्॥

अत्रायं संग्रहः। सर्वे वेदा यत्पदमामनन्तीति श्रुतेः सर्वस्य वेदस्य ब्रह्मविद्यात्वम्। इतिहासपुराणं च वेदानां पश्चमं वेदमिति-श्रुतेवेदपदेन तयोरिप संग्रहात्तयोरिप तथात्वम् । द्वे विद्ये वेदित-व्ये इत्याद्यार्थवणश्रुतेकं ग्वेदादिक्षण अपरा अक्षराधिगमिका परेति फलतो विभागः। परास्त्रपि, ब्रह्मविद्यमोति परम्, अक्षरात् परतः पर इति श्रुतेः पुरुषोत्तमस्य तत आधिक्ये तद्विद्यानां विषयफल्योर्वलादश्वरविद्यातोऽप्याधिक्यम् । परास्त्रपरासु च तत्तद्वेदोक्तासु सर्ववेदान्तप्रत्ययसूत्रोक्तहेतुना फलसंयोगक्षपचीदनानामविशिष्टत्वे विद्येक्यनिणयः। तन्मध्ये अन्यतरस्यामावं तु विद्याभेदः । गुणोप-संद्वारस्तु प्रायशो क्षेक्यात् प्रयोजनैक्याद्वा, क्रचित्त्वर्थवाद्रतील्या-दिपः । स च स्वाध्यायसूत्रोक्तेर्निक्पणप्रकारभेदाधिकारिभेदसम्ब-न्धिभेदेर्योऽन्यथा सन्तमिति वाक्योक्तदोषापत्त्या च कासुचिद्या-समिवचासु बाध्यते। कर्मणि तु पूर्वोक्तेस्त्रिभिन्यूनातिरिक्तप्रायश्चित्त-भवावचासु बाध्यते। तद्भावे तु भवति । परविद्या अपरविद्याश्च

फलैक्ये विकल्पन्ते । फलभेदे तु यथाकामं समुच्चीयन्ते । कचिदे-कस्योपासनस्य खकामितानेकफलत्वे विकल्पन्ते च । कर्ममार्गीय-विद्याङ्गानि तु बहुनां विद्यानां फलैक्येऽपि यथाश्रयं तत्रैव व्यवति-हन्ते । ब्रानमार्गीयविद्याङ्गानि तु यथाश्रयं कचित् समाहियन्ते, क-चित्तु यथाश्रयं व्यवतिष्ठन्ते।अवतारोपासनं च यथाकाममेव भवति । सर्वासां परविद्यानामुपास्यकपसाक्षात्कारः फलमिति च ॥६६ ॥ २५॥

इति श्रीमद्वलभाचार्यचरणनस्यनद्गनिरस्तद्वयध्वान्तस्य पुरुषोत्तमस्य कृती भाष्यप्रकाशे तृतीयाध्यायस्य तृतीयः पादः ॥ ३ ॥ ३ ॥

# तृतीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः।

# पुरुषार्थोऽतःशब्दादिति बादरायणः ॥ १ ॥

डपासनाभेदेऽप्युपास्याभेदाच्छाखान्तरोक्तधर्माणामप्युपसं-हारः कर्त्तुमुचित इति पूर्वपादे निक्रिपतिमिति तन्न्यायेनोत्तरका-ण्डप्रतिपाद्यब्रह्मफलकसर्वात्मभावेऽपि पूर्वकाण्डपतिपादितकर्मणा-

पुरुषार्थोऽतः राब्दादिति बादरायणः ॥ अथ तुरीयपादं विव-रिषवः सङ्गतिबोधनाय पूर्वेपादार्थमनुवदन्त एतत्पादार्थमाहुः। \*उ-पासनेत्यादि \*। फलमत उपपत्तेरित्यत्र हेतुव्यपदेशेन जैमिनिमत-निरासपूर्वकं परमेश्वरस्यैव कारियतृत्वं फलदातृत्वं च समर्थाय-त्वा ततोऽनन्तरूपस्य भगवतस्तत्तरफळदानाय साक्षात्कारो यथा भवति तदर्थे तत्तदुपासनमुक्तम् । तेन तत्तदुपास्यरूपसाक्षात्कार-रूपविद्यासिद्धौ परमेश्वरात् फलं भवतीति सिद्धम् । तथा उपासनाः कथं कर्त्तव्या इत्यपेक्षायां तं तं मार्गे खखाधिकारं तत्तद्भगवद्भपं वानुरुध्यते । ते तत्तत्खरूपगुणास्तत्तदुपासनाखरूपनिर्वाहकत्वाद-न्तरङ्गा इत्यन्तरङ्गविचारेण तत्तद्गुणानां बुद्धौ विषयीकरणरूपो गुणोपसंहार उक्तः। तत्रोपसंहारोऽर्थाभेदादिति सूत्रेऽर्थपदस्य वस्तु-चाचकतामादाय उपासनामेदेऽप्युपास्यवस्त्वमेदाद्यथा शाखान्तरो-क्तधर्माणामप्युपसंहारः कर्त्तुं युक्त इति निरूपितं, तथा अस्मिन् पादे उपासनाया बहिरङ्गाणामाश्रमादीनां विचारे उपसंहारसूत्री-यार्थपदस्य प्रयोजनवाचकतामादाय ब्रह्मद्दर्शनरूपफलैक्यात् तन्न्या-येन उत्तरकाण्डोक्तब्रह्मफलकसर्वात्मभावेऽपि पूर्वकाण्डोककर्मणा-मुपसंहारः। स च कर्मणां तत्तदुपासनोपकारकतया बुद्धौ विषयी-करणरूपः करणार्थे प्राप्तोति यश्रो दानं तपः कर्म न त्याज्यं कार्यमेव

मुपमंहारः प्राप्नोति न वेखधुना विचार्यते । विधिपक्षे तत्सहकृत-स्यास्य फलमाधकत्विमिति सिद्धधित । निषेधपक्षे तु केवलस्येती-ममेव पक्षं मिद्धान्तत्वेनाह । पुरुषार्थ इसादिना । सिद्धान्ते ज्ञान्ते तत्र पूर्वपक्षसम्भव इसादो तमेवाह । अतः सर्वात्मभावादेव केवलात पुरुषार्थः भिद्धधित । कुतः । शब्दातः । श्रुतेरिसर्थः । श्रुतिस्तु, नायमात्मा प्रवचनेनेत्युपक्रम्य, यमेवेष दृणुत इसादिका ब्रह्मविद्यामोति परिमसादिका, तमेव विद्वानमृत इह भवतिति, सनत्कुमारनारदमंवादे यत्र नान्यत पश्यनीत्याद्यात्मिका छान्दो ग्यश्रुतिश्च । एतदादिश्रुतिषु पूर्वोक्तरीसा केवलस्यव भगवद्भावस्य फलसाधकत्वं श्रूयते इति तथा । अत्र, फलमत उपपत्तिरस्वेवो-पपित्तं हेतुत्वेनानुक्त्वा श्रुतिपदं चानुक्त्वा शब्दपदं यदुक्तवांस्तन श्रुतिसमृसात्मकः सर्वोऽपि प्रमाणशब्दो हेतुत्वेन व्यासाभिमत

तत्। यक्षो दानं तपश्चेव पावनानि मनीविणाम्। एतान्यपि तु कर्माणि सङ्गं त्यक्तवा फलं तथा। कर्चव्यानीति मे पार्थ निश्चितं मतमुत्तमम् इति गीतावाक्यात्। सहस्रसमे सत्रे हिरण्मयराकुनिक्षपद्मस्वाद्यांनस्य तत्र श्रावणात्। नाश्यादीनां यक्षेषु मगवत्प्रादुर्मावस्य
श्रीभागवतेऽप्युक्तत्वाच्च। अथवा, यमेवैष वृणुते तेन लश्यः, मक्वा त्वनन्यया शक्य इत्यादिषु साधनान्तरच्युदासान्न प्राप्नोतीति
सन्देहे अधुना प्रथमाधिकरणे विचायते। तथाच शेषिशेषभावः
सङ्गतिरित्यर्थः। ननु गुणानामिव कर्मणामुपासनास्वकपनिर्वाहकत्वामावेनानावस्यकत्वात् कि तिवचारेणेत्याकाङ्कायां विचारफलं
पादार्थं वदन्तः सूत्रमवतार्यं व्याकुर्वन्ति। \* विधीत्यादि \*। \* इममिति \*। निपेधपक्षम्। तथाच विद्यासामर्थ्यवोधनायाऽयं विचार
इत्यर्थः। सिद्धान्तेनाधिकरणे हेतुव्यपदेशादित्यत्र सिद्धान्तिनः
सूक्ष्मदर्शित्वस्यावधारितत्वात्तथेत्येतदर्थे तमेवाहेल्यथः। शब्दशब्दप्रयोगतात्पयमाद्दः। \* अत्रेत्यादि \*। संग्रहेण यत् सिद्धं तदादुः।

इति क्वायते। तेन "केवलेन हि भावेन गोप्यो गावः खगा मृगाः। येऽन्ये मृहिषयो नागाः सिद्धा मामीयुरञ्जसा । यन्न योगेन सांख्येन दानव्रततपोऽघ्वरैः। व्याख्यास्वाध्यायसन्न्यासैः प्राप्तु-याद् यत्नवानिप"इसादिक्षा स्मृतिरिष संगृह्यते। एतेन श्रुसादि-प्रमाणवादिनामिद्मेवाभिमतं, तिद्वरुद्धवादिनामितोऽन्यदिति तेषा-मप्पाणिकत्वं क्वाप्यते। अत एव स्वनाम गृहीतम्। स्वस्य वेद्व्यासकर्तृत्वेन तत्रैव यतो भरः। अपरं च वैदिकसिद्धान्ते भग-वत्स्वरूपस्येव स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वाद प्राप्ततत्स्वरूपाणां मुक्सिन-च्छाकथनान्मुक्तोपस्प्यव्यपदेशाच्च मुक्तरपरमपुरुषार्थत्वाद सा-भवतु नामाऽन्यः साधनैः। वस्तुतः परमपुरुषार्थत्वाद सा-भवतु नामाऽन्यः साधनैः। वस्तुतः परमपुरुषार्थां य उक्तरूपः स तु सर्वात्मभावेनैवेति क्वापनाय फल्पदमनुक्त्वा पुरुषार्थपद-मुक्तम्। एवं ससस्य सूत्रस्यार्थान्तरमिष व्यासाभिमतिमिति क्वायन्ते। तथा सस्यं क्लिष्टः प्रयोगः। तथाहि । पुरुषार्थो भगवानेव। क्रुतः। अतःभव्दिविश्वश्रुतिवाक्यादिसर्थः।

<sup>\*</sup> एतेनेत्यादि \* | \* अभिमतमिति \* | तात्पर्यगोचरम् | \* तदि-रुद्धवादिनामिति \* | तत्तात्पर्यविरुद्धवादिनाम् | \* अप्रामाणिक-त्वमिति \* | प्रमाणतात्पर्योनभिन्नत्वम् | बादरायणपदोक्तितात्प-यमाद्धः | \* अत एवेत्यादि \* | \* तत्रैवेति \* | प्रमाणमृते राब्दे | पुरुषार्थपदतात्पर्यमाद्धः | \* अपरं चेत्यादि \* | \* अन्यैः साधनैरि-ति \* | मर्यादामागीयैः कर्मज्ञानविहितमक्तिरूपैः साधनैः । एतेन भास्कराचार्याद्यङ्गीकृतो ज्ञानकर्मसमुच्चयः पूर्वकक्षाविश्रान्त इति बोधितम् | पुरुषार्थपदेन सूचितमर्थान्तरमाद्धः \* एवं सतीत्यादि \* अस्यां श्रुतौ तमसः परस्तादित्यनेनानुपाधित्वबोधनात् स्वतो वि-रुद्धधर्माधारत्वं बोध्यते । परात् परमित्यनेनाक्षरादुत्तमत्वम् । तथा-चाक्षरात् परो यः स्त एव परमपुरुषार्थं इति सिद्धाति । दवं व्या-

तैत्तिरीयोषनिषत्मु पठ्यते । अतः परं नान्यदणीयस् ६ पराद परं यन्महतो महान्तं, यदेकमञ्यक्तमनन्तरूपं विश्वं पुराणं तमसः परस्तादिति ॥ १ ॥

अथात्र प्रस्वतिष्ठते ।

शेषत्वात् पुरुषार्थवादो यथाऽन्येष्विति जैमिनिः ॥ २ ॥

विष्णारिज्यत्वेन कर्मशेषत्वात् तत्स्वक्षपद्मानपूर्वको यागः फलातिशयहेतुरिति तन्माहात्म्यमुच्यत इसर्थवादक्षं तत् । अत्र दृष्टान्तमाह । यथान्येष्विति अन्येषु द्रव्यमंस्कारकर्मसु, यस्य पर्ण-मयी जुहूर्भवति न पाप रक्लोक र शृणोति यदाक्के चक्षुरेव भ्रा-तृव्यस्य दृक्के यत्प्रयाजानुयाजा इज्यन्ते वर्म वा एतद् यज्ञस्य-क्रियते वर्म यजमानस्य भ्रातृव्याभिभुसा इसेत्रजातीयिका फल-श्रुतिर्थवादस्तद्वदिसर्थः ॥ २ ॥

ख्यानद्वयेन केवलविद्याया एव पुरुपार्थपर्यवसायित्वम् । पुरुषोत्तम-स्यैव च परमपुरुपार्थत्वं बोधितम् ॥ १॥

रोषत्वात पुरुषार्थवादो यथान्येष्विति जैमिनिः ॥ स्त्रमवतारयन्ति । अथित्यादि ॥ सिद्धान्तस्त्रे सर्वात्ममावस्य स्वतनत्रतया पुरुषार्थपर्यवसायित्वे परब्रह्मण एव च परमपुरुषार्थत्वे द्शितेऽपि हेतुन्यपदेशविषयश्रुतौ फलदित्सया कारियतृत्वस्योक्तत्वात् किययैव फलम् । छान्दाग्ये कर्माङ्गोपासनानामेव पूर्वमुपकान्तत्वादन्यासामपि कर्मशेषत्वेन फलत्वम् । ईश्वरस्य च तच्छेपतयैव
फलद्त्वमित्याशयेन पूर्वमीमांसक उक्तर्थे प्रातेकृलतयाऽविषतो
भवतीत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । अविष्णोरित्यादि अ। अयमर्थः ।
पूर्वपादं कर्माङ्गोपासनानां निर्णयेतुन पूर्वकाण्डविरोधः। यत्पुनरात्मश्वानोदः सर्वात्मभावस्य च स्वातन्त्र्येण पुरुषार्थपर्यवसायित्वं परब्रह्मणः परमपुरुषार्थत्वं चेत्युक्तम् । तन्न युक्तम् । कृतः । शेषत्वात् ।
शेषलक्षणे पुरुषः कर्मार्थत्वादिति पुरुषस्य कर्मार्थत्वमुक्तम् । तन्न
चोदनाविचारे कर्नृतया सिद्धातीत्यात्मक्कापकानि वाक्यानि कर्तृ-

ननु तमेत्र विदित्वा मुनिर्भवसेतमेव प्रव्राजिनो लोकमीप्स-न्तः प्रत्रज्ञान्त । एतद्ग्रे च ते ह स्म पुत्रपणायाश्च वित्तेषणाया-श्च लोकैपणायाश्च व्युत्थायाथ भिक्षाचर्यं चरन्तीतिश्चातिर्भगवज्ज्ञान-वतः सर्वसागं वदतीति न त्वदुक्तं साधीय इसत उत्तरं पठित ॥

## आचारदर्शनात् ॥ ३ ॥

ब्रह्मविदामिप वितिष्ठादीनामिग्नहोत्रादिकरणं जैमिनिः प-इयतीति तदाचारं प्रामाणिकमिति च मनुत इति तन्मतमनुवद-न्निममप्यनुक्तवान् व्यासः । ब्रह्मविदां सामावश्यकत्वे गाईस्थ्य-मेतेषां न स्यादिति भावः । उक्तश्रुतिस्तु कर्मण्यशक्तानां तेषां

स्वक्षपबोधकानि । एवं ब्रह्मवाक्यानि ब्रह्मणोऽनन्तक्ष्पैरिज्यत्वात् यो देवानां नामधा एक एवेत्यादिमन्त्रवर्णेन तत्तन्नामकत्वाच कर्मशेष-त्वं तस्मात् । तत्स्वक्षपक्षानेत्यादिवक्ष्यमाणभाष्योक्तरीत्या तत्तादृश्चन्तत्त्र पुरुषार्थत्ववाद् इत्यर्थः । विष्णोरिज्यत्वं ब्रह्मत्वं च शतद्व-पणीकारोपन्यस्तात् संकर्षणकाण्डसमाप्तिस्थात्, स विष्णुराह हि, तद् ब्रह्मत्याचक्षते इति स्त्रद्वयात् सिद्ध्यतीति मुख्यतया तस्यैव शेषत्वमत्र व्याख्यातम् । अन्येषां च शेषत्वात् तत्फलस्यार्थवाद्त्वं जैमिनिना चतुर्थस्य तृतीयपादे उक्तम् । द्रव्यसंस्कारकर्मसु परार्थ-त्वात् फलश्रुतिरर्थवादः स्यादिति । तदुदाहरणं च, यस्य पर्णम-यीत्यादिनोक्तम् ॥ २॥

आचारद्र्शनात्॥ सूत्रचतुष्टयमवतारयन्ति % ननु तमित्या-दि %। % उत्तरं पटतीति % उक्ताराङ्कायां विद्यायाः पुरुषार्थत्वं चारियतुमाग्रेमस्त्राणि वक्तीत्यर्थः। स्त्रं व्याकुर्वन्तः प्रथमत आ-चारमेव कुतो वद्तीत्यत आहुः। % ब्रह्मावद्गिमत्यादि %। \* प्रा-माणिकं च मनुत इति %। यदेव विद्ययेतिश्रुत्युपोद्धलकत्वेन तथा मनुतं। तिर्हितमेव विदित्वेत्यादिश्चतेः का गतिरित्यत आह। \*उक्ते-त्यादि %। ननु प्रवाजश्चतेरशक्ताधिकारकत्ववद् कर्मकरणश्चते- सागमनुवद्ति। लोकैपणायाश्च व्युयायेति श्रुतेलेकिसंग्रहार्थं त-त्करणीमति न वक्तुं शक्यम् ॥ ३॥

## तच्छ्रतेः ॥ ४ ॥

वसिदः कर्माचारिनक्षकश्रुतेरिसर्थः । सा च, जनको ह वदेहो बहुदक्षिणेन यज्ञेनेज इसादिक्षा । तथाच ज्ञानेनेवार्थिस-द्धिश्चेत स्यात्तदा तद्दत आयाससाध्ये कर्मणि पटित्तर्न स्यादिति भावः ॥ ४॥

#### समन्वारम्भणात् ॥ ५ ॥

तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते इति श्रुतिः फलारम्भे विद्याक-र्मणोः साहिसं दर्शयतीति न स्वातन्त्र्यं विद्यायाम् ॥ ५ ॥

#### तद्वतो विधानात् ॥ ६ ॥

त्रह्मिष्ठो त्रह्मा द्र्ञापूर्णमासयोस्तं रूणीत इति कल्पश्रुसा त्र-ह्मविदो त्रह्मत्वेन वरणं विधीयत इतित्रह्मज्ञानस्यात्त्रिज्याधिकार-सम्पादकत्वाद कर्मशेषत्वमेवेसर्थः ॥ ६ ॥

ननु यदहरेव विरजेव तदहरेव मत्रजेद्, ग्रहाद्वा मत्रजेद्वनाद्वे-

लींकसंग्रहार्थत्वस्यापि शक्यवचनत्वान्नेवं साधीय इत्यत्थाह् #लो-केत्यादि \* तथाच आचारदर्शनान्यथानुपपत्या तथा कल्यत इत्य-र्थः । अन्ये त्वाचारदर्शनसूत्रे जनको ह वा इति श्रुतिं, द्वितीये च यदेव विद्ययेत्युदाहरन्ति । तिष्चन्त्यम् । द्वितीयसूत्रवैयर्थ्यापत्तेः॥३॥ तच्छ्रतेः ॥ ४॥

> समन्वारम्भणात् ॥ ५ ॥ तद्वतो विधानात् ॥ एतङ्गाष्यं सुगमम् ॥ ६ ॥

सादिश्रुतिभ्यो विहिनत्वाविशेषात् कर्मतत्त्यागयोरैच्छिको विक-च्पोऽङ्गीकार्योऽतो न शेषिशेषभाव इसत उत्तरं पटति ॥

#### नियमाच ॥ ७ ॥

आदिवनं धूम्रललाममालभेत यो दुर्बाह्मणः सोमं पिपासेत ऐन्द्राग्नंपुनरुत्स्ष्रष्टमालभेत य आतृतीयात पुरुषात सोमं न पिवेद् विच्छिन्नो वा एतस्य सोमपीथो यो ब्राह्मणः सन्नाऽऽतृतीयात पुरुषात सोमं निपवति। यावज्जीवमिन्नहोत्रं जहुयादिसादिश्चितिभ्यो यथा कर्मकरणे नियमः श्रूयते, न तथा तत्त्याग इति नोक्तपक्षः साधुरिसर्थः । चकाराद् "नियतस्य तु संन्यासः कर्मणो नोपप-द्यते । मोहात तस्य परिसागस्तामसः परिकीर्त्तित" इसादिन्द्र-पा स्मृतिः समुच्चीयते । सागविधिरशक्तिवषय इत्युक्तमिति माप्ते ॥ ७ ॥

मतिवदीत ॥

नियमाध्य ॥ सूत्रमवतारयन्ति । क्रनिवत्यादि क्र । व्याकु-र्वन्ति । क्र आश्विनमित्यादि क्र । अत्र दुर्बोद्धण इति विच्छिन्न इति पदाभ्यामकरणे निन्दा बोध्यते । तेन च नियमेन नित्यत्वं कर्मणो इंयक्तीभवति । तथाग्रे यावज्जीवाधिकरणे सूत्रपञ्चकोक्तं निगमय-न्ति । क्र त्यागेत्यादि क्ष । क्र इति प्राप्ते इति क्ष । एवं प्रकारेण व्र-द्धाणस्तद्विद्यायाः केमुतिकंन जीवविद्यायाश्च कर्मशेषत्वे प्राप्ते ।

अन्ये तु, तच्छ्रस्तेरित्यत्र विद्यायाः कर्मशेषत्वाय, यदेव वि-द्ययेति श्रुतिमुदाहरन्ति । तद्धतो विद्यानादित्यत्र, आचार्यकुलाद्धेदम-धीत्येति छान्दोग्यसमाप्तिस्थश्रुत्या वेदार्थज्ञानवतः कर्माधिकारं व्या-कुर्वन्ति । नियमाच्चत्यत्र, कुर्वन्नेव हि कर्माणि जिजीविषेच्छतं समाः एवं त्विप नान्यथेतोऽस्ति न कर्म छिप्यते नर इतीशावास्यश्रु-तिं, जरामयसत्रश्रुति चोदाहरन्ति । तन्मते विद्यायाः कर्मशेषत्व-मिति पूर्वपक्षः॥ ७॥

# अधिकोपदेशात्तु वादरायणस्यैवं तद्दरीनात् ॥ ८॥

तुशब्दः पूर्वपक्षं व्यविष्ठिनित्त । यदुक्तं शेपत्वात पुरुषार्थ-वाद इति तन्नोपपद्यते । कुतः । अधिकोपदेशात् । कर्ममाम्यमपि न वक्तुं शक्यं यत्र तत्र तच्छेपत्वं दूरापामत् । यत ईश्वरः कर्म-णः मकाशाद्धिक उपदिश्यते । तथादि । स वा अयमात्मा सर्व-स्य वशी सर्वस्येशानः सर्वस्यापिपतिः सर्वमिदं प्रशामित यदिदं किश्च। स न साधुना कर्मणा भूयान्तो एवासाधुना कनीयानित्युप-क्रम्याऽग्रे पठचते, तमेतं वेदानुवचनेन विविदिपन्ति ब्रह्मचर्यण तपमा श्रद्धया यज्ञेनानाशकेन चेतमेव विदित्वा मुनिर्भवसेनमेव प्रवानिनो लोकमभीष्मन्तः प्रवजनतीसादि। एवं सति यज्ज्ञानसाय-नत्वं यज्ञे तस्य यज्ञशेपत्वं कयं स्याद। किन्तु यज्ञस्य तद्देदनशेपत्वमः एतेनेज्यत्वेन तच्छेपत्वं पत्युक्तं वेदितव्यम् । तज्ज्ञानस्य यागपूर्वाङ्ग-

अधिकोपदेशात्तु वादरायणस्यैवं तद्दर्शनात्॥ परिहारं व्याकुर्वन्ति \* तुशब्द इत्यादि \* । \* पूर्वपक्षमिति \* । ईश्वर इज्यत्वात् कर्मरोप इति पक्षम् । क्ष कर्मसाम्यमिति \* । कर्मणो झह्यसाम्यम् । स वा अयम् इति श्रुतिस्तु वृहद्रारण्यके शारिरत्राह्यणे

% पवं सतीत्यादि \* । उक्तश्रुतो वदानुवचननेत्यादिमिस्तृतीयाश्रुतिभिर्मगवज्ज्ञानशेपत्वे कर्मणामुक्ते सति । क्ष तस्येति \*।यज्ञशेविभूतस्य । अधिकोपदेशेन हेतुना यत् सिद्धं तदाहुः । क्ष पतेनत्यादि \* । उक्तहेतुना तत्वयुक्तमित्यर्थः । तद् व्युत्पादयन्ति । क्ष तज्ञानस्यत्यादि \* । इज्यत्वेन ज्ञानस्य यागपूर्वाङ्कत्वात पूर्वे सत्वेदपि ताहशज्ञानपूर्वकं यागकरणे ताहशज्ञानिशिष्टस्य यागस्य ब्रह्मज्ञानसाधनत्वात् तत्फलस्य ज्ञानस्य यः शेणी तस्यैक्देशज्ञानशेयत्वापाद्ने यस्य ज्ञानं यागपूर्वाङ्कं स यागशेष इति नियमो हेतुत्वेन
वक्तव्यः । स तु स्वर्गादी व्यभिचरित । स्वर्गादैः फलत्वज्ञानं विना
तद्र्थके यागे प्रवृत्त्यभावेन तज्ज्ञानस्य यागपूर्वाङ्कत्वेदिप स्वर्गादैः

त्वाद तद्विशिष्टस्य तस्य ब्रह्मज्ञानसाधनत्वात् । नच पूर्वं सामान्यत इज्यज्ञानमासीद् यज्ञेन विशेषतो ज्ञाने सित पुनर्यज्ञकरणे पूर्णं कर्मफलं भवतीति न तदशेषत्विमिति वाच्यम् । तमेव विदित्वा मुनिभवसेतमेव प्रवाजिनो लोकमभीप्सन्तः प्रवजनतीति श्रुतेस्तद्वेद्वनस्य गाईस्थ्यविरोधित्वेन तदसम्भवाद् । यश्च साध्वसाधुकर्मफलं सम्बन्धरिहतस्तस्य कर्तृत्वेन तथात्वमनुपपन्नमतो जीवात्मन एव तथात्वं न तु परस्य । नचैतयोर्वास्तवाऽभेदान्नविमिति वाच्यम् । वास्तवाभेदाज्जिवेऽप्युक्तश्रुतिभ्यस्तथात्वस्य सुवचत्वात् । वास्तवाऽभेदान्त्रवात् । वास्तवाऽभेदान्त्रवात् । वास्तवाऽभेदस्य पूर्वमेव निरस्तत्वात्तमादाय ये पूर्वपक्षास्ते पूर्वपक्षा एवेयः

फलत्वेन यागशेषत्वानङ्गीकारात् । अतस्तद्प्रयोजकमित्यर्थः । पुनः शेयत्वमाशङ्क्य निषेधन्ति अनचेत्यादि अ। पूर्वे गुरुमुखादध्ययने ततस्तर्यावर्त्तनेन स्वाध्यायत्वसम्पादने ब्रह्मण इज्यत्वेन सामान्यतो ज्ञानमासीत्ततस्तदुदेश्यकस्य ब्रह्मयक्षस्य द्रव्ययक्षस्य च करणे वि-द्येषतो ह्याने सति पुनर्यक्षकरणे यदेव विद्ययेति श्रुत्या यागस्य वी-यंवत्तायां पूर्ण फलं भवतीति तात्पर्यात्, तमेतं वेदानुवचनेनेति श्रुत्या न ब्रह्मणो यागद्दोषत्विनवृत्तिरित्येवं न वाच्यम । एतमेवेत्या-दितद्ग्रिमश्रुतेस्ताइग्ब्रह्मज्ञानस्य गाईस्थ्यविरोधित्वेन यज्ञासम्भवा-त्। तद्सम्भवे तथा फलोत्पत्यापादानस्यापि कर्नुमशक्यत्वाद् ब्रह्मणः कर्मदेशवत्वं नापाद्यितुं शक्यमित्यर्थः । नन्वीश्वरस्य कर्त्तृ-त्वाद्विश्वसृड्न्यायेन यश्वकर्तृत्वे सुखेन तच्छेषत्वसम्भव इत्याशङ्का परिहरन्ति । अ यश्चेत्यादि अ । अ तथात्वमिति अ । कर्मशेषत्व-म् । एकदेशिप्रतिपन्नम् । जीवब्रह्मेक्यमादाय पुनः शेषत्वाशङ्कायां तदुपगम्य परिहरन्ति । अ नैचतयोरित्यादि अ । अतथात्वस्ये-ति \*। ईश्वरवत् कर्मशोषित्वस्य। ननु यदि जीवेश्वरयोर्वास्तवामे-द् उपगतस्तर्ह्येकतरपक्षपातस्य कर्त्तुमयुक्तत्वादुभयमप्यस्त्वित रा-द्भायां सिद्धान्ते तद्नुपगमेनाहुः। \* वास्तवाभेदस्येत्यादि \*। जीव-ब्रह्मणोर्हि घटाकाशमहाकाशयोरिवोपाधितो भेदो,वस्तुतस्त्वभेदः।

लमुक्ता। न कर्मणा न प्रजया घनेन सांगंनेके अमृत्तवमानशः। परेण नाकं निहितं गुहायां विभ्रानते यद् यतयो विश्वन्तीति श्रुसा कर्मप्रजाधनेमीक्षाप्राप्तिमुक्ता सांगेन तत्प्राप्तिमुक्यते। सांगविषय-स्यान्यस्यानुक्त्या सान्निच्यान् कर्मादीनामेव सागोऽभिनेतः। त-थाच मुक्तोपस्रप्यत्वाद्भगवत उक्तसाधनेन मुक्ताः सन्तो नाकं परेण विद्यमानमिष भक्त्या गुहायां विभ्राजते, यद्ग, यस्मात् परं नापरमन्तीत्यादिनोपक्रान्तत्वात् पुरुषोत्तमस्वरूपं यतयो विरहभावेन तदिना स्थातुमशक्तामतत्वात् पुरुषोत्तमस्वरूपं यतयो विरहभावेन तदिना स्थातुमशक्तामतत्वात् पुरुषोत्तमस्वरूपं यतयो विरहभावेन तदिना स्थातुमशक्तामतत्वाप्त्यथं यतमाना विश्वन्तिति भक्तिमार्गीयणां फल्सुक्तम्। अन्यथा पौनस्त्तयं स्यात् । एवं कर्मज्ञानाभ्यामाधिको भक्तिमार्गस्तत्पाप्यः पुरुषोत्तमश्च श्रुताञ्चपदिस्यत इति तदेकप्रमाणवादिनो वादरायणस्य मतमप्येवं जामिनिमताद्धिकमिसर्थः। एवं श्रुसा परमतं निरस्य शिष्यविश्वासार्थं स्वानुभवमिष प्रमाण-यति। तदर्शनादिति। उक्ताधिक्यवक्त्वेनैव भगवतो भक्तिमार्गस्य

एतादशामेदस्य द्वितीयाध्यायतृतीयपादे, अंशो नानेत्यत्रांशत्वच्यवस्थापेन निरस्तत्वात् । तमादाय ये पूर्वपक्षासे जीवस्वकपाक्षानात्पूर्वपक्षा एव न भवन्तीति तथेत्यर्थः । श्रुत्यन्तरेणापि कर्मशेपत्वं परि-हरन्ति । \* न कर्मणेत्यादि \* । श्रुतिस्तु बृहस्नारायणे अणोरणीयानित्यनुवाकस्था । अत्रानुवाकारम्भमन्त्रे महिमानमीश इत्यनेनेशपदवाच्यस्य शिवस्य विभृतित्वकथनाद्, यस्मात् परिमिति मन्त्रस्य द्वेता-ऽद्वतरेऽपि श्रवणाच्छिवपरत्वभ्रमो भा भूदित्येतदर्थे भाष्ये पुरुषोत्तन्मस्वकपपदमुक्तम् । एतस्यानुवाकस्य यथा पुरुषोत्तमपरत्वं तथा प्रहस्ताख्ये वादे मया सम्यगुपपादिर्तामिति विशेषतो नोच्यते । अत्रैनतन्मन्त्रद्वयोक्तयोः प्रवेशपरिमोक्योर्भक्तिक्षानफलयोरनावृत्तिकपत्वाद् दुःखसाह्चर्याभावेन कर्मफलादाधिक्यं बोधितिमिति तौ कर्ममा-

चानुभवादिसर्थः । श्रुतयोऽधिकमात्मानन्दर्शयन्तीति न व्याख्यानम् । उपदेशपदेन पौनरुत्त्यापत्तेः । तन्मतमनिरस्य तस्माद स्व-मत आधिक्यमात्रोक्सा निष्कामकर्मणश्चित्तशुद्धिहेतुत्वेन परम्पराज्ञानमार्गोपयोगाङ्गीकारोऽत्र सूच्यते । पुष्टिभक्तिमार्गे तु सोऽपि
न । यन्न योगेनेति वाक्याद । एवं सति कव कर्मशेषत्वगन्धोऽपि
ब्रह्मणीति भावः ॥ ८॥

# तुल्यं दर्शनम् ॥ ९ ॥

यदुक्तमाचारदर्शनात कर्मशेषत्वं ब्रह्मण इति तद्िष न सा-धीयः । तुल्यं यतो दर्शनम् । ब्रह्मविदां श्वकतृतीयजनमवदार्ष-भादीनां सागद्शनात् । एतेन यद्विदां कर्मसागस्तस्य कर्मभेपत्वं कथं शाङ्कितुमपि शक्यमिति भावः सूच्यते । एतेन कर्मण्यशक्तात् शति सागविधिरिति निरस्तम् । श्वकादीनामतथात्वात् ॥ ९॥

गांदुत्कृष्टाविति सिद्धम् । दर्शनव्याख्याने, भक्तिमार्गस्य चेति च-कारो ज्ञानमार्गसमुच्चायकः । श्रुतिसूत्रशेषयोव्याख्यानं तृत्ताना-थेम् । मतान्तरीये एतद्व्याख्याने अयुक्तत्वं बोधयन्ति । \* श्रुतय इत्यादि \* शारीराद्धिकं परमात्मानं दर्शयतीति यद् व्याख्यानं त-त्पौनक्त्त्वापादकत्वादयुक्तमित्यर्थः । एवं स्वोक्तं व्याख्यानं समर्थ-यित्वा बाद्रायणपदेन स्वमतबोधनस्य तात्पर्यमाहुः । \* तन्मतिन-त्यादि \* । \* तन्मतिमिति \* जैमिनीयं मतम् । अर्थस्तु स्फुटः । एवमेतेन सूत्रेण जैमिन्युक्तस्य शेषत्वस्य हेतोर्बाधितत्वं स्फुटी-कृतम् ॥ ८॥

पवं ब्रह्मणः कर्मशेषत्वं निराकृत्य विद्यायाः कर्मशेषत्वं वा-रयतीत्याशयेनाहुः॥

तुल्यन्दर्शनम् ॥ भाष्यमत्र प्रकटार्थम् । तथाच य आचारद्-र्श्चन इति हेतुर्विद्यायाः कर्माङ्गत्व उक्तः सोऽपि साधारणत्वाद्धेत्वाः ननु जनको ह वदेह इति श्रुतिमाहाय्यादाचारदर्शनं साग-दर्शनाद्यिकवलमिसत उत्तरं पटति ।

## असार्वत्रिकी ॥ १०॥

ब्रह्मितदां सर्वेपामेतदाचारं चेन्निक्पयेच्छ्रातिसदा त्वदुक्तं स्यान्न त्वेवम् । यत एतादृशी श्रुतिर्वह्मितित्मु सर्वेषु न श्रुयते । तथाहि । एतद्ध स्म व तद्विद्वांन आहुर्क्तप्यः कावपेपाः । किमधी वयमध्येष्यामहे किमधी वयं यक्ष्यामहे । एतद्ध स्म व तत्पूर्वे विद्वांनोऽग्निहोत्रं न जुहुवाञ्चक्रिरे एतं व तमात्मानं विदित्वा ब्राह्मणाः पुत्रेपणायाश्च लोकेपणायाश्च व्युत्थायाथ भिक्षाचर्यं चरन्ति । एतावदरे खल्वऽमृतत्वमिति होक्त्वा याज्ञवल्क्यः प्रवन्त्रानेसादिश्चतयो बह्मचसद्विदां कर्मसागमेवानुवद्ग्यतस्यागपक्ष एव वल्चवान् ॥ १० ॥

नतु ब्रह्मवित्त्वाविशेषेऽप्येकेषां कर्मकृतिरेकेषां तत्त्याग इति विभागः कुत इसाशङ्का तत्र हेतुमाह ।

भास इति योध्यते । ब्रह्मणः कर्मोङ्गत्वं च कैमुतिकान्निरस्यते । जै-मिनीयकृता त्यागव्यवस्था च निरस्यत इति तत्र योधितम् ॥ ९ ॥

असार्वित्रकी ॥ स्त्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* सदा-चारस्य तुल्यत्वेऽपि केवलस्य परमुखनिरीक्षकत्वेन अत्युपप्रव्यस्येव वलवत्वमतस्तुल्यत्वं न हेतोः साधारणत्वापादकमित्याशङ्कायां अन्तेरपि साधारण्यं बोधियतुं स्त्रान्तरं पठतीत्यथः। स्त्रं व्याकुर्वन्ति । \*ब्रह्मविद्यामित्यादि \* अत्र प्रथमा श्रुतिवृंहद्रारण्यके शारीरब्राह्मणे । द्वितीया मैत्रेयीब्राह्मणे । तथाच श्रुतरापि साधारणत्वात् तद्वहुत्वा-नुगृहीतस्त्यागपक्ष पव वलवाच तु तत्करणपक्ष इत्यथः। अन्ये तु यदेव विद्ययेति श्रुतिरुद्दीथिवद्यापिठतेति तस्या पव कर्माङ्गतां बोधयतीति विद्यायाः कर्माङ्गता असार्वित्रकीत्यर्थमाहुः॥१०॥

### विभागः शतवत् ॥ ११ ॥

एतस्यवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्तीति श्रुतेर्मानुषानन्दमारभ्य ब्रह्मानन्दपर्यन्तं ये गणिता आनन्दास्ते सर्वे पुरुषोत्तमानन्दात्मका एव । एवं सित येषु यावानानन्दो दत्तोऽस्ति तावन्तं तं निरूपयन्यधिकारतारतम्यन तद्दानमिति ज्ञापनाय शतो-त्तरमानन्दं श्रुतिन्यरूपयद । अत एव पुरुषायुःसंख्यासमानसंख्ययेवोत्कर्ष उक्तस्तेन पुरुषधर्मस्याधिकारस्यवोत्कर्षः सूच्यते । एवं प्रकृतेऽप्यन्यभावराहित्यतारतम्येन भगवद्भावतारतम्यमत्र त्वनुग्रह एवाधिकाररूप इति तदुत्कर्षे सागस्तद्नुत्कर्षे नेसर्थः॥११॥ यच्चोक्तं तद्दतो विधानादिति तत्राह ।

विभागः शतवत् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । यदि वहुप्रमाणप्रमितत्वात् कर्मत्यागपक्ष एव ज्यायाँस्तदोक्तरूपो विभागः किंहेतुक इति वक्तव्यम् । तद्वचने तु ब्रह्मवित्स्विप ये क-र्मण्यधिकारश्चन्यासेषामेव कर्मत्यक्तृत्वं सेत्स्यतीति न विद्याया वेद्यस्य वा आधिक्यसिद्धिरित्याशङ्कायां कर्मत्यागात्यागविभागे हे-तुमाहेत्यर्थः । \* पतस्यत्यादि \*। निरूपयन्तीति सुव्विभक्तिबाध्या । \* अत एवेति \*। अधिकाराभिप्रायादेव । \* प्रकृत इति । कर्मत्यागात्यागविभागे ब्रह्मविद्याचारविभागे वा। \* अत्र त्विति \*। भगव-द्भावतारतम्ये तु , तथाच कर्मन्यागात्यागविभागे प्रमुत्कर्षसद-भावश्च बीजं, न तु त्वदुक्तमित्यर्थः ॥

अन्ये तु इदं सूत्रं समन्वारम्भणसूत्रोत्तरत्वेनाङ्गीकृत्यैवं व्याकुर्वन्ति।
यथा शतमाश्यां दीयतामित्युक्तेऽद्धं मेकस्मा अर्द्धमन्यस्मै दीयते तथा।
विद्यान्यमारमते कर्मान्यमिति विभागो द्रष्टव्य इति । तिच्चन्त्यम् ।
तत्र उपसंहारे इति तु कामयमान इति कथनात् कर्माङ्गभूतविद्याया एव विवक्षितत्वावगमेन समन्वारम्भणस्य हेतुत्वाशङ्काया आनितमुळत्वेन तदुपेक्षाया एव युक्तत्वादिति ॥ ११ ॥

#### अध्ययनमात्रवतः ॥ १२ ॥

यदुक्तं ब्रह्मिष्टो ब्रह्मिखादि तत्र ब्रह्मशब्देन वेद एवोच्यते, न तु परस्तथाच तं ब्रह्मत्वेनाविक्तराब्दच्यन्तं ज्ञात्वा सततं तद-ध्ययनमात्रं यः करोति, न तु तेन किञ्चित् कामयते तस्याधि-कारो ब्रह्मत्वार्त्विष्य इन्युच्यत इति न ब्रह्मज्ञानस्य कर्मशेपत्वम् । प्रस्यपस्यातिशायनार्थकत्वाद्तिशयेन ब्रह्मच्यपस्तदेव भवतीति युक्तं तस्य तदार्त्विष्यमेवं सति ब्रह्मपदं ब्राह्मण्यपरमपि सङ्गच्छते ॥

अथवा वेदाध्ययनमात्रवतः कर्मण्यधिकारो, न तुत्रस्रविदो-ऽपीसर्थः। नच तदन्तःपातित्वेन वेदान्तानामप्यध्ययनस्यावश्यकत्वे तत्प्रतिपाद्यत्रस्रज्ञानस्याप्यवर्ज्ञनीयत्वात्तद्वत एव तत्राधिकार इति वाच्यम्। शाब्दपरोक्षज्ञानस्य ब्रह्मज्ञानत्वाभावादः। न हि, सिता मधुरेतिशाब्दज्ञानमात्रवांस्तन्माधुर्यज्ञो भवति। तथा सर्ति पित्तो-

अध्ययनमात्रवतः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* यश्चेतादि \* । व्याकुर्वन्ति । \* यदुक्तमित्यादि \* । इष्ठन्प्रत्ययसुचितमर्थमादुः । 
\* प्रत्ययस्येत्यादि \* । पतादशस्य दुर्लभत्वाद्शेपूर्णमासयोश्च प्रतिपक्षान्तं कर्स्वव्यवात् तादशाभावं तल्लोपप्रसङ्ग इत्यरच्या पक्षान्तरमाद्वः । \* अथवेत्यादि \* । आचार्यकुलाहेदमधीत्य यथाविधानं
गुरोः कर्मातिशेषेणाभिसमावृत्य शुचौ देशे स्वाध्यायमधीयान इति
श्रुतावध्ययनमात्रश्रवणाचावन्मात्रवत पवेति तथेत्यर्थः । नन्वध्ययनस्याक्षरप्रहणकपत्वेऽविद्वत्वात् कर्मानधिकारप्रसक्तिरथार्यज्ञानस्याप्रयोक्षितत्वं तदा तु वेदान्तेभ्यो ब्रह्मज्ञानस्यापि सम्भवाद् ब्रह्मिष्ट्यापि कर्मशेषत्वमनिवार्यमित्याशङ्कानस्यापि सम्भवाद् ब्रह्मिष्टस्यापि कर्मशेषत्वमनिवार्यमित्याशङ्कानस्य परिहर्रान्त । \* नचेत्यादि \* । \* ब्रह्मज्ञानत्वामावादिति \*। अत्र शाब्दज्ञानस्य तथात्वेन
विवक्षितत्वाभावात् । तदुपपादयन्ति । \* न द्दीत्यादि \* । \* तथा
सतीत्यादि \* । तावतेव तन्माधुर्यश्रत्वे सति तस्यापरोक्षज्ञानस्य
रासनकपत्वात् तत्कार्ये स्थात् तन्तु न दृश्यते । एवं प्रकृतेऽपि यदि
१४९

पशमादिकं तत्कार्यमापे स्याक त्वेवम । अत एव छान्दोग्ये सन-त्कुमारेण, यद्वेत्य तेन मोपसीदेत्युक्तो नारद ऋग्वेदमारभ्य सर्पदेव-जनविद्यापर्यन्तं स्वाधीतसुक्त्वाह, सोऽहं मन्त्रविदेवास्मि नात्मविदि-सतोऽपरोक्षत्रस्नज्ञानमेव ब्रह्मज्ञानमुच्यते । अत एव तैत्तिरीयोप-निषत्सु वेदान्तविज्ञानसुनिश्चितार्था इति पठ्यते । विज्ञानमनुभव एव, न तु ज्ञानमात्रमतो दूरापास्तं कर्मशेषत्वं ब्रह्मणः । तं विद्याकर्मणी इसादिस्तु संसार्यात्मनः पूर्वदेहसागसामियकं द्यान्तं निष्पपति, न तु ब्रह्मविद इति, समन्वारम्भणादिति सूत्रमुपेक्षित-माचार्येण ॥ १२ ॥

यच्चोक्तं नियमाचेति तत्राह।

तत तथा स्यात्तदा शकादिवदेव चरेत्र त्वार्तिज्यं कुर्योदतस्तदि-वैतद्पि नापरोक्षमित्यर्थः। अत्र श्रुतिसम्मतिमाहुः। अ अत एवे-त्यादि \*। लिङ्केन तस्यापरोक्षक्षानत्वं निवार्य श्रुत्यापि वारणायाहः। \* तैसिरीयेत्यादि \*। नतु भवत्वेवं तथापि समन्वारम्भणस्यापरि-इतत्वाद विद्यायाः कर्मसाहित्येनैव फलजनकताङ्गीकार्येति विद्या-याः कर्मदेशषत्वं त्वनिवार्यमित्याशङ्कृतयामाहुः। \* तं विद्येत्यादि \*। यतः सा संसारिवृत्तान्तं शारीरवाह्मणे निरूपयत्यतस्तत्र विद्यापदेन विद्वद्वाक्योक्ता कर्माङ्गभूतैव विद्यार्श्मप्रेयते । अत एव तत्र विद्या-कर्मभ्यां दैवं वा. पिज्यं वा. गान्धर्वं वेति तादशशरीरमेव फल-त्वेन वक्ति. न मोक्षमतस्तिसम् वाक्ये ब्रह्मवित्सर्गस्याप्यभावात् तर्पेक्षितमतो न वेदान्तोदितविद्याया अपि कर्मशेषत्वमित्यर्थः । धतेन यदन्येरेव व्याख्यातम् । औपनिषद्मात्मज्ञानं स्वातन्त्रयेणैव प्रयोजनवत प्रतीयमानं न कर्माधिकारकारणतां प्रतिपद्यत इति प्र-तिपादयाम इति । तत्र बीजमिद्मेव वक्तव्यं, न तु क्रत्वन्तरक्षानं क्र-स्वन्तराधिकारेणापेक्ष्यत इति इष्टान्तबोधितमिति सचितम् । तथा सत्यपि ब्रह्मिष्ठपदबांधितशेषताया अनपायादिति ॥ १२ ॥

## नाविशेषात् ॥ १३ ॥

आश्विनिमयादिश्रुतिभयः कर्मकृतो यथा नियमः श्रूयते, न तथा साग इति यदुक्तं, तन्न । कुतः । अविशेषातः । न कर्मणा न प्रजया धनेन सागेनंके अमृतत्वमानश्चरिति श्रुतिः कर्मादिना अमृतत्वापाप्तिमुक्त्वा तत्त्यागेन तां वदन्ती कर्मसागस्यावश्य-कत्वं वदतीति तस्मान्न विशेषो यत इसर्थः । तथाचाऽमृतत्वमान-श्चरिति पदान्मुमुक्षोः कर्मसागनियमोऽसुमुक्षोस्तत्कृतिनियम इति-व्यवस्थेति भावः ॥

अथवा, नतु क्रमपाप्ते तुरीयाश्रमे हि कर्मखागो, द्वितीये तस्मित् कर्मकरणनियमस्तत्र च कर्त्तुरङ्गत्वेन तत्स्वरूपज्ञानमाव-

नाविशेषात्॥ अवतारयन्ति । \* यच्चोक्तमिलादि \* । सौतं हेतं व्याक्तविन्त । \* न कर्मणेत्यादिं \* । तथाच यथा कर्मश्रुताव-करणनिन्दादिना तदावदयकतया कर्मकरणनियमोऽवगम्यते तथा त्यागश्रुतावि कर्मादिभिमां क्षाप्राप्तिकथनपूर्वकं त्यागन तत्प्राप्त्यु-क्ता तदावद्यकतया त्यागस्यापि नियमोऽवगम्यत इति तयेत्यर्थः। तेन सिद्धमाहः। \* तथाचेत्यादि \*। एवं ब्रह्मज्ञानस्य कर्माङ्गत्वा-ऽभावेशी जीवस्वरूपज्ञानस्य कमीङ्गत्वं न वार्रायतं राक्यमित्याशङ्ग-ऽव्यनेनैव निरस्ता भवतीत्याशयेन पक्षान्तरमाहः \* अथवेत्यादि \* \* तत्र चेति \*। कर्मणि च अविशेषपदस्य व्याख्यानम्। आश्रम-विशेषे विशेषाभावादिति । अयमर्थः । भाष्ट्रा हि अध्ययनविधिग्र-हीतानां वदान्तानां वेदशेषत्वायैवमुपवर्णयन्ति । तथाहि । यसावद् अविनाशी वा अरे अयमात्मेत्यादिना जायमानं शरीराद्यातिरिक्तनि-त्यात्मस्वरूपसञ्जावज्ञानं तत् पारलौकिकफलककर्मानुष्ठानौपियक-त्वात् कर्मज्ञानवदेव सामर्थ्यतः कतुसंयोगात् कत्वर्थम् । यथा ज्योतिष्टोमादिवाक्याध्ययनं दृष्टेनैव द्वारेणानुष्टानीपयिकं ज्ञानं जन-यतीति तदर्थतयैवाध्ययनं विधीयते । तथा अविनाशीत्यादिवाक्या-नामप्यव्ययनविधिरेव कर्मानुष्टानापयाग्यात्मज्ञानार्थतां विधत्ते । त-द्यदि प्रमाणान्तरेणात्मनः शरीरादिविवेको नैकान्ततः सिद्धाति । ततो इढविवेकप्रतिपादकानामुपनिषद्वाक्यानां विस्पष्टशानमेव फल-म्। तद्कम्। "इत्याह नास्तिक्यनिराकारष्णुरात्मासितां भाष्यक-द्रत्र युक्त्या। इढत्वमेव तद्विषयः प्रबोधः प्रयाति वेदान्तनिषेवणेन" इति । यदि च शरीरादिव्यतिरिक्तात्मज्ञानमन्यतोऽपि सिद्ध्यति तत्तो यथैवान्यतः ऋतुङ्गानसम्भवेऽप्यध्ययनोपात्तवेदवाक्यावगतकर्मसूपा-णामेव पुंसां कर्मस्वधिकारस्तथैवाध्ययनोपात्तोपनिषद्वाक्यावगतात्म-तत्त्वानामेवाधिकार इत्यध्ययनविधिवलादेव कल्पते । यत्त्वात्मस-द्भावप्रतिपादनोपक्रमे, आत्मा वा अरे द्रष्टव्य इत्यादिकं विधिक्षपं षाक्यं तत्त् वश्यमाणार्थस्यातिगहनत्वान्महोपयोगित्वाच्चालस्यं निवार्य श्रद्धाविशेषेण कृत्वा वस्यमाणार्थप्रतिपत्तिमात्रार्थम् । त-स्मादेतज्ञानं दृष्टोपयोगित्वात् ऋत्वर्थम् । यानि पुनरितिकर्त्तेव्य-ताविशेषे उपासनात्मकानि ज्ञानानि विधीयन्ते तेषां कृती रूप्रोपयो-गाभावाददृष्टफलत्वम् । अदृष्टं च फलं वाक्यरोषाद् द्विविधं अभ्युद-यह्नपं निःश्रेयह्नपं च । सर्वोश्च कामानाप्रोति, सोऽश्तुते सर्वान् कामानित्याद्यक्तमभ्यदयफलम् । न स पुनरावर्त्तत इत्याद्यकं निः-श्रेयसफलमिति विवेकः।

यत्तुः विश्वानघन पवैतेश्यो भूतेश्य समुत्थाय तान्येवानुविन्व्यति, न प्रेत्य संज्ञास्तीति ब्राह्मणेन भूतचैतन्यमुक्तमित्याशङ्काते तन्न । स्वयमेव ब्राह्मणेन, अत्रैवमा भगवनम्मुनुहं न प्रेत्य संज्ञास्तीत्यन्त । स्वयमेव ब्राह्मणेन, अत्रैवमा भगवनम्मुनुहं न प्रेत्य संज्ञास्तीत्यनेन पूर्वोक्ताऽत्तराऽमृतत्वस्य विनाशित्वाभिधानतो बाधात पूर्वपक्षं चोद्याख्यमुत्थाप्य, न वा अरे मोहमहं ब्रवीम्यविनाशी वा अरेऽयमान्त्राऽनुच्छित्तिधर्मेत्युक्तामात्रासंसर्गस्त्वस्य भवतीति कथनेन मात्राश्यद्याच्यानां भूतेन्द्रियधर्माणां विकाराणां सम्वन्धबोधनात् विज्ञानधन्यद्योक्तो ज्ञानशक्तिस्वमाव आत्मा प्रतेश्यो भूतेश्यः समुत्थाय व्यक्तो भूत्वा तान्येवानुविनश्यति । भूतविनाशाद्विनष्ट इव भवति । भूतसंखो ह्यसौ स्वयं प्रत्यक्षेण गृह्यते । परैश्च शरीरचेष्टादिछिङ्गका-अनानेन । मुक्तस्तु प्रमाणपथातिवर्त्तनाद्विनष्ट इव भवतीति प्रकारेण मात्राणांमव नाश उच्यते, नात्मन इत्यविरोधात् । तदुक्तम् । "अविनाशी स्वरूपेण पुरुषो याति नाशिताम् । मात्राणां सविकाराणां भूतादीनामसंक्षिते"ति । अत्र हि मुक्तस्य ज्ञानाभावो बोध्यते । भूतेनिद्रयादिवियोगे करणाभावेन ज्ञानोपायाभावात् । तत्केन कं पश्येन

दित्यारभ्य विज्ञातारमरे केन विजानीयादित्यन्तेन विज्ञानाभावीपपान दनात् । वस्तृतस्तु प्रकरणार्थोपसंहारोऽयम् । यत पव पूर्वोक्तन्या-येन भूतचैतन्यं न सम्भवति तस्माद् भूतेन्द्रियाणामसंश्चित्वम् । भ-चैतन्यम् । अन्यस्त् तेश्यो नित्यश्चेतनस्य स्वर्गगमनसम्भवाश्व स्वर्ग लोकं यातीत्यस्य प्रत्यक्षस्य विरोध इत्येवं भट्टकारिकाया अर्थादि-ति पार्थसारिधिमिश्राः । तथाच यथा प्रोक्षणसंस्कृता एव बीहयो याग उपयुज्यन्त एवमीपनिषद्श्वानसंस्कृत एव कर्ता उपयुज्यत इति तत्स्वकपनिकपकत्वेन वेदशेषा वेदान्ता इत्याहः । तत्र भाष्यो-क्तं दूपणं पश्चादं व्युत्पाद्यम् । पूर्वे तु तद्केऽस्यातमवाक्यतात्पर्य प्रकाइयते । शरीरादिव्यतिरिकात्मसत्तामात्रसाधनां-याऽविनाशीत्यादिश्रतिरिति यदुक्तम् । तन्मदम् । शाबरभाष्ये नै-यायिकायुक्तयुक्तिभिरंव तत्सिद्ध्या तत एव नास्तिक्यानराकरणसि-द्भावविनाशी वा अर इत्यादिश्रृतिसन्दर्भस्य तदर्थताया वक्तमयुक्त-त्वात्। पत्रुपक्रमे, येनाहं नामृतास्यां किमहं तेन क्रुयोमिति मो-क्षार्थत्वस्य श्रावणान्निरुपधिप्रियत्ववोधनस्याप्यन्यत्र वैराग्योत्पादना-र्थत्वंन संसारिछिङ्गत्वाभावात् । ब्रह्म तं परादाद्योऽन्यत्रात्मनो ब्र-धा वेदेत्यादिनिन्दाश्रत्या आत्मक्षानेन सर्वक्षानश्रावणस्यापि स्तृत्यर्थ-ताया वक्तुमशक्यत्वात् । अध्ययनवाक्ये तु न विधिः, किन्त्वावद्य-कार्ये तव्य इति जिल्लासासूत्र एवोपपादितम् । अर्थक्कानं तु सामा-न्यतो गुरुकृताञ्ज्ञापनात् । विशेषस्तु तपआदिभ्यः साधनेभ्यां मी-मांसाद्वयसहकृतेभ्य इत्यपि। अर्थकानं च न द्रव्ययश्रमात्रानुष्ठानी-पयोगि । चातुराश्रम्यधर्मार्थत्वात् । अन्यथा तद्वाक्यवैयर्थ्यापत्तेः । धर्मोऽपि न धर्मत्वेन रूपेण वेदार्थः, किन्तु ब्रह्मात्मकत्वेन । यश्चा वै विष्णुरिति, धर्मी यस्यां मदात्मक इति श्रुतिस्मृतिभ्यां, सर्वे वेदा य-त्पदमामनन्तीति वदैश्च सर्वैरहमेव वेद्य इत्यादिश्वतिस्मृतिभ्यश्च । पवञ्च विधिपक्षेऽपि आत्मावारे द्रष्टब्य इति दर्शनविधानं ब्राह्मणो-पक्रममारभ्यान्तं प्रोक्तस्यार्थस्यातिगहनत्वात् तदर्थे न तुक्रत्वर्थम्। सोऽइजुते सर्वानित्यस्य यदभ्युद्यक्रपत्वमुक्तम्। तद्प्यबुद्ध्वा। पर-प्राप्तिविवरणरूपत्वेन तस्य निःश्रेयसरूपत्वात् । इदं च प्रागुप-पादितम् । यदपि, न प्रेत्य संज्ञास्तीत्यनेन मोक्षदशायामात्मनः करणाभावाज्ज्ञानशून्यत्वमुच्यत इत्युक्तम

क्यकम् । तच्च वेदान्तैरेवेति कथं न कर्मशेषत्विमत्युत्मूत्र-माशङ्क्य निषेधति । नेति । यदहरेव विरजेदिति श्रुतेस्तावद क-माणि कुर्वीत न निर्विद्येत यावतेति भगवाद्वाक्याच्च सागे वैरा-ग्यस्य च प्रयोजकत्वादाश्रमविशेषे विशेषाभावादप्रयोजकत्वादिस-र्थः । यत्रापि क्वचित्क्रमपाप्तिस्तत्रापि न तज्क्ञानं ब्रह्मज्ञानिमिति

अनुच्छित्तिधर्मेत्यनेन तत्रैव धर्मानुच्छित्ति आवियत्वा यद्वैतन्न प-इयति पश्यन् वै तद् द्रष्टव्यं न पश्यतीत्यादिना करणाभा-वेऽपि स्वत एव दर्शनस्य विभक्ताभावेनान्यादर्शनस्य चोक्त्या स्व-तोऽविभक्तद्शेनस्येव व्युत्पादनादिति । वस्तुतस्तिवदमपि ब्रह्मप्रकर-णमिति वाक्यान्वयाधिकरणे व्युत्पादितमिति न तत्र जीवात्मस-मासाधनार्थत्वगन्थोऽपि । तस्माम्न कर्त्तृशेषा वेदान्ताः।अतः परं भाष्यं विवियते । \* यदहरेवेत्यादि \* यदुक्तं फर्नुस्वरूपनिरूपक-त्वात् कर्मशेषत्वं वेदान्तानामिति । तन्न युक्तम् । कर्त्तुः कर्मशेषत्वा-भावात । यदहरेवेत्यादिश्चनेस्नावत कर्माणीति भगवद्वाक्याच्च त्यांगे वैराग्यस्येव प्रयोजकत्वाद्वैराग्योत्पत्तिपर्यन्तमेव कर्मकरणप्रा-त्तेराश्रमविशेषस्याप्रयोजकत्वाद्वेदानां पूर्वोक्तरीत्या कर्ममोक्षाय क-मीणि विधत्ते ह्यगदं यथेति स्मृत्या च कर्मत्याग एव ताल्पर्याद्वेदानां वेदान्तरोषत्वाज्जीवनिकपकवेदान्तंभागस्यापि त्यागकर्त्तृनिकपकत्व-मेव मुख्यम् । कर्मकर्त्तृनिरूपणं तु प्रासङ्गिकम् । अत एव तद्वाक्येषु, इति तु कामयमान इति, अथाकामयमान इत्युभयविधं तत्स्वरूपं नि-रूप्यते । अत आश्रमविशेषमादाय वेदान्तानां कर्मशेषत्वस्थापनम-युक्तमेवेत्यर्थः । ननु त्यागस्य फलार्थत्वेऽपि ज्ञानाङ्गत्वाज्ज्ञानस्य च वेदान्तसिद्धस्य कर्माङ्गतायाः प्रागेवोक्तत्वात् प्रवाजेऽपि चातुराश्र-स्यपक्षकथनेनाध्ययनोपात्तवेदान्तभागजन्यस्य ज्ञानस्य कर्मशेषत्वम-निवार्यमेवेत्याशङ्खां तस्याः पूर्वमेवोत्तरं दत्तमित्याहुः । \* यत्रा-पीलादि \* यत्रापि कर्सिमश्चित् पुरुषविशेषे क्रमेण लागप्राप्तिस्त-श्रापि शाब्दश्रानस्य मुक्तिसाधकत्वामावान्न विविश्चतत्रहाश्रानत्वमि-ति पूर्वसमन्नध्ययनमात्रवत इति सूत्र एव ब्युत्पादितमतो न ब्रह्म-

पूर्वसृत्र एवोक्तमिति भावः । एतेन वेदाय्ययनादिकमप्यप्रयो-जर्कामित ज्ञापितमः अत एव शुक्तस्य वराग्यानिशयादुपनयनादेरप्यं-नपेक्षोच्यते । एवं मृत्रद्रयेन कर्माधिकारसम्पादकत्वेन ब्रह्मज्ञानस्य तच्छेपत्वं निरस्तम् ॥ १३ ॥

## स्तुतयेऽनुमतिर्वा ॥ १४ ॥

अथ प्रहिलतया ब्रह्मिष्ठ इसत्र ब्रह्मपदेन पर एवोच्यत इति वद्मि तत्रापि वदामः । दर्शपूर्णमासावेताहशौ यत्रब्रह्मविदार्ति-ज्याधिकारीति तत्स्तुसर्थे ब्रह्मिष्ठो ब्रह्मेसनेन ब्रह्मविदोऽप्या-र्तिंवज्येऽनुमितिः क्रियते, न तु तस्याधिकारित्वमभिनेतम ।

शाने कर्मशेषत्वगन्योऽपीत्यर्थः । नतु तथापि, ब्राह्मणेन निष्कारणः पडङ्गो वदोऽध्येयो श्रेयश्चेत्यादिश्चितिभिर्वेदाध्ययनादिकं त्वावश्यकम् । तद्पि कर्मविति तद्ङ्गत्वं त्वात्मशानस्य भविष्यत्येविति कथं न कर्माङ्गत्वमित्यत आहुः । \* पतेनेत्यादि \* । \* अप्रयोजकमिति \* शानस्य कर्माङ्गत्वाप्रयाजकम् । अत्र निद्शेनमाहुः । \* अत एवेत्यादि \* । सिद्धमाहुः \* पविमत्यादि \* एवमियकोपदेशस्त्रेण स्वोन्कमुपष्टश्य शेपैः पश्चिमः स्त्रैर्जीमिन्युक्ता हेतव आभासीकृताः॥

अन्ये, तु कुर्वन्नव हीत्यत्र न विदुष इति विशेषेण नियमवि-धानमित्येवं सुत्रार्थमादुः । तथाचाविद्वद्विषयत्वेऽपि वाक्यसामञ्ज-स्यान्न तेन विद्यायाः कर्माङ्गत्वसिद्धिरिति तदाशयः।

रामानुजास्तु, उक्तवाक्ये कर्मणां करणनियमेऽपि कर्मसु वि-रेग्यो नोच्यते। यज्ञाद्येव कार्यं नान्यदिति। अतो यथा अविदुषां ख-तन्त्रफलसाधकं नियतमेवं विदुषां विद्याङ्गभूतमत एवमपि वा-क्यसामञ्जस्यान्नानेन विद्यायाः कर्माङ्गत्वप्राप्तिरित्याहुः। तद्प्यवि-रुद्धम्॥ १३॥

स्तुतयेऽनुमितर्वा ॥ एवं पड्मिः स्त्रैजैमिनीयोक्तं निराकृत्य पुनकृत्मूत्रं किश्चिदाशङ्क्य निराकरोतीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* अथत्यादि \* व्याकुर्वान्त । \* द्र्शेत्यादि \* । \* तस्पति \* ब्रह्म-

## बक्तानुपपितिभिरिबर्थः ॥ १४ ॥ कामकारेण चैके ॥ १५ ॥

नन्वेष नियो महिमा ब्राह्मणस्य न कर्मणा वर्द्धते नो कनी-यानिति श्रुसा ब्रह्मविदः कर्मकृतगुणदोषौ निपिद्धघेते । स च प्रा-प्रिपूर्वक इति ब्रह्मविदः कर्मकरणमावस्यकिमिति प्राप्ते, उच्यते ।

श्वानस्य । तथाचोक्तवाक्ये ब्रह्मिष्ठपद्मितिशयेन ब्रह्मवानित्यर्थकम् । अतिशयश्च श्रद्धया साक्षात्कारेण वेति, यो यच्छ्रद्धः स एव सः, श्वानी त्वात्मैव मे मतिमिति गीतास्मृत्याऽवसीयते । ताद्दशश्चेद् ब्रह्मा कृताकृतावेश्वकतया यागे तिष्ठति तदा परमकाष्टाप्रापको द्र्शपूर्ण-मासौ साङ्गो भवतः । यत्तत्कमसु वेषम्यं ब्रह्मदृष्टं समं भवेदित्यष्टम-स्कन्धे शुक्राचार्यं प्रति भगवद्वाक्यात् । अतो ब्रह्मिष्टो ब्रह्मित पद्स्मिमित्याद्दारक्षपस्यानुष्रद्दवीजस्य वाक्ये विद्यमानत्वाच्छुकाद्या-चारकावेषयश्चतिवरोषत्यागनियमक्षपाणामार्त्विज्यवाधकानामनुप-पत्तीनां सत्त्वाच तस्या अनुश्चायाः यागस्तुत्यर्थत्वमेवेत्यर्थः । सूत्रे, वाशब्दोऽनाद्रे । तेन ब्रह्मिण श्रद्भावतः सर्वत्र ब्रह्मदृष्टुश्च तदार्त्वि-ज्यं प्रासङ्किकमिति बोधितम् । स्तुतिप्रयोजनं त्वविद्धत्प्ररोचनम् । अधिकाराभावेऽपि त्यागकरणेऽनिष्टं स्यादिति तिन्ववृत्त्यर्थमिति वो-स्यम् ।

अन्ये तु, कुर्विश्विति श्रुतौ प्रकरणसामध्योदिद्वानेव संवोध्यत इत्युच्यते। तदापि विद्यास्तुतये कर्मानुक्षानं द्रष्टव्यम् । न कर्म लि-प्यते नर इति वाक्यशेषात्।यावज्ञीवं कर्म कुर्वत्यपि विदुषि विद्या-सामध्यात् कर्म न छेपाय भवतीति तत्रार्थादित्याहुः। तद्प्यवि-कद्मम्॥ १४॥

कामकारेण चैके ॥ नन्वनुक्षयाप्यार्त्विज्यकरणे विध्यधीनत्वं तु निर्वाधमतो भवतु कर्माङ्गत्वं विद्यायास्तदृद्वारेत्यादायेन सूत्रमव-तारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । स चेति \* । निषेधः । सूत्रं ब्याकु- कामकारेणित । करणं कारः । कामेनेच्छया करणं कामकारस्त-थाच परानुब्रहार्थिमिच्छामात्रेण, न तु विधित्रशाद यत् करणं तत् कामकार इत्युच्यते। तथाचंत्रं छते कमीण तत्कृतगुणदोपत्रनक्ती तत्नितिपेथमेक शाम्त्रिन, एप निस्न इसादि पटन्नि॥ न होतावता कर्मकृसिकारपाप्तिरिति भावः । अथवा । कामेन कारो यस्य स तथा । ताद्दशेन कर्मणा प्राप्तदिष्ट्हामयोः सम्बन्धाभावं बन् हाविदि एके पटन्तीसर्थः । चकारणेश्वराज्ञया लोकमंग्रहार्थं कृतं कर्म ममुचीयते । सर्वस्य वशी सर्वस्यशान इति श्रुते-स्तथा ॥ १५॥

र्वन्ति। \* फरणमित्यादि \*। \*इच्छामात्रेणेति \*। स्वेच्छामात्रेण। पतस्यैव विवरणं, न तु विधिवशादिति । तेन"शीचमाचमनं स्नानं न त चोदनया चरेत्। अन्याँश्च नियमान् ज्ञानी यथाहं ठीलयेश्वर" इत्येकादशीयभगवद्वाक्यात्ररूपया स्वेच्छयेति फलितं वोध्यम् । \* प्तावतेति \*। गुणदोपनिषयमात्रेण । एवं व्याख्याते स्वक्रत्या दोपाद्यप्रसक्तिरायाति, न तु तद्भिव्यङ्ग्यकर्मकृतगुणदोपाप्रसक्ति-रपीत्यतः प्रकारान्तरमाहः \* अथवेत्यादि \* । \* स इति \* । ब्रह्म-वित् । तथाच श्रुतावेप इत्यनेन कृतांकृतजन्यतापाभावरूपं पूर्वोक्त-महिमानं परामृश्य तस्य नित्यत्वोक्तिस्तस्येकरसन्वोक्तिश्च काम-कारिलङ्गमः। तेन ताहरापुरुपस्यापि चेत्कर्मशेपत्वनिवृत्तिस्तदा वि-द्यायाः कर्मशेपत्वं शङ्कितुमप्यशक्यमित्यर्थः । ईश्वरेच्छायां गमक-माहु: । \* सर्वस्येत्यादि \*। तथाच सर्ववशकरणार्थे कर्मणामाव-इयकत्वाद् भगवतः सर्वेशनशीलत्वेन ज्ञानिनामपि भगवदीशितच्य-तया तानाज्ञापयति लोकसंग्रहार्थमित्ययमर्थोऽनया श्रुत्येव ज्ञायत इत्यर्थः । यद्यपि पूर्वपादे तन्निद्धीरणानियमसूत्रेऽयमर्थस्तत्फलार्थ-मुक्तस्तथाष्यत्र स एव वादिनिराकरणार्थमुच्यत इति न पुनरुक्ति-दोषः । एवं ब्रह्मविदः कामकारवोधनादान्विज्यमपि तस्य न विधि-नियतमिति च समर्थितम्॥

### उपमईञ्च ॥ १६॥

अनेन कर्माधिकाराभावे हेत्वन्तरमुच्यते ॥ द्वैनभाने हि य-थाकथिश्चत कर्मक्रितिसम्भावनापि।यस्य त्वखण्डब्रह्माद्वैतभानं ब्रह्मे-सेव, न त्विदं ब्रह्मोत सखण्डम् । अत्रोद्देश्यत्वेन प्रपश्चस्यापि भा-नात सखण्डत्वन् । तथाचाखण्डतद्भाने कर्मतद्धिकारादेरूपमर्द् चैके शाखिनः पठन्तीति न ब्रह्मज्ञानस्य कर्भशेपत्वसम्भावनापी-सर्थः।श्चितिस्तु, यत्र त्वस्य सर्वमात्मेवाभूत तत् केनकंपश्येदिसा-दिह्नपा ॥ १६ ॥

# **ऊद्**ध्वरेतस्सु च शब्दे हि ॥ १७ ॥

अन्ये तु. कामकार इच्छेति व्याख्याय, तद्ध सम वै तत्पूर्वं विद्वांसः प्रजां न कामयन्ते कि प्रजया करिष्यामो येषां नो एवाय-मात्मा नायं लोक इति वाजसनेयिश्रुतौ कर्मत्याग इच्छयेव बोध्यत इति प्रत्यक्षीकृतिविद्याफलानां तद्वष्टस्मेन प्रजादिषु कामाभावकथनात्। अतो विद्याफलस्य प्रत्यक्षतया तत्फलश्रुतेरयथार्थताया व-क्तुमशक्यत्वाच्च विद्यायाः कर्मशेपत्वमाश्रयितुं शक्यिमत्येवं व्या-कुर्वन्ति। तत्र कामपद्स्येच्छावाचकत्वेऽपि कामकारपद्स्य तद्वाच-कत्वं चिन्त्यम॥ १५॥

उपमर्दे च ॥ उक्तोपष्टम्भायसूत्रान्तरं पठतीत्याशयेन सुत्रम-वतारयन्ति । \* अनेनेत्यादि \* । व्याकुर्वन्ति । \* द्वैतेत्यादि \* । अनेनापि पूर्वोक्तं समर्थितं क्षेयम् । शाङ्करश्रन्थेऽव्येवम् ।

रामानुजास्तु, भिद्यते हृदयग्रन्थिरिति श्रुतिमुपन्यस्यात्र वि-द्यया कर्मक्षयकथनाहिद्यया तदुपमर्द इति न तस्याः कर्मोङ्गत्विम-त्याहः॥ १६॥

उर्ध्वरेतस्सु च शब्दे हि॥ ननु पूर्वसूत्रैर्विद्यायाः कर्मशेपत्वं बहुधा निराकृतम्। फले स्वातन्त्रयं च स्थापितमिनि किमनेन सूत्रेणे-त्याशङ्कार्या तत्प्रयोजनं वदन्तः पूर्वे त्रिभिः सूत्रेग्रीहलवाद एकस्मि- अत्रदं विचार्यते । ब्रह्मचर्यानन्तरं गार्डस्थ्यमपि श्रुया वोध्यते । ब्रह्मचर्यादेव मत्रजेदियादिश्रुतिभिर्वह्मचारिण एव च मत्रजनमपि वोध्यते । एवं मत्यविरोधाय यदहरेवित श्रुतेश्च राणितद्वहितमे-देन विषयभेदो वाच्यः । तत्र ब्रह्मचर्यादिशपेऽपि भगवदनुग्रह-विशेषज्ञवित्तर्थद्विविशेषजवदान्तार्थपरिज्ञानमेव हेतुर्वाच्यः । वेदा-न्तविज्ञानमुनिश्चितार्थाः सन्त्यालयोगाद् यत्यः शुद्धनत्त्वा इति श्रुतिरममेवार्थमाह । तथाचताहशा एवेद्ध्वरतम दृत्युच्य-न्ते । एवं सन्यद्विशेतममु कर्यामाव उक्तरीशा व्याऽप्युरीकार्य इति ज्ञानरहितानां कर्मण्यधिकारम्तद्वतां सन्त्यान इति व्यदुक्ताद्

न्निराकृतेऽपि श्रुतौ ब्रह्मचर्यगार्हम्य्यावेवाभिष्रेतौ चातुराश्रस्यपक्षस्तु स्मात्तत्वान्निवंळ इति तमादाय कर्मत्यागादरो न युक्त इति प्रहिल-वादान्तरं निराकरोतीत्यादायेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* अत्रेत्यादि \*। अयमर्थः । जावालश्रुतौ हि सन्यासमनुब्रहीति जनकप्रश्ने यान्नव-व्क्यों ब्रह्मचर्ये समाप्य गृही भवेद् गृहाइनी भृत्वा प्रवजेदिति कमे-ण चातुराश्रम्यपक्षं पूर्वमुक्तवान् । तत्रायुभागक्रमेण तथा करणे आयुस्तुरीयभागे आनध्यादिकम्प कचित् सम्भवतीति तदा कमी-नधिकार संन्यास इति शङ्का स्यादिति तद्भावाय पक्षान्तरमाह। यदि वेतरथा ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेद् गृहा हा वनाहाऽथं पुनरवती वा वती वा स्नानको वाऽस्नातको वात्सवाग्निरनामको वा यदहरे-व विरजेत्तदहरेव प्रवजेदिति । तेन कर्मानधिकारा न सन्न्यासप्रयोन जकः, किन्तु वैराग्यमेव तस्त्रयाजकम् । तथा सति यावजीवाग्निहो-त्रादिश्रुतीनामपि रागाधिकारकत्वात्र विगेध इति सिद्धाति । तथा-पि ब्रह्मचर्यस्य तद्धर्मस्य च सर्वसाधारणत्वेऽपि कथं कस्य चिदेव विरागो न सर्वस्यत्यपंक्षायां भगवद्गुग्रहजनित्वित्तर्गुद्धरेव हेतु-त्वेन वाच्या । भगवद्नुप्रहं च ब्यापारत्वेन वेदान्तार्थविज्ञानं त-त्सह कारी सन्न्याश्च वाच्य इति वेदान्तविज्ञानेति तैत्तिरीयश्चत्या-ऽवसीयते । तथाचैवं मगवद्तुगृहीता उर्ध्वरेतस इत्युच्यन्ते । तेषु विपरीतोऽर्थः सिद्ध्यतीति क्व कर्मशेषत्वसम्भवना ज्ञाने । ननु
सन्न्यासेऽपि तदाश्रमीणं कर्मास्तीति वैराग्यसहक्ततं ज्ञानमेतच्छेषभूतं, तदसहक्ततं तदग्निहोत्रादिशेषभूतिमिति न वैपरीसिमिति प्राप्त
आह । शब्दे हीति । ज्ञानस्वरूपं तत्फलं च न युक्तिसिद्धं, किन्तु
वेदमात्रसिद्धम् । तत्र तु, तमेवं विद्वानमृत इह भवति, ब्रह्मविद्वाप्रोति परम्, य एवं विदुरमृतास्ते भवन्तीसादिवाक्येत्रह्मज्ञानस्य
मोक्ष एव फलं श्रूयते । सर्वसाधनानां साक्षात्परम्पराभेदेन तत्रव
पर्यवसानादतो धर्मिग्राहकसानविरोधात्सन्यासाश्रमीणकर्मशेषत्वममापि न वक्तं शक्यामिसर्थः । नन्वेवं संन्यासवैयर्थिमितिचेत्र ।
ब्रह्मविद्तिरिक्तसङ्गस्य भगविद्वस्मारकत्वेनावश्यसाज्यत्वेन श्रुसा
कथनादत एव, वेदान्तविज्ञानस्रुनिश्चितार्था इत्युक्त्वा, संन्यासयोगाद् यतयः शुद्धसन्त्वा इत्युक्तम् । अत्र पश्चम्याऽन्तःकरणे

च कर्मभावे उक्तरीत्या हेतुभेदक्ततिषयभेदेन सन्न्यासयोगात्त्रयाऽिष श्रोतवादिनाऽङ्गीकार्यः । अन्यथा श्रुतीनां सामञ्जस्यासम्भवात् ।
एवं सित, परिवाड् विवर्णवासा मुण्डोऽपरिग्रहः शुद्धिरद्रोही भैक्षाण इत्यादिरूपं तद्गिमवाक्यमपि सङ्गतं भवेत्। तस्मान्न ज्ञानस्य ककर्मशेषत्वं शक्यवचनमपि । सूत्रशेषमवतारयन्ति । \* निवत्यादि \*। \* तदाश्रमीणिमिति \*। शौचाचमनस्नानाऽप्रशासभक्षणयोगाश्यासादि । व्याकुर्वन्ति \* ज्ञानस्वरूपिमत्यादि \*। \* धर्मिग्राहकमानविरोधादिति \* धर्मि, कर्मशेषत्वेन मुख्यत्वेन च सिद्धमानं
ज्ञानस्य । तद्ग्राहकं मानं तत्स्वरूपज्ञापिका श्रुतिः । सा तु ज्ञानस्य
मोक्षपूर्वकालीनत्वं प्राप्तृविशेषणतां च कर्मनैरपेक्ष्येण वदन्ती मोक्षरूपं फलं प्रति साक्षादेव कारणतां बोधयतीति कर्मशेषत्विनवारणाय
मर्यादामार्गे सन्न्यासस्यावश्यकत्वबोधनाय चेदं सूत्रिमत्यर्थः । अत्रैव किश्चिदाशङ्क्ष्य परिहरन्ति । \* नन्वेविमित्यादि \*। \* एविमिति \*।

संस्कारिवशेषाधायकत्वं च प्रतीयते संन्यासस्य । म च संस्कारः फलोपकार्यक्वमिसावश्यकः संन्यासो मर्यादामार्गे। पुष्टिमार्गे त्वन्यव व्यवस्था । न ज्ञानं न च वराग्यं प्रायः श्रेयो भवेदिहेति वा क्यात् ॥ १७ ॥

परामईं। जैमिनिरचोदना चापवदति हि॥ १८॥

श्वानस्य केवलस्य कारणत्वे । तथाच मर्योदामार्गे प्रतिवन्यनिवृत्तेरावद्यकतया श्रुते सन्न्यासस्य सत्त्वद्योधकत्वकथनंन श्वानस्वरूपोपकारकत्वेऽपि फलानुभवप्रतिवन्यनिवारकत्वात् तवाष्यपेक्षासत्वेन न वैयर्थ्यमित्यर्थः । कचिद् व्यभिचारद्द्यनेनावद्यकत्वदाङ्कास्यादिति त्रिवृत्त्यर्थमाद्यः । \* पुष्टीत्यादि \* । तथाच मार्गभेदाश्व
दोप इत्यर्थः । एवमेतेश्चतुर्भिः स्त्रेराप्रहवादिनराकरणेन विद्यायाः
स्वातन्त्र्येण मोक्षसाधकत्वं दढीकृतम् ॥

अन्ये तु, त्रयो धर्मस्कन्धा यहोऽध्ययनं दानमिति, प्रथमस्तप प्रव, द्वितीयो ब्रह्मचर्याचार्यकुळवासी, तृतीयो योऽत्यन्तमात्मानमा•चार्यकुळेऽचसाद्यन्, सर्व पंते पुण्यळोका भवन्ति ब्रह्मसंखोऽमृतत्वमेतीति छान्दोग्यश्रुति, ये चमेऽरण्ये श्रद्धातप इत्युपासत इति पश्राग्निवद्याश्रुतिम् । एतमेव प्रवाजिनो ळोकमिच्छन्तः प्रवजन्तीति काण्वश्रुतिं चापन्यस्य पतेषु राद्येप्ध्वरेतसामाश्रमाणां कथनासेपां चाग्निहात्रादिकर्मासम्भवात्र विद्यायाः कर्माङ्गत्विमिति व्याकुर्वन्ति ॥ १७ ॥

परामद्दी जैंमिनिरचोदना चापवदित हि॥ अत्रान्ये पूर्वोक्ता एव श्रुतीरुपन्यस्य एतेषु राळेष्वाश्रमान्तराणां परामर्शम् अनुवादं जैमिनिराचार्यो मन्यते, न विधिम् । अत्र लिङ्काद्यन्यतमस्य चोदना-राळस्यामावाद्, अर्थान्तरपरत्वस्यतेषु राळेषु प्रत्येकमुपलम्भाच । त्रयो धर्मस्कन्या इत्यत्र त्रयाणां परामर्शपूर्वकपुण्यलोकप्राप्तिकपम-नात्यन्तिकं फलं सङ्कीत्यं ब्रह्मसंखस्याऽमृतफलतायाः कथनेन, प-श्रामिविद्याखाद्वितीयश्रुतो च देवयानोपदेशप्रत्ययेनाश्रमान्तरस्य सन्दिग्यतया तृतीयस्यां काण्वश्रुतो च लोकपदतो लोकसंस्रवप्र- उत्भिरेतसमु च ज्ञानोक्तेम्तस्य मुक्तिफलकत्वोक्तेः, कि प्रजया करिष्यामो येपां नोऽयमात्मायं लोक इत्यादिश्चतेश्च ब्रह्मप्राप्तावेव सर्वस्याः श्चतेस्तात्पर्यीयिति सिद्ध्यति । तस्या एव सर्वक्रेशापायपूर्वकपरमानन्दक्रपत्वाच तु कर्मणि दुःखात्मकसंसारहेतुत्वात्तस्य जीवश्चेयोनिमित्तमेव श्चितिपाकत्त्याद । अन्यथा निषेधविधिर्न स्याद । तथाच कर्मविधिनाऽपि परम्परामोक्ष एव फलत्वेन परामुक्यत इति सिद्धम । तं परामर्श कर्मस्वातन्त्र्यवादी जैमिनिरपवदतिं बाधत इसर्थः । मोहकशास्त्रमवर्त्तकः स इतिश्वर-

तीत्या च तथाऽवसायात् । अपिचापवदति । वीरहा वा एष हेवा-नामिति, आचार्याय प्रियं धनमाहृत्य प्रजातन्तुं मा व्यवच्छेत्सीरि-ति, नापुत्रस्य लोकोऽस्तीति प्रत्यक्षा श्रुतिरेवाश्रमान्तरमपवद्तीति व्याख्याय ब्रह्मचर्यादेव प्रवजेदिात जाबालश्रुतिमनपेक्ष्याऽयं विचार इत्याहुः। तत्र जावालश्चत्यनपेक्षायां वीजं नोपलभ्यते । परामर्शश-द्ध प्रहणे प्रसिद्धो, न त्वतुवाद इत्यतो न सूत्रे तदुक्तोऽर्थोऽभिष्ठे-तः किन्तु पूर्वोक्तमेव सिद्धान्तं स्थूणाखननवद् दृढीकर्न् पुनर्जीमिन-मतमुत्थापयतीत्यांदायेन पूर्वसिद्धमनुवद्नतः सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* ऊर्ध्वेत्यादि \* । \* तस्येति \* । ज्ञानस्य । \* इत्यादिश्रुतेश्चेति \* । नापुत्रस्य लोकोऽस्तीत्यादिश्चतिविरुद्धायाः, कि प्रजया करिष्यामो,न कर्मणा न प्रजयेत्यादिश्रुतेश्चा शतस्या इति श्र ब्रह्मप्राप्तेः। श्रन तु कर्म-णीति \* कर्मकरणे तुन तात्पर्यम् \* तस्यति \* कर्मणः तथाच कर्मवि-धिनाऽपि, तमेवं वेदानुवचनेनेति श्रुत्यादिभिक्कीनजननद्वारा कर्मणां फलत्वेन मोक्ष एव तात्पर्यगोचर्गाक्रयते इति श्रातिसन्दर्भविचारात् सिद्धम्। तमेतं परामर्शे निश्चयं कर्मस्वातन्त्र्यवादी जैमिनियांघत इ-ति स्त्रभागस्यार्थो युक्त इत्यर्थः । पुनर्जैमिनिपद्कथनतात्पर्यमाहुः । भ मोहकेत्यादि \* तदुक्तं पाद्मोत्तरखण्डे मोहकशास्त्रकथनप्रस्तावे । "द्विजन्मना जैमिनिना पूर्व वेदमपार्थतः। निरीइवरेण वादेन कृतं शास्त्रं महत्तरामि"ति । पराशरोपपुराणेऽपि "अक्षपादप्रणीते च का-

मेव न मनुते यतोऽतम्तत्यासिम्तस्य मते दृरापाम्तः । कर्माऽनिधकारिणामन्यादीनां नंन्यामिविधिविपयत्वस्। अन्यथाः वीरहा वा एप
देवानां योऽण्नियुद्रात्यतः इति श्रुतिनं स्यादतो बद्धवर्षे समाप्य ग्रही भवेद ग्रहाद्वनीभृत्या प्रज्ञनेद यदि वेतस्या बद्धवर्योदेव
मञ्जोद् ग्रहाद्वनोद्रातश्रुतेर्ण्य इहीत एव स्विपयोः यत आयुर्भागविभागेनाश्रमाणां विधानसः । तुरीचे तिस्ततः देवीन्द्रयादिवेकस्यं
नियतमतः कर्मण्येत्र श्रुतेम्हात्पर्यम्। अभिन्नः ज्ञानकर्मणोर्ज्येकिकफलताधकत्वेन विदितत्वेनतः प्रयोजकतः । अपरे अब्रह्मज्ञानं च
न विवेषसः । साक्षात्स्वकृत्यनाच्यत्वाच्चोद्दनावेश्यकिङ्काचभावाच्च ज्ञानस्य न मुक्तिनाधकत्वं वक्तुं शक्यमः । य एनं विदुरिसादिस्तु यागेण्विज्यविष्णुम्तुतिपरेसाशयेनाहः । अचोदना चेति ।
जैभिनिवक्तत्वहायभूतेयमचोद्दना च परामर्शनपवद्वतिति सम्बन्धः ।
तथाच विधितम्बन्धातः कर्मेदानुष्टेषं, न तु मुक्तिसाधनमण्यतथात्वादिति स्थितमः ॥ १८ ॥

अनुष्ठेयं वादरायणः साम्यश्चतेः ॥ १९ ॥ बादरायण आचार्यो जैमिनेरापे गुरुलदेव कर्त्तव्यमिति

णादे सांख्ययोगयोः। त्याज्यः श्रुतिविरुद्वोऽशः श्रुत्येकशरणैर्नृभिः। कामिनीयचे त्युक्तम्। तन्मतेन सन्त्यासविधितात्पर्यमाहुः। \* कमेन्त्यादि \*। \* अङ्गहीन एव स इति \* अङ्गहीनः पुरुषः। अत्र गमकं \* यत इत्यादिनोच्यते। तदुपपादनम् \* तुरीय इत्यादिना \*। एतेन मिद्यमाहुः \* अत इत्यादि \*। अचोदनेत्याद्यशमवतारयन्ति । \* अपिचेत्यादि \*। शेषं स्फुटम्॥ १८॥

अनुष्ठेयं वादरायणः साम्यश्रुतेः ॥ पूर्वसृते जैमिनिमतमन् ये-दानीं तत्परिहरतीत्यादायन सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* वादरायण इत्या-दि \*। असुर्यो इति मन्त्रे आवद्वांस इत्यनेन कर्माङ्गभूतविद्वद्वाक्यो- शिष्यसंमतपनुष्ठेयं कर्मापनदनतीति पूर्वेण सम्बन्धः । तत्र हेतुः । साम्यश्रुतेः । यथा, दीरहा वा एप देवानामिति श्रुसा कर्मसाग-कर्न्तानिन्दा श्रुयत एवमेन भगनज्ज्ञानरहितस्यापि सा श्रुयते यतः। तथाहि । असुर्या नाम ते लोका अन्धन तमसा हताः । तांसे-प्रेसामिगज्ञन्सिनेद्रांसोऽन्त्रधा जनाः । एतद्ग्रे च, ये तद्भिदुरमृता-स्ते भनन्स्येतरे दुःखमेनोपयन्तीसादिष्या । एतच निन्दामानेण साम्यमुक्तमापाततः । वस्तुतस्तु, तमेतं वेदानुनचनेन निनिदिप-नित ब्रह्मचर्येण तपसा श्रद्धया यज्ञेनानाशकेन चैतमेन निनिदिप-नित ब्रह्मचर्येण तपसा श्रद्धया यज्ञेनानाशकेन चैतमेन निनिदिप-मान्नेभनसेतमेन प्रवाजिनो लोकमीप्तन्तः प्रवृजन्तीति श्रुसा ज्ञान-साधनत्वेनैनांश्रमकर्मकरणोक्तेश्च न स्वातन्त्रयं कर्मणो वनतुं शत्य-म् । अत एन श्वकस्य न ब्रह्मचर्यादिकमपि। फलस्य जातत्वेन त-त्ताधनानपेक्षणात् । नच स्वर्गकामपदश्रवणान्नेनमिति वाच्यम् । त्वद्भिमतलोकात्मकस्वर्गे, यन्न दुःखन सम्भिन्नामिति वाच्यम् । त्वद्भिमतलोकात्मकस्वर्गे, यन्न दुःखन सम्भिन्नामिति वाच्यमे । त्वद्भिमतलोकात्मकस्वर्गे, यन्न दुःखन सम्भिन्नामिति वात्त्यशेषो-कस्वर्गपदश्वितिमित्त्वर्याभावादात्मसुखस्यैन ताह्यत्वात्त्वस्यैव तत्रोक्तेः । एवं सित तमेतं वेदानुवचनेनितिश्रुसेकनाक्यतापि स-

ककानभून्या एव निन्दान्त इति शङ्कानिरासायाहुः । \* एतद् म इन्यादि \* श्रुती तु वृहद्गरण्यके शारीरबाह्मणस्य । तथाच यथा क-मांकरणनिन्द्या कर्मनित्यत्वं तथा अविद्वज्ञिन्दया ब्रह्मज्ञानित्यत्वं प्राप्यतेऽतो निन्दामात्रेण कृत्वा कर्मकरणे श्रुतितात्पर्यसाधनमयुक्त-मित्यर्थः । नतु साम्यश्रुत्या ज्ञानस्याप्यावश्यकत्वं प्राप्यते, न तु क-मांपवादस्तथा सित विद्वद्वाक्योक्तज्ञानबद्वेदान्तोक्तब्रह्मज्ञानस्यापिक-मांक्रत्वमर्वजनीयामित्याशङ्कच तित्रवारणायाहुः । \* एतिद्त्यादि \* उक्तमापातत इति \* भगवता व्यासेन तथोक्तमः । तथोक्ती गम-कमाहुः \* वस्तुत इत्यादि \* । \* न ब्रह्मचर्यादिकमिति \*उपनयना-मावादाश्रमुद्धं तन्न । तथाच श्रुत्यर्थसन्देहवारणायाचार्यस्य प्र-

भ्पद्यते । अन्यथा तु विरोध एव । ननु दृष्टफलका अपि कारीरी-चित्रादियागाः श्रूयन्त इति नवं निर्णय इति चेव। उच्यते । निस-कर्मणो दि ज्ञानसाधनत्वमुच्यते । ब्रीदिपव्यादीनां तन्त्रिवीहकत्वा-

इत्तत्वाद्काश्रातिद्दीनेऽपि यदेवं निन्दामात्रेण साम्यकथनं तदापात-त पव । नचाक्तश्रातदर्शनेऽपि साम्यकथनात् कर्मणां मुख्यत्वमेवा-भित्रेतमिति शङ्कचम् । शुकादिषु तथा दर्शनस्य विरोधप्रसङ्गात् । नच तत्तद्वाक्येषु स्वर्गकामादिपद्श्रवणाज्ञानसायनत्वोक्तेश्च भिन्न-वाक्यगाचरत्वेन दुर्वेछत्वान्नोक्तं साधीय इति राङ्कचम्। स्वगंकाम-पदावयवभूतस्वगंपदस्यात्मसुखे लोके च शक्तेः किमत्राभिष्रेत-मिति सन्देहे प्रसिद्ध्यपेक्षया वाक्यशेषस्य चलिष्ठत्वात् त्वद्यिम-तस्य वाक्यरोपेऽनुपपत्तावात्मसुखस्येव वाक्यरोपे सिद्धेमद्भिष्ठाः येणेव तेषु वाक्येषु स्वर्गकामपदस्योक्तेः। नचात्र कि गमकमिति शङ्कामः। पत्रमात्मसुखस्य तत्रांकत्वे सति तस्यात्मज्ञानसापेक्षतया-क्त श्रुत्येकवाक्यता सिद्धचेदन्यया तु विरोध एव । स च सम्भवत्ये-कवाक्यत्वेऽयुक्त इति सर्वसामञ्जर्यस्यैव गमकत्वात्। अतो वाक्यशे-पोक्तमेवाङ्गीकार्यमित्यर्थः। अत्र किञ्चिदाशङ्कृते \* निवत्यादि \*। तथाच श्रत्यन्तरे तथाददानात स्वर्गपदस्य प्रसिद्धाऽर्थाङ्कीकार एव युक्तो, न तु वाक्यशेषोक्तार्थाङ्गीकारः । तथा सति सुवर्गाय वा ए-तानि लोकाय ह्रयन्त इत्यादिकं युज्येत । अन्यथा तब्विरोधापत्तिरि-त्यर्थः ।

अत्राभिद्धते । \* नित्येत्यादि \* । उक्तश्रुतौ हि नित्यस्य कर्मणस्त्यात्वमुच्यतं । नित्यं च कर्म तदैव साङ्गं भवति यदा शुद्धै- र्द्रव्यादिभिष्ठपसम्पद्यते । अन्यया, चाण्डालो जायते यक्तकरणा-च्छूद्रभिक्षितादित्यादिनिन्दावाक्यानि न स्युः। अतस्तादशद्रव्याच्यं चित्रादियागानां नित्यशेषतया विधानम् । प्रवमेकफलकेषु नानायागेष्विप कश्चिद्भित्रायोऽस्तीत्यवगन्तव्यम् । अन्यथा तद्वैय-ध्यापत्तेः। प्रवमितिवमुखस्य सन्मागेश्रद्धाजननार्थे दष्टफलाः कारियांद्यो विधीयन्ते । इदमण्यद्वमुत्रणादिनिद्दीनाद्वगम्यते । एवं सिति काम्येस्तत्त्वागैः समीचीनादष्ट उत्पन्न तिन्विष्ठप्तर्वर्णयेदा

त्तच्छेवत्वेन तेषां विधानम् । एवं सितं वीरहेति श्रुतिः साग्निकस्य ग्रहण आलस्यादिदोषेण तदुद्रासने दोषमाह, न त्वाश्रमान्तरपरिग्रह इति मन्तव्यम्। अन्यथा तदुच्छेदस्तद्विधिवयर्थ्यं च स्यातः ।
नचानिधिक्ठतमादाय तत्समाहितिरिति वाच्यम्। अत्र पृच्छामो ऽन्धपङ्ग्वादिभिः पत्रजनं कार्यमिति विधिरस्त्याहोस्विद् यावज्जीवम अश्रिहोत्रावधायकवाक्यपत्रजनविधायकवाक्ययोविरोधाभावाय
विवयो भिक्षः कल्पते । नाद्यः। अश्रुतेः। न द्वितीयः। यदहरेव विरजेदिति श्रुत्या वैराग्यवतः पत्रजनविधानात्तेनैव विषयभेदसिद्धौ
तत्कल्पनानवकाकातः । तेन, नापुत्रस्य लोकोऽस्तिति श्रुतिरप्यविद्विष्विपयिणीति न विरोधः। विद्वांसः प्रजां न कामयन्त इति
श्रुतेः । एतेनर्णत्रयापाकरणमपि पत्युक्तं वेदित्व्यम् । अविद्वद्वि-

साङ्गनित्यकमीसिद्धिस्तदा झानं भवति । तेन चात्मसुखम् । लोक-स्वज्ञवाक्येषु फलतयोच्यते । यदि प्राचीनदुरहष्टवशाद् यपुलौंक-कामना भवति तदा साङ्गात् कर्मणस्तद्भवतीति । अतो न तत्र ता-त्पर्ये, किन्तु वाक्यरोपोक्त पवेति कर्भणां ज्ञान पव तात्पर्यमित्यर्थः । नजु यदि ज्ञानमेव मुख्यं तदा त्यागावइयकत्वे, वीरहेत्यादिनिन्दावा-क्यविरोधो दुर्वार इत्यत आहुः। \* एवं सतीत्यादि \* । ननु नि-न्दावचनद्वयाञ्चस्यार्थमधिकारिभेदकल्पनमावश्यकम् । तत्र वीर-हेत्यादिविषयसङ्कोचापेक्षया, असूर्येत्यादिविषयसङ्कोच एव युक्तः। आज्यमवेक्षते, विष्णुक्रमात् कामतीत्यादिस्वारस्यात् । तत्रानिधकारे त कर्मानधिकारात्तत्र त्यागादिविधिसार्थक्ये सर्वमामञ्जस्यादित्या-शङ्ख्य विकल्पपूर्वकं तत् पीरहरन्ति । \* नचानधिकृतेत्यादि \* । \* तत्समाहितिरिति \*। सन्यासोच्छेदतद्विधिवैयर्थ्ययोः समाधान-म् । तथाच यदि प्रवाजवाक्ये, विरजेदित्यधिकारबोधकं पदं न भ-वेत्तदा तथा कल्पयितुं शक्येतापि। न तु तत्सञ्जाव इति तद्प्रयोज-कमित्यर्थः । श्रुत्यन्तर्रावरोधपरिहारायाहुः । \* तेनेत्यादि \* । \* प-बेनिति \* अविद्वांस इति कथनेन।

पयत्वात् । यद्ण्युक्तमचोद्ना चेति सृत्रावयवेन चोद्नाबोधकलिङाद्यभावो वाधक इति । तद्दपि न माधीयः । श्रुतिमाम्यादेव । श्रूयते हि तस्मादेवं विच्छान्ते दान्त उपरतिम्तित्क्षुः श्रद्धाविचो भृत्वात्मन्येवात्मानं पञ्यिद्ति । नच प्रमाणवन्तुपरतन्वत्वान्न ज्ञानस्य विधेयतेति वाच्यम् । इतर्ज्ञानस्य तथान्वेऽपि जीवात्मलक्षणेऽधिष्ठाने परमात्मनो भगवतो द्र्यत्नस्याऽन्यते।ऽप्राप्तत्वाच्छ्रद्धान्त्रनायनम्बद्द्याने स्वक्ष्पयोम्यतामम्पन्तावात्मन्यांध्रष्ठाने
परमात्मद्र्यानानुक् लप्रयत्नविधानमम्भवाच्छ्रवणविधिना श्रुतिद्याक्यज्ञशाब्द्ज्ञानानुक् लप्रयत्नविधानवत् । एवमेव हि यागविधिनापि क्रियाक्षप्रयागस्य स्वानुक् लप्रयत्नाधीनत्वेन म प्रयत्न एव विधीयते । अन्याप्राप्तत्वात् । न तु क्रिया । तत्प्रयत्ने मित तस्याः

नतु साम्यश्रुतिकृषेण हेतुना भवतूक्तदोपपरिहारस्तथापि शानस्य प्रमाणवस्तुपरतन्त्रत्वेन चोद्नाविपयत्वाऽभावाद्चोद्ना-कृतापवादस्य कथं परिहार इत्यन आहु:। \* यद्पीत्यादि \* । त-थाच चोदनाश्रुतिसाम्यात तस्यापि परिहार इत्यर्थः । अत्र पद्य-दित्यस्य प्रमाणान्तरज्ञन्यद्रशेनातुवादत्वमाशङ्का नियधन्ति \* नचे-त्यादि \*। तथाचात्र एवं विदित्यादिभिर्निविचिकित्सशाद्धशानवन त्त्वरामदमवेराग्यदुःखसहिष्णुत्वश्रद्धावित्तत्वपूर्वकं जीवात्माधिकर-णकपरमात्मदर्शनप्रयत्नस्य प्रमाणान्तरेणाऽप्राप्तत्वात् तद्विधानस्य सुखेन सम्भवान्नानुवादत्वंमित्यर्थः। ननु तथापि कर्मचोद्नासु क-मंण एव विधेयतेति तस्य फलवत्त्वमुचितम् । इह तु झानानुकूल-प्रयत्नस्येति ज्ञानस्याविधेयत्वं दुर्वारमित्याशङ्कायां कर्मचोदनास्व-प्येतसुल्यत्वं बोधयन्ति । \* एवमेवेत्यादि \* । \* स इति \* । यागाभिज्यञ्जकः। \* न तु क्रियेति \* । यहा वै विष्णुः सुप्तं कर्मप्र-बोधयंत्रित्यादिश्रुतिस्मृतिभिरलौकिकस्य कर्मणो नित्यत्वात् सा न विधेया । इदं यथा तथा समन्वयसूत्र एव ब्युत्पादितं कारिका-भिः। भावार्थपादभाष्ये चाऽज्वार्यः। तथाचोभयत्रापि तत्तदभिज्य-

स्वत एव सम्भवात्।अथवा।ननु यथा, वीरहेति श्रुत्या कर्मसागो निन्दाते तथैव, असुर्या नाम ते छोका अन्धेन तमसा दताः । तांस्ते प्रेसाभिगच्छन्सविद्वांसोऽबुधा जनाः । ये तद्विदुरमृतास्ते भ-वन्स्रथेतरे दुःखमेवोपयन्तीसादिश्वसा भगवज्ज्ञानाभावो निन्धते । एवं सति कर्मज्ञानानुकूलप्रयत्नयोर्विधयत्वे मिथोविरोधादाधिका-रिभेदेन विधेयत्वं वाच्यम् । नच, तावत् कर्माणि कुर्वीत न नि-र्विद्येत यावतेति भगवद्वाक्याद्रागिणः कर्म विधीयते । तद्राहितस्य **ज्ञानीमित वाच्यम । जनको ह** वैदेहो बहुदक्षिणेन यज्ञेनेज इति श्रुतेनीरागत्वेन प्रसिद्धस्यापि तस्य कर्मणि प्रदक्तिर्यो सा न स्या-दिधिकाराभावात । अथ जनकदृष्टान्तेन कर्मणोऽङ्गित्वं ज्ञानस्य त-दङ्खं वाच्यम् । तथाच ज्ञानवता कर्मानुष्टेयमिति प्राप्ते प्रतिवद-ति ॥ अनुष्टेयं वादरायणः साम्यश्रुतेः ॥ ज्ञानमङ्गं तदाङ्गित्वेनात-ष्ट्रेयं कर्मेति मतं वादरायणोऽपवदतीति पूर्वेण सम्बन्धस्तत्र हेतु-माह । साम्यश्रुतेरिति । स्वतोऽपुरुषार्थं कर्म फर्लार्थनैवानुष्टेय-म् । तथाचैष निस्रो महिमेति श्रुसा ज्ञानवति विहितनिषिद्धयोः कर्मणोः फलाजनकत्वेन साम्यं श्रुयत इति फलाधिपवत्त्यसम्भवेन ज्ञानिनस्तथात्वाभावेन कर्मोच्छेदप्रसक्तया न ज्ञानस्याङ्गत्वं वक्तं

अकप्रयत्नस्येव विधेयत्वात्तेनाभिन्यकाश्यां सुखेनं फलसम्भवाश्व कोऽपि दोष इत्यर्थः । अस्मिन् व्याख्याने ज्ञानाङ्गत्वेन कर्म कर्त्तव्य-मिति सिद्धम् । इदमेव च विधिवी धारणविति सूत्रे प्रतिपादनी-यमित्येकतरवैयर्थ्यमापद्येतत्यरुच्या प्रकारान्तरेण व्याकर्त्तुमवतार-यन्ति \* अथवेत्यादि \* । \* मिथोविरोधादिति \* । कर्माङ्गस्य कामस्य ज्ञानाङ्गस्य शान्त्यादेश्चेतरेतरिवरोधेनं तयोविरोधात् । व्याकुर्वन्तो हेतुं विश्वदीकुर्वन्ति । \* स्वत इत्यादि \* । \* तथात्वा-भावेनेति \* कर्मकर्तृत्वामावेन । ननु ज्ञानिप्रवृत्यमावेऽपि न कर्मोच्छे-

शक्यम् । कृषीवलस्य ब्रीहीणां वपने भर्ज्ञनस्येव । तथाच झानिनः महत्त्यसम्भवेनान्येपां च, अथतर दुःखमेवोपयन्तीति निन्दाश्रवणन तथात्वातः सर्वार्थतत्त्वज्ञा श्रुतिर्झानविद्धितं कर्म कथं विद्ध्यादि-ति ज्ञानस्य पुरुषार्थाऽसाधकत्वोक्तिमसहमानेनाचार्येण माढ्या नि-रूपितम् ॥ १९ ॥

एवं मानि पूर्वकाण्डवेयर्थ्यमापनतीनि तत्तान्पर्यमाह ॥ विधिर्वा धारणवत् ॥ २०॥

यथा योगशास्त्रे मनःसमाधरेत साध्यत्वातः तत्माधनन्त्रेनैत मानस्याः मूर्त्तेद्वरिणं विधीयते, न तु स्वतन्त्रतया फलमाधकत्वेन मनःसमाधौ तत्त्यागात् । ततः किञ्चन न स्मरेत, तचापि चित्तव- डिशं शनकेर्त्तियुक्त इसादिवाक्येभ्यस्तथा । तथा सति भक्तिसा-

दः । फलार्थेनां प्रवृत्तेः सम्भवात् । नचासुर्येवाक्याश्विवृत्तिः । तत्राविद्वांस इत्यनेन विद्वद्वाक्योक्तज्ञानज्ञन्यनिन्दाया अपि शक्यवन्यन्त्वादित्याशङ्कायां स्वोक्तं विभजन्ते । \* तथाचेत्यादि \* । \* अन्येपामिति \* । ब्रह्मज्ञानज्ञन्यानाम् । \* तथात्वादिति \* । कर्म- करणासम्भवात् । \* ज्ञानवर्हिभृतमिति \* । तत्सम्बन्धज्ञन्यम् । पवं निरूपणस्य तात्पर्यमाद्धः । \* ज्ञानस्येत्यादि \* । अन्ये तु, अनुष्ठेयमाश्रमान्तरम् । कृतः । साम्यश्रुतेः । त्रयो धर्मस्कन्धा इत्या-दो गार्हस्थ्येन सममवाश्रमान्तरपरामश्रश्वतिद्शैनादित्याद्यद्याते न समञ्जसमितिं प्रागेव दत्तोरामित्यवधेयम् ॥ १९ ॥

विधिवी धारणवत् ॥ स्त्रमवतारयन्ति । क्षपवं सतीत्या-दि । \* पवं सतीति \* । उक्तश्रुतिवेत्तुः कर्माकरणे प्राप्ते सति । व्याकुर्वन्ति । क्षतथेत्यादि क्ष । अत्र, ततः किञ्चनेति वाक्यमेका-द्शस्कन्धीयम् । द्वितीयं तृतीयस्कन्धीयम् । क्षतथेति क्ष । स्था- धनत्वेनैवानुष्ठेयमिति तात्पर्येण कर्मविधिरुच्यते । न तु स्वतन्त्रत-या फलसाधकत्वेन । ननु तत्र समाधिमधिकृत्य यमादीन्युक्तानी-ति तन्मध्यपातित्वेन धारणस्य तथात्वसुच्यते । पक्तते ज्ञानं भक्तिं वाऽधिकृत्य न कर्म विद्वितमिति दृष्टान्तवैषम्यमिति चेत्। न । उ-कानुषपत्त्या स्वानिन्द्यमेव कर्मश्रुतिर्विद्धातीसव्ययं वाच्यम् । निन्दायां चेतरपदाज्ज्ञानमध्यपातिन एव तद्विषयस्य माप्तेरावश्य-कत्वात् । तथाच भगवज्ज्ञानस्येतर्गनरपेक्षत्वेन स्वरूपोपकारित्वम-

ज्यत्वम् । तथा भक्तीत्यत्र भक्तिपदं शानस्याप्युपलक्षकम् । अत्र हृष्टान्तवलेन कर्मणोऽस्वातन्त्र्यसाधनसहमानो हृष्टान्तवैषस्यमाश-ङुते । क्र नन्वित्यादि क्र । वैषम्यं समाद्धते । \* नेत्यादि \* । एप ने नित्य इति श्रुतौ ज्ञानिनि कर्मणां फलाजनकत्वकथनात्तेषां कर्मण्य-प्रवृत्या ज्ञाने कर्माङ्गतायामप्युक्तदोषतौल्येन उक्तश्रुतौ ब्रह्मज्ञानश्र-न्यानां दुःखप्राप्तिकथनेन चान्येषामपि प्रवृत्यसम्भवे पूर्वकाण्डवै-यर्थ्यत्रसक्तिरूपयाऽनुपपत्या स्वानिन्द्यमेव कर्म पूर्वकाण्डीयश्रातिर्वि-दघातीत्यवद्यं वाच्यम् । अथेतर इत्यविद्विन्निन्दावाक्य इतरपदा-. ज्ज्ञानग्रन्येषु निन्दितेषु ज्ञानवान् वा तद्योग्यो वाज्ञानमार्गमध्यपात्येव कर्माधिकारी वाच्यः । तत्र जातज्ञानस्यापि न कर्मणेत्युक्तश्रृत्यः निवृत्तौ तद्योग्यस्यव विषयत्वेन प्राप्तरावद्यकत्वात् । तथाच का-स्यानां कर्मणां मृढविश्वासजनकतया परम्परातः सार्थक्यम् । नित्यानां त्वात्मसुखफलकानां विद्यासाहाय्यमन्तरेण ताइराफलो पघायकत्वसादष्टत्वाज्जनकादिष्वपि विद्यासाहाय्यसैव दर्शनात् केवलभगवज्ञानस्य च शुकारुणिभरतादिषु फलोपधायकत्वदर्श-नात्तस्येतरनिरपेक्षकत्वेन नित्यकर्मविधिवयर्थ्यपरिहाराय, तमेतं वे-दानुवचनेनेत्यादितृतीयाश्रुत्या ज्ञानभक्ती प्रति स्वरूपोपकारित्वं नि-त्यस्य कर्मणो वाच्यमिति तात्पर्येण नित्यविधीनां, तदुपयोगित्वेन का-म्यविधीनां च सामञ्जसाम्न पूर्वकाण्डवैयर्थ्यामत्यर्थः । ननु भवत्वेवं कर्मणां ज्ञानाङ्गत्वं तथापि भक्त्यङ्गत्वे कि मानमत

स्य कर्मणो वाच्यम् । तथाचोक्तम् । "दानव्रतनपोहोमजपस्वाध्यायनयमः । श्रेपोभिर्विविवेश्चान्यः कृष्णे भक्तिर्हि साध्यते" इति ।
एप नित्रो महिमेति श्रुतिरिप यज्ज्ञाने सति विहिनिनिषिद्धकर्मफलःमम्बन्यमदित् स्यादियनुक्त्वा तस्यत्र पद्विद स्यादिति यदुकत्ती तेन पद्योभिक्तिमार्गस्यन्वाद् तत्र च पद्योरेव मेच्यत्वेन
सुक्यन्वात्तज्ज्ञानानुकूलप्रयत्नमेव पूर्व विद्धते । तेन "श्रुण्वन्ति
गायन्ति ग्रुणन्यभीक्षणशः स्मर्गन्त नन्दन्ति तवेहितं जनाः ।त एव
पञ्चन्यत्तिरेण तावकं भवप्रवाहोपरमं पदाऽम्बुजिमि"ति वाक्याच्च
वर्णाश्चर्यम् आत्मवर्माश्च पद्ज्ञानसाथनत्वेन कर्त्तव्या इति मिद्धम् । तस्यवः तच्छब्दस्य प्रसिद्धार्थकत्वाङ्घोकवेद्मसिद्धस्य पुरुपोत्तप्त्येव, तत्रापिः पद्विदेव, दीनभावेन भक्तिमार्गीयज्ञानवानेव
स्यादेवेसेवकारः मर्वत्रानुपज्ज्यते । तथा मति भक्ता जातायां स्वत
एत्र भगाज्ज्ञानं भवतीति ज्ञापियतुं, तं विद्विवेति पश्चादुक्तवतीति
तद्दाश्चयो ज्ञायते । अतः एव पूर्वं कर्मनिद्धितम् । साधनत्वादः।

स्यादेतत् । भक्तिसाधनत्त्रमेव चेत् कर्मणः श्रुतेरभिषेतं नदा भगवद्भिति तत्कलासम्बन्ध इसनुपपन्नमिति चेत् । मेवम् । कर्मणां

<sup>\*</sup>तयाचोक्तमिलादि \*। ननु तथापि द्वयन्तरितत्वाद् भक्तयङ्गत्वापेक्ष-या ज्ञानाङ्गत्वमेव साधीय इति शङ्कायां भक्त्यङ्गत्वस्य श्रांतत्वं वि-श्वद्यन्ति । \* एप इत्यादि \* । सिद्धमाहुः । \* तेनेत्यादि \* । उक्तेन स्वट्योपपादनेनापरितृष्यन्तो विशेषतः श्रुत्यर्थे वदन्ति । \* तत्येवत्यादि \* । \* सर्वेवति \* । पदंविच्छद्येऽपि । \* पूर्व-मिति \*। पूर्वार्द्धे । तथाच पूर्वोक्तं युक्तमित्यर्थः । वस्तुतस्तु, तेनेत्या-दिसिद्धार्थकथनात् पूर्वस्तस्यवेत्यादिश्रन्थो छखकभ्रमात् पश्चात् पतित इति प्रतिमाति ॥ अत्र पुनश्चोद्यति । \* स्यादित्यादि \* । \* अनुपपन्नमिति \*

हि भक्तयुत्पत्ती स्वरूपयोग्यतासम्पादकत्वमेव । नायमात्मेति श्रुतेः । कर्मज्ञानाभ्यामलभ्यत्वाद्भगवतः स्वरूपयोग्यतापेक्षाऽपि मार्यादिकस्य, न तु पौष्टिकस्यात एव, वाश्रव्द उक्तोऽनियमवाची । तथा सित भगवदनुग्रहश्चेत्तदा भक्तिस्तया पुरुषोत्तमज्ञानं
तदा कर्मतत्फलसम्बन्धगन्धोऽपि नेति किमनुपपन्नम्। एतेन, तमेव
विदित्वा मुनिर्भवति । अग्राह्यो न हि गृह्यते इसादिश्रुतीनां मिथोविरोधः परिहृतः । भक्सा ग्राह्यत्वाद तदितरसाधनाग्राह्यत्वाद । अत एव विविदिषनित, न तु विदन्सपीसाश्रयवती तमेतं
वेदानुवचननेति श्रुतिः पठ्यते ।

नचानुपद्मेव, तमेव विदित्वा मुनिर्भवतीत्युक्तेः साम्नि-ध्यादुक्तसाधनेरेव वेदनमभिष्रेतमिति वाच्यम् । वेदानुवचनादीनां सर्वेषां वेदनसाधनत्वे सर्वेषां तत्कर्तृणां वेदनसम्भवेन, मुनिर्भव-

साङ्गाद्वैदिककर्मणः फलावश्यम्भावनियमेन ततो भक्त्युत्पत्तिसम्मवाद्युपपन्नमित्यर्थः। तत् समाद्घते। \* मैवमित्याद् \*। \* उक्त श्रित \*। श्वानस्य कर्मसापेक्षत्वात् पूर्वकाण्डे नित्यविधिर्ज्ञानमार्गी- यस्येति कर्मणस्तद्कृत्ववोधनाय सूत्रे उक्त इत्यर्थः। उक्तार्थोपए-मार्थमेवन्तात्पर्याङ्गीकारे गुणान्तरमाद्यः। \* एतेनेत्यादि \*। अत एवेति \*। साधनवलेनाग्राह्यत्वादेव । \* इत्याशयवतीति \*। यद्यपि रथेन जिगमिषतीत्यादाविच्छामात्रस्यापुरुषार्थत्वात् फल-पर्यन्तत्वमिष्यत इति प्रकृतंऽत्येवं वक्तुं शक्यम्। तथापि लोके फल-पर्यन्ततायाः प्रायो दर्शनेन प्रतिवन्धाभावे तथा कल्पयितुं शक्यम्। प्रकृते तु नायमात्मेति श्रुत्या वरणाभावे ज्ञानामावस्य निश्चितत्वात् केवलेन वेदानुवचनादिना ज्ञानरूपं फलं न वक्तुं शक्यते। अत इच्छायास्तदर्थकयत्नकारणत्वेनच्छाकरणानां यज्ञादीनां ज्ञानं प्रति स्वरूपयोग्यतासम्पादकत्वमेवत्याशयवतीत्यर्थः। अग्निमवाक्य-विरोधमाशङ्क्य परिहरन्ति। \* नचानुपदेत्यादि \*। \* उक्तसा-धर्गीरिति \*। वेदानुवचनादिभिः। तथाच मुनिरित्येकवचनश्रुत्यान्

तिसेकत्वं तिद्विदि न वदेदतो ज्ञानं कस्यिचिदेकस्य भवतीति ज्ञान-स्य दुर्ल्शभत्वं ज्ञाप्यते । "मनुष्याणां सहस्रेषु कश्चिद् यति सि- छ्ये । यततामपि सिद्धानां किश्वन्मां वेत्ति तस्वन" इति भग- वद्वाक्याच । तिर्हे वेदानुवचनािद्यु निःशङ्का प्रदक्तिः कथम् ? इत्थम्। स वा अयमान्मतािदक्या पृत्रश्चुद्धा भगवन्माद्दात्म्यं श्वत्वा यथाकथिश्चत् तद्वेद्दनात्मुक्ये मित सत्मङ्काभावेन भक्तिमागीऽपरिच्यात् । कर्ममार्गमात्रमाश्रमधर्मन्वेनात्माकिकािथमाशकत्वेनािप पृत्रं ज्ञातमस्तिति तदेव भगवदेदनेऽपि साधनमिति मन्यमानास्तदेव कुर्वन्ति । ननु वेदिकसाधनानां वैयथ्यं कथमितिचेत् । न । भ्रम- कृतत्वेऽपि जन्मान्तरीयाञ्चरज्ञानोपयोगिसंस्काराथायकत्वेनावय- र्थ्यात् ॥ २०॥

**ऽननोपि तद्रपोद्वलनमेव कियत इति न तद्विरोध इत्यर्थः । ज्ञानं** कस्य चिदेवेति यदुक्तं तत्राराङ्कते। \* तहींत्यादिं \*। \* नित्यक-मेणाम \*। वेदानुवचनादीनां ज्ञान उत्कटेच्छाजननेन वा सत्त्वशो-धनेन वा स्वरूपयोग्यतासम्पादन एव पर्यवसानं तदा ज्ञानमूल-कारणस्य वरणस्य स्वविषयतानिश्चयस्याभावेन वेदानुवचनादिषु नि:शङ्का प्रवृत्तियां दश्यते सा कथामित्यर्थः।तत्परिहाराय प्रवृत्तिमुप-पाइयन्ति \* इत्थमित्यादि \*। स वा अयमात्मा सर्वस्य वशी स-र्वस्येशानः सर्वस्याधिपतिः सर्वमिदं प्रशास्ति यदिदं किञ्च । स न साधुना कर्मणा भूयान्नो एवासाधुना कनीयानेप भूताधिपतिरेप छो-केश्वर एव लोकपालः स सेतुर्विधरण एवां लोकानामसम्भेदायेति माहात्स्यश्रवणेन वेदनीत्सुक्ये सति तेन तेषु तत्साधनत्वसमात् प्रवृत्तिरित्यर्थः । नतु भ्रमात् करणे पापभ्रमेण कृतस्य प्रायश्चित्तस्येव तेषां वैयथ्यं स्यादित्याशयेनाशङ्कते । \* नन्वित्यादि \*। तत्र समा-द्धते । \* नेत्यादि \* । तथाच तत्र कर्मफलनिपेधस्य, नान्तरिक्षे न दिवीत्यादिवश्चित्यानुवादरूपत्वादेते पदश्चनसाधनत्वेन इति चिदित्वा ते कुर्वन्ति । तत्र भक्तिमार्गात्मकपद्ञानाभावेऽप्यक्ष-

# स्तु।तिमात्रमुपादानादितिचेन्नाऽपूर्वत्वात् ॥ २१॥

नतु साम्यश्चेतिः द्यमेशेपत्वं द्यानस्यं यदपासं तद्योपपद्य-ते । साम्योक्तेर्ज्ञानस्तुतिद्यपत्यात् । अपिच । तथा ज्ञानिनोऽपि कर्मोपादानात् कर्नकृतिस्वीकारादिति यादत् । अन्यथा ज्ञानिनां कर्मकृत्यभावेन तत्कृतगुणदोषामसक्या तिज्ञपेथानुपपत्तः स्यात् तेपायपि तत्कृतगुणदोषमम्बन्धोऽस्त्येवेति ज्ञापनाय मात्रपदम् । निपेथेनेत्रसाधारण्यं परिद्याते । तथाच ज्ञानिनोऽपि कर्मकर-णात् कर्मशेषत्वं ज्ञानस्य निष्यत्यहायितिचेन्नेतं वक्तुं युक्तम् । पद्ज्ञानस्य कर्मफलासम्बन्यफलकत्वस्यापूर्वत्वाद्विधेयत्वमेत् ।

रात्मकपद्ज्ञानस्य जन्मान्तरे भवनार्थे मनिस तत्संस्कारमाश्रमधर्मा आद्यत इति पूर्वोक्तमञ्जूण्णमित्यर्थः । न च पापम्रमप्रायश्चित्तस्येवाः स्य वैयर्थ्ये ऽपि दोषाभावात् सार्थकत्वसाधनमप्रयोजकामिति शङ्काम् । न हि कल्याणकृत् कश्चिदिति न्यायेन पापम्रमप्रायश्चित्तस्यापि जन्मान्तरे ताहशपापविषयक्षमनः प्रवृत्त्या भावस्य फल्त्वेन वक्तुं शक्यत्या किश्चिदंशेन तत्रापि सार्थक्यस्येव युक्तत्वात्। तेन पूर्वोन्तरकाण्डयारैकशास्त्र्यानुराधादेवं श्रुतितात्पर्यनिश्चयेनैकवाक्यतायां पूर्वस्योत्तरशिवत्वांमति सिद्धम् ॥ २०॥

स्तुतिमात्रमुपादानादिति चेन्नापूर्वत्वात् ॥ अत्रैव किश्चिदा-शक्का परिहरतीत्याशयेन सूत्रं विवृण्यन्तः पूर्वपक्षमागं व्याकुर्वन्ति । \* निव्यादि \* । नजु यदि साम्यश्चत्या कर्मोपादानमापाद्यते तदा निपंधश्यवणं वार्यितमेव स्यादित्यत आह । \* निपंधेनेत्यादि \* । \* इतरसाधारण्यमिति \* । अज्ञानिनां यथा कर्मजगुणदोषस्तथा न्नानिनो नेति तथेत्यर्थः । \* कर्मशेषत्विमिति \* । सन्न्यासाश्रमीण-कर्मशेषत्वम् । परिहारभागं व्याकुर्वन्ति । \* नैविमित्यादि \* । \* अपूर्वत्वाद्विधेयत्विमिति \* यथा प्रतितिष्ठन्ति ह वै य पता रात्री-क्षयन्तीत्यत्र रात्रिस्त्रीयप्रतिष्ठाफळकत्वस्याऽपूर्वत्वाद् विधेयत्व- न हि यस्य कर्मणो ज्ञानस्य वा यन्कलं तद्वृक्तिरिप स्तुतिरेवेति युकम् । तयोक्छेद्रापत्तेः । विधिष्टं सवर्णकः । तस्य पुरुपमहत्त्युपयोग्यर्थकथेनेनेव चारितार्थ्याद्रन्यार्थकथनस्य स्तुतित्वमस्तु नाम।
न वेवं प्रकृते । मुमुक्षाः कर्मवन्याभावनेष्योस्तन्यायन्त्रव्यान एव
प्रहत्तिसम्भवात । यन्च कर्मफलनम्बन्धिनपेधानुपपत्त्या कर्मसम्वन्य इत्युक्तम् । तन्न नाधियः । न हि तर्णो तनःकार्याभाव
इत्युक्ते तत्त्राक्षिरिप मम्भवति । अथवा पुरुपोत्तमज्ञानमुख्यफलस्यातिमहत्त्वेन साक्षाद्ववनुपशस्यत्वं क्षाप्यन्ति कमुनिकन्यायन परम्पर्या तद्दाहानयर्चा तं विदित्त्वा ब्राह्मणो भवतिति श्रुतेर्वास्वणपदेन ब्रह्मियुच्यते । तथाचाछपदेन बुद्धस्थवाह्मणमाहातम्योदेशे कृते, स क इस्रकाङ्कायामाह, तं ब्राह्मणं विदित्वा
विहितनिपिद्यक्रलासम्बन्धी भवतिति लक्षण इसर्थः । साक्षाद्धगवद्दिदः किमु वाच्यमिनि भावः । अनम्तस्यव तच्छव्दस्य पूर्वपराम्बित्वाद् ब्राह्मणस्यव भगवद्दिदो भक्तस्यव पद्वित स्यात

मेव न तु स्तुतिमात्रत्वं तथेत्यर्थः । तदेतदुपपादयन्ति । \* न हीत्यादि \*। यस्येति पदं यत् फलिमित्यनेन सम्बध्यते । हिंहेतौ । विधिहीत्यत्रापि तथा । \* पविमिति \*। अन्यार्थकथनम् । पूर्वोक्तमाद्यादुगन्तरमन्य परिहरन्ति । \* यस्वेत्यादि \*। यतो वास्रो निवर्तन्त
इत्यताऽकुताभयस्य मगवज्ञानफलत्वश्रवणात् ततो न्यूनं कर्मफलसम्बन्धामावमात्रस्य फलत्वकथनमप्रयोजकिमत्यक्वया एष नित्य
इति ऋगुत्तराई प्रकारान्तरेणाद्यः । \* अथवेत्यादि \* । \* तदाहेति \*। महत्त्वमाह । तद्विराद्यन्ति । \* तिवत्यादि \* । ते विदित्वेति व्याख्येयप्रतीकम् । \* श्रृतेरिति \*। विपापादिपदोत्तरं पठितान्निरपेक्षाच्छद्यात् । \* आद्यपदेनित \*। एप इति पदेन । \* स्व
क इति \*। ब्राह्मणः कः । विहिन्तिपद्यक्तलम्बन्धीति । पापकपदे पापं कं सुखं यस्मादित्यस्याप्यर्थस्य संग्रहीतुं राक्यत्वात् तथेत्य-

तज्ज्ञानानुकूलप्रयत्नवान् स्यात् तद्धजेतेति यावत् । तथाच यत्र भक्तविद्विषयकज्ञानस्याऽप्युक्तरीसा न कर्मशेषत्वं वक्तुं शक्यं तत्र भगवज्ज्ञानस्य तथात्वं दूरदूरतरिमति सर्वं सुस्थम् ॥ २१ ॥

### पारिप्लवार्था इति चेन्न विशेषितत्वात् ॥ २२ ॥

थैं: । \* तद्भजेतेति \* । पदं भजेत । \* सुखमिति \* । कमेफलासम्बन्धस्य विधेयत्वेन स्तुतिक्रपताया आदर्त्तुमशक्यत्वाज्ञ्ञानस्य न
सन्न्यासाश्रमीणकर्मशेषत्वमिति यदुक्तं तद्धुण्णमित्यर्थः । एतद्ग्रे
भावशब्दाचेति सूत्रं पठ्यते । तत्र च भावशब्दादित्यस्य विधिशद्धादित्यर्थः । तथाचापूर्वत्वादेव न पद्ज्ञानस्य विधेयत्वकल्पनं,
किन्तु पद्वित् स्यादिति विधिशब्दाद्पीत्यर्थो वक्तव्यः। "कुर्यात् कियेत कर्त्तव्यं भवेत् स्यादिति पञ्चकमाएतत स्यात् सर्व वेदेषु नियतं
विधिलक्षणम् इति वाचस्पतिलिखितान्त्यायविदां स्मरणात् । तच्च
विधिर्वा धारणविद्यत्रैतस्यैव स्यात् पद्विदिति श्रुतिव्याख्यानेनेव
ब्युत्पादितमतः प्रयोजनाभावादुपेक्षितिमिति प्रतिभाति । लेखकदोषात् बुटितं वेति ज्ञेयम् ॥

अन्येतु, स्तुतिमात्रमित्यादि द्विसूत्रमधिकरणान्तरमङ्गीकृत्य स एव रसानां रसतमः परमः पराद्धों ऽष्टमोऽयम् । उद्गीथ इत्याद्याः श्रुतयः किमुद्गीथादिस्तुत्यर्था उतोपासनिवध्यर्था इति संशये, उद्गी-थादिकमांङ्गान्युपादाय श्रावणात् स्तुत्यर्था इति शङ्कायामं, अपूर्व-त्वाद्विध्यर्थाः । उद्गीथमुपासीतेति विधिशब्दाच तथेत्याद्यः । ततः पारिष्ठवादिस्त्रत्रयमप्यधिकरणान्तरत्वेनोक्त्वा अग्नीन्धनस्त्रं, पुरुषार्थोऽतःशब्दादित्याद्याधिकरणस्य फलोपसंहारार्थमिति चाहुः । तन्नासमाकं राचते । विद्यायाः खतः पुरुषार्थत्वसाधनाय संन्यासस्य तदङ्गत्वसाधनाया चाऽऽचार्यस्य प्रवृत्तत्वान्मध्ये उद्गीथादिविचारे प्रसङ्गस्यादर्शनादिति दिक् ॥२१॥

पारिष्ठावार्था इतिचेन्न विशेषितत्वात् ॥ अत्राशङ्कान्तरं परि-

अथ प्रकारान्तरेण शङ्कते । भृगुर्वे बारुणिर्वरुणं पितर्मुप-ससार। अधीहि भगव इति होपमसाद सनत्कुमारं नारदः। प्रतर्दनो ह वै दैवोदासिरिन्द्रस्य प्रियं धामोपजगामेखायुपाख्यानैहि ब्रह्म विद्या निरूप्यते । मर्वाण्याख्यानानि पारिप्छवे शंसतीति श्र-सा शासनशेपत्वं तेपामवगम्यते । शासने शब्दमात्रस्य प्राधान्येनार्थ-श्चानस्यातथात्वाद्पदेशान्ताख्यानप्रतिपाद्यं शानं मन्त्रार्थवद्पयो-जकमिति कर्मशेपत्वमपि न वक्तुं शक्यम् । प्राधान्यं तु दृरापा-स्तम् । धर्मिण एवासिद्धिरियाह । पारिष्ठवार्था इति । उक्तरीया सर्वा उपाख्यानश्रुतयः कर्मशेषभूता इसर्थः । अत्राचार्य एवमपि कर्मशेषत्वं ज्ञानस्य न सम्भवतीसाह । नेति । कृतः । विशेषित-त्वाद । कर्मणः सकाशाज्ज्ञानं विशेषितमधिकधर्मविशिष्टतेनोक्त-मिति न ज्ञानस्य कर्मशेषत्विमसर्थः । नतु विशोषितत्वमाख्यानेष्वे-वेसप्रयोजको हेतुरितिचेन्मैवम् । आचार्याशयानवगमात् । तथा-हि । पूर्वे तुष्यतु दुर्ज्ञन इति न्यायेनाख्यानानां शमनशेपत्वमु-पेक्षित्वोच्यते । न ह्याख्यानेष्वेव ज्ञानं निरूप्यते. किन्त्वन्यत्रापि। तथाहि । तैत्तिरीयके पटचते । ब्रह्मविदाम्नोति परं.तदेपाऽभ्युक्ता, संखं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेत्युपक्रम्य माहात्म्यविशेपज्ञानार्थमाकाशादि-कर्तृत्वमुक्त्वाऽऽनन्द्मयत्वं रसरूपत्वमुक्त्वा,भीषाऽस्मादिखाना स-र्वनियामकत्वं चोक्त्वाभगवानेव पूर्णानन्द इति ज्ञापनायानन्द्गणनां कृत्वा आनन्दमयं पुरुषोत्तमं प्राप्तेनानुभूयमानानन्दस्वरूपं, यतो

हर्त्तुमेषा त्रिस्त्रित्याशयेनैतस्य पूर्वपक्षांशमवतारयन्ति । \* अथे-त्यादि \*। \* तेषामिति \*। उपाख्यानानाम्। % धर्मिण एवासि-द्धेरिति %। धर्मिणो ज्ञानस्यैव अप्रयोजकत्वादसिद्धः । परिहारां-शमवतारयन्तो ब्याकुर्वन्ति। % अत्रेत्यादि %। % विशेषितमि-ति %। विशेषः सञ्जातोऽस्पेति विशेषितम् । अधिकधर्मविशिष्टत्वं

वाचो निवर्त्तन्ते अप्राप्य मनसा सहेसादिनोक्त्वा तदिदो माहातम्यमुच्यते । एत इ वा व न तपित किमहं साधु नाकरवं किमहं पापमकरविमित । अत्र ज्ञानवान् सिच्छूपदेशकालापिरिच्छिन्नं
सर्वकर्तारं निरवध्यानन्दात्मकं सर्वनियामकं मनोवागगोचरं पुरुबोत्तमं पाम्नोति । कर्म तु स्वयं क्षेत्रात्मकं तद्वांश्चास्यैवानन्दस्यान्यानि भूतानि मात्रामुपजीवन्तीति श्रुतेः क्षुद्रतराऽऽनन्दजनकस्वर्गपञ्चादिफलमाम्नोतीति विहितनिषिद्धकर्मणोश्चाप्रयोजकत्वं तस्मिन्तुच्यत इति कर्मणः सकाशाज्ज्ञानस्य निरवधिरेव विशेष उच्यत इति न धर्म्यासिद्धिने वा कर्मशेषत्वं ज्ञानस्य सिद्धचित॥२२
तथाप्याख्यानप्रतिपादितविद्यानामसिद्धिरेवेतिचेत्तन्नाह ।

### तथाचैकवाक्यतोपबन्धात् ॥ २३ ॥

यथा केवलश्रुतिर्विद्याप्राधान्यं तथैवोपारूयानश्रुतीनामिसर्थः।
चकारेण पश्चोत्तरीर्निर्णीतार्थपितपादनम्। महतामेवात्र पद्यत्तिः।
सापि वह्वायासपूर्विकेति विद्यामाहात्म्यज्ञापनं परोचनञ्चाधिकमुपारूयानानामुपारूयानं विनैव विद्यानिरूपिकायाः श्रुतेः सकाशा
दित्युच्यते। तत्र हेतुरेकवाक्यतोपवन्धादिति। आचार्यवान् पुरुषो

 वेदेति श्रुवेकवाक्यताज्ञानमाल्यानं विना न भवतीति तद्र्यमु-पवन्याद् सुम्किप्यक्रयोपद्रन्याद्रिय्यः । अथवीपाल्यानरदितायां श्रुता यथाज्ञानं निक्ष्यते तथेवाथीदि भगव इति होपममाद् मन-रकुमारं नारद् इसाद्याख्यानेष्विपि निक्ष्यत इसनाख्यानश्रुसेक-वाक्यत्ययाख्याने ज्ञानन्वद्योपवन्यातः प्रतिपादनादिवर्थः । नै-कट्यवाचिनोपपदेन वस्तुनती या तक्तद्रमुम्तक्षिष्ठप्यकथा त-रमामीप्यमत्रोच्यते । अन्यथा सामीप्यासम्भवादतः कल्पितत्वद्या-ङ्कानिरासः । नन्वेवमाप पारिष्ठवार्थत्वे नवायकं पञ्चाम इतिचेद्, उच्यते । अञ्चनेयनकरणे, मनुर्वेवस्वतो राजेबादीन्याख्यानानि

सां परिवद्यानां परब्रद्धेवार्थसत्य्राप्तिरेव च प्रयोजनम् । आचार्य-वान् पुरुषा वेदेति श्रुतिरुछान्देग्ये श्वेतकेतृपाख्याने, यथा सीम्य पुरुषं गन्धारेभ्योऽभिनिवद्धाक्षमित्युपकम्य पठिता । तत्र तद्द्धा-न्तेन आचार्याच्छिप्यस्य ब्रह्मज्ञानादिकं श्राव्यते । अतः सर्वा एव विद्या गुरुशिष्यमाकाङ्काः । तद्दत्व्छ्रुरुयुक्तमेकवाक्यताज्ञानम् आ-ख्यानं न भवतीति तद्ये तदुष्यन्धात् ।

तथाच केवलानां यथा न शंसनशेपत्वं तथा आख्यानोक्तानामिष नेत्यथः। अन्ये तु सूत्रे एकवाक्योपवन्यादिति पाठमक्वीकृत्य एकवाक्यतयोपवन्यं व्याकुर्वन्त एकवाक्यपदं भावप्रधानं
वोधयन्तीति न कश्चिद्विशेषः। नन्वेवमाख्यानरिहतानामप्याख्यानाकार्याकाङ्कत्वाक्तासामवेतच्छेपत्वं, न त्वाख्यानवतीनां तच्छेपत्वमिति नोक्तदोपनिवृत्तिरित्यपेक्षायां पश्चान्तरमाहुः। \* अथवेत्यादि \*
तथाच यदि तत्रान्यदेवोच्येत तत्परत्वमेव स्याच ज्ञानपरत्वम्। निकृषिते तुं ज्ञानम्बक्ष एतासामिष केवलविद्याशेषत्वमतो न दोष इत्यर्थः। सूत्र उपापसर्गकथनस्य तात्पर्यमाहुः। \* नैकट्यत्यादि \*
अत्र पुनराशङ्कते। \* निवत्यादि \* एवं पूर्वत्याख्याने तासामुपाख्यानाकाङ्का,द्वितीये चोपाख्यानानां तदाकाङ्कोति परस्पराकाङ्कयैकवाक्यत्वे उमयविध-वाक्यानां पारिष्ठवशेषता अदण्डवारितेति तथेत्यर्थः। अत्र समाद्धते । \* उच्यत इत्यादि \* तथाच प्रकरणेन

यत्र पठितानि तत्र सामान्यतस्तेषां विनियोगः, सर्वाण्याख्याना-नि पारिष्ठवे शंसतीसनेनोक्त इति सर्वशब्दस्तदाख्यानपर एव, न त्वाख्यानान्तरपरोऽपि । प्रकरणस्य नियामकत्वात । एवं स-ति, यदा पारिष्ठवाख्यकर्मप्रसावस्तदा विशेपविनियोग उक्तः। पारिष्ठवमाचक्षीतेनि । तत्र प्रथमेऽहनि मनुर्वेवस्वतो राजेति । द्वितीयेऽहनीन्द्रो वैवस्वत इति । तृतीयेऽहनि यमो वैवस्वतो रा-जेसाद्याख्यानविशेषा वाक्यशेषे विनियुज्यन्ते । आख्यानसामा-न्यपरत्वे त्वहोविशेष उपाख्यानविशेषाविधानं न स्यात् । अत एव पारिष्ठवमिसेकवचनमतो नाख्यानःन्तरगन्धसम्बन्धोऽपि । प्रापकाभावात् ॥ २३ ॥

अत एव चाग्नीन्धनाद्यनपेक्षा ॥ २४ ॥

एवं पुरुषार्थोऽतःशब्दादित्युपक्रम्य ज्ञानस्य फलसाधने कर्मा-ऽनपेक्षत्वमुपपाद्य तत्रैत्रोपपत्त्यन्तरमाह । यतो ज्ञानी ज्ञानेन स्वय-मेत्र यज्ञात्मको जातोऽत एव जरामर्याग्निहोत्रेऽग्निस्तदिन्धनं समिदा-

अत एव चाग्नीन्धनाद्यनपेक्षा ॥ सूत्रप्रयोजनमादुः । एवमि-त्यादि । व्याकुर्वन्ति । \* य त इत्यादि \* ।

सर्वशब्दार्थसङ्कोचावगमादनेन वाक्येन विद्यानां न कर्मशेषत्वसि द्विरित्यर्थः । उक्तेऽथें लिङ्गमण्युपोद्वलकमाहुः । अ एवं सतीत्यादि अ । अ एवं सतीति अ प्रकरणसंनिधिश्यां सर्वशब्दार्थसङ्कोचे सिति । तथाचेदं लिङ्गमिप सङ्कोचे मानमित्यर्थः । ननु, मनुवैवस्वत इत्यादीनि तत्तदहनि पूर्वमाख्यातव्यानीत्यभिप्रायेण विशेषविधानमित्याशङ्कावारणाय गमकान्तरमाहुः । अ अत एवेत्यादि अ तथाच यदि तथाभिप्रायः स्यात् तदा बहुवचनमादिपदं वा प्रयुक्तं स्यादतसतदभावात्र तथेत्यर्थः । एवश्च पारिष्ठवसूत्रे यो विशेषितत्वरूपो हेतुरुक्तः स एव प्रकृतेतराण्याख्यानानि व्यावत्त्यम् सर्वशब्दार्थसङ्कोचं बोधयनीति न काऽपि शङ्कोति तात्पर्यम् ॥ २३॥

दि, तदादय आज्यादयमेतपामनपेक्षोक्ता । श्रुतौ तिनिरीयके पठचते । तस्येवं विदुषो यज्ञस्यात्मा यजमानः श्रद्धा पत्नी जरीर-मिश्ममुरो वेदिलोमानि विद्विदः शिखा हृद्यं युपः काम आज्यं मन्युः पश्चतपोऽग्निरियादि । एतेन यदन्यस्य यज्ञतामस्पादकं तस्य स्वकार्यमाधने कथं यज्ञापेक्षा भवेदिति भावः मृत्यते।।२४॥

## सर्वापेक्षा च यज्ञादिश्रुतेरस्ववत् ॥ २५ ॥

उक्तन्यायेन ज्ञानं प्रति कर्मणः फलोपकारित्वाभावेऽपि स्वरूपोपकारित्वमित्त न वेति चिन्सते । तत्र नेति पृद्धः पञ्चः । गुरूपसित्ततदुपदेदारेव तत्मम्भवादाचार्यवाद पुरुषो वेद्देति श्रुतेः। अत्र सिद्धान्तमाह । सर्वापेक्षेति । सर्वेषां कर्मज्ञानभक्तीनां पुरुषो-त्तमज्ञानोत्पत्तावस्त्रपेक्षा । अत्र प्रमाणमाह । यज्ञादिश्रुतेरिति यज्ञादिनिरूपिका श्रुतिरेव प्रमाणं यत इत्पर्धः । इदमत्राकृतम् । पुरुषोत्तम एव स्वतन्त्रपुरुषार्थन्त्यस्त्राप्तिरेव फलम् । तत्र प्रेम-भक्तिनं तज्ज्ञानमेव साथनमिति बद्धविद्यमोति परिमद्यादिना एतदिदुरमृतास्ते भवन्तीसादिश्रुतिसहस्तश्च प्रतिपाद्यते। अथेतरे दुः-

द्योपं स्फुटम् ॥ २४ ॥

स्वीपेश्चा च यज्ञादिश्वेतरभ्ववत् ॥ अधिकरणमवतारयन्ति । \* उक्तन्यायेनेत्यादि \* । पूर्वाधिकरणे पुरुपोक्तम एव पुरुपार्थस्न-त्याप्तिश्च केवलाज्ज्ञानादेवेति प्रतिज्ञाय राव्याद्धेतोस्तत् साधियत्वा राव्यस्य तत्साधकत्वं व्युत्पादितम् । अत उक्तंन न्यायेन राव्येन ज्ञानं प्रति कर्मणः फलोपकारित्वामावेऽपि कर्मणां सार्थक्याय स्वरूपोप-कारित्वं यदुक्तं तद्युक्तत्वादस्ति, उतायुक्तत्वाचास्तीत्येतद्स्मिच्चधि-करणे विचार्यत इत्यर्थः । सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति । \* सर्वेपामित्या-दि \*। तथाच मार्गत्रयापेक्षाकथनात्तत्तन्मार्गोक्तानां कर्मणामपेक्षा-स्तीत्यर्थो वोधितः । यज्ञादिपदे आदिराव्येन रामदमादीनां कर्मणां भगवद्धमेरूपाणां रारणगमनादिकर्मणां च संग्रहः । यज्ञादिकर्मणां खमेत्रोपयन्तीति श्रुसा ज्ञानरहितानां दुःखमात्रप्राप्तिरुच्यते। सति स्वतोऽपुरुवार्थरूपं यज्ञादिकं सर्वार्थतत्त्वप्रतिपादिका श्रुतिर्य-निम्हपयति तत्सर्वथा पुरुषार्थसाधनत्वेनैवेति मन्तव्यम् । तच्च निष्कामतयैव कृतं तथा । अत एव वासजनेयिशाखायां यथा-कारी यथाचारी तथा भवति साधुकारी साधुर्भवति पापकारी पापो भवतीत्युपक्रम्य पठचने । तस्माल्लोकात पुनरेसस्म लोका य कर्मण इति तु कामयमानोऽथाऽकामयमानो योऽकामो निष्काम आत्मकाम आप्तकामो भवति न तस्मात् प्राणा उत्क्रामन्सत्रैव समवनीयन्ते ब्रह्मेव सन् ब्रह्माऽप्येतीसादि।अत्र, अथाकामयमानः कर्त्ता निरूप्यत इति दोषः । यः पुमानः कर्मकृतानकामस्ततो नि-ष्कामः सन्नात्मकामो निरुपधिरनहवात पभौ ततो भगवत्पाप्या SSप्रकामो भवतीसर्थः । अत्र यथाकारीसादिना कर्मकर्त्तुरेवोप-क्रयाद्थाकामयमान इसनेनापि तथाभूतः स एवोच्यते । एवं सति सत्कर्माण प्रवृत्त्यर्थे विविधकलांनि स्वयमेवीक्त्वा जनान भामि-तवानिति स्वोक्तकरणाच्चिरेण दयया निष्कामं करोति सकाम-तयाऽपि क्रियमाणेन वैदिककर्मणाऽनेकजन्मभिः संस्कारविशेष-प्रचयेनापि तथा । कषाये पक्वे ततो ज्ञानं पवर्त्तते इसादिस्मृति-

विद्यास्त्ररूपोपकारकत्वे कथं यज्ञादिश्वतेः प्रमाणत्वमित्याकाङ्कायां तदुपपादयन्ति । \* इदमत्रेत्यादि \* । \* एवं सतीति \* । अनेन प्रकारेण ज्ञानश्चन्यकर्मणां दुःखप्रापकत्वे सति । \* मन्तव्यमिति \* । निक्रपणान्यथानुपपत्या मन्तव्यम् । \* तथेति \* । पुरुषोत्तमज्ञान-साधकम् । अथाकामयमान इति श्रुतिभागं व्याकुर्वन्ति । \* अथेत्यादि \* । \* तथा भूतः स इति \* । एतान्यपि तु कर्माणि सङ्गं त्य-क्त्वा फलं तथेति गीतावाक्यादकामः कर्मकृतौ निष्कामः फले। एवं द्विविधकर्त्तृनिक्रपणेन यत् सिद्धाति तदाहुः । \* एवं सित सिद्त्या-दि \* । उक्तमर्थं स्मृत्योपष्टक्षनन्ति । \* कषाय इत्थादि \* । एवं

भ्यश्च ज्ञानोत्पत्तौ कर्मापेक्षाऽम्तीति । चकारेण पुष्टावङ्गीकृतस्य सर्वानपेक्षेति सा समुच्चीयते । अत एवः नायमात्मेखादिश्चितिन्नं विरुद्ध्यते । नतु ज्ञानद्वारा कर्मादीनामेव फलमाधकत्वमांस्त्वति शङ्कानिरामाय दृष्टान्तमादः । अश्ववदिति । यथा स्वेष्टफलनाधक-देशव्यवधानात्मकदेशातिकमेऽव्यस्य माधनत्वं न तु तत्तत्कर्णान-द्वाविप तथाधिभौतिकाध्यात्मिकाथिद्विकमतिवन्धनिद्यावेव तेषां

मर्यादामार्गे कर्मापेक्षेव यद्यपि भगवत्माक्षात्कारे व्यत्पादिता, तथा-पि हेतुवोधके यज्ञादि श्रुतिपदे आदि शब्देन नैत्तिरीया युक्तानामानन्द-मयाद्यपासनानामन्यत्रोक्तानां दामादीनां ज्ञानोपकारिणाम, तथा भ-क्त्युपयोगिनां गोपालतापनीयाद्यकानां शरणगमनव्यानरसनभजना-दीनां च संब्रहात्तद्पेक्षापि बोध्या । साष्यविमस्त्रेषु ब्युत्पाद्यि-ब्यते। चकारार्थमादुः। \* चकारंणेत्यादि \*। \* स्राति \*। अत्रा-Sनुकापि । सौत्रस्य चकारस्यार्थे श्रौतार्थापत्योपप्रभान्त । \* अतः एवेत्यादि \*। \* अत एवेति \* मार्गभेदादेव। तथाच साधनदशा-यामेव कर्मापेक्षा, न तु सिद्धद्शायामिति भावः। अत्रेदं बाव्यम् । पुरुषोत्तमज्ञानं हि मार्गभेदेन सामान्यतश्चतुर्विवं वा । तत कर्ममा-में यदाविभवति तत्सत्त्वगुणमाधारीकृत्य तत्रान्तर्यामन्यायन प्रवि-इय सत्त्वं स्वान्तर्भृतं ऋत्वा तेन तेन रूपेणार्विभवतीति नाभि-दक्षा-दियश्रेषु तत्तद्रपेणाविभावादवगम्यते । श्रानमार्गे त्वक्षरक्रपेणवावि-भेवतीति, ये त्वेक्षरमनिर्देश्यमिति गीतावाक्यसन्दर्भादवगम्यते । श्चानभक्तिसाहित्ये तु यद् बिछष्ठं तद्नुसारेणाविर्भवति। एवं केवले-ऽपि विहितमाक्तिमार्गेऽपि तत्तवुपासनावाक्येस्तत्कतुन्यायादवसीय-ते । अविहितमिकमार्गे तु वरणानुसारणाविभवतीति वरणश्रुत्या-दिभिरवसीयते । तत विहितमार्गत्रयं च तत्तन्मयीदामार्गीयसा-क्षात्कारे साधनापेक्षा। पुष्टिमार्गे तु वरणमात्रैकसाध्यत्वान्न तद्पेक्षे-त्युमयमप्युपपन्नामिति।नतु सर्वापेक्षापदे कर्मज्ञानमक्तीनां पुरुपात्तम-श्चानेऽपेक्षां व्याख्याय यश्चादिश्चतेरित्यस्यार्थव्युत्पादने द्विविधं कर्मक-र्तारं ब्याख्याय निष्कामकर्त्तुः कर्मापेक्षामात्रं व्युत्पादितम् । ततश्च साधनत्वं, न तु भगवत्याप्तावपीसर्थः । इदं च मुमुक्षुभक्तविषयक-मिति ज्ञेयम । आसन्तिकभक्तिमनां भक्तीतरानपेक्षणात् ॥ २५ ॥

शमदमाद्युपेतः स्यात् तथाऽपि तु तिहिधे-स्तदङ्गतया तेषामवश्यानुष्ठेयत्वात् ॥ २६ ॥ नतु तस्मादेवंविच्छान्तो दान्त इस्रादिना शमादेरेव ज्ञानसा-

ज्ञाने कमीपेक्षासिद्धा, न तु ज्ञानभक्त्यपेक्षेति तत्कथनस्य कि प्रयो-जनिमत्याकाङ्कायामाहुः \* इदं चेत्यादि \* । \* इदमिति \* । क-मांपेक्षणम् । \* भक्तीतरानपेक्षणादिति \*। अतीतपादे, सैव हि स-त्याद्य इत्यत्र निर्णीतत्वेन तथात्वात् । तथाचैकादशस्कन्धे योगा-स्त्रयो मया प्रोक्ता इत्यत्र कर्मज्ञानभक्तीरुक्तवा "निर्विण्णानां ज्ञानयोगः कमेयोगस्तु कामिनाम्।ननिर्विण्णोनातिसको भक्तियोगोऽस्यसिद्धि-द"इति कथनेन तस्य तत एव सिद्धिरिति मुमुक्षमकस्य सोपाधिक-स्तेहचत्त्वात्तस्य कर्मापेक्षणं युक्तमः। अत्र वाक्यसन्दर्भे योगशळेन पुरुषार्थप्राप्त्युपाय उच्यते । ज्ञानशब्देन, सर्वभूतेषु येनैकं. कैवल्यं ज्ञानिक ज्ञानिमत्यादिवाक्योक्तं ब्रह्मैव सर्वे, वासुदेवः सर्वमित्यत्र पर्यवसितं सास्विकं ज्ञानमुच्यते । कर्मशब्देन च पूर्वकाण्डाद्यक्तम-ग्निहोत्रादिलक्षणं विहितं कर्मोच्यते। भक्तिराद्धेन च तापनीगीताश्री-भागवताद्यको भगवद्विपयकः स्नेह उच्यते । अत एव त्रयः स्वस्व-प्रकरणोक्त साधनसहिता मार्गशब्देन व्यवहियन्त इति सोपाधिभक्त-स्य तद्पेक्षणं युक्तमेवेत्यर्थः । तस्माद्स्ति ज्ञानस्वरूपे सर्वापेक्षेति सिद्धम्॥ २५॥

शमदमाद्यपेतः स्यात्तथापि तु तुद्धिधेस्तदङ्गतया तेषामव-श्यानुष्ठेयत्वात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । तमेतं वे-दानुवचनेति श्रुतिलिङ्गाद्यभावेन विद्यास्तुत्यर्थं, यज्ञाद्यनुवादस्य श-क्यवचनत्वात् । विद्यार्थिनः, शान्तो दान्त इति श्रुत्या शमादीनां साधनानां विशेषतो विधानाद्गिक्तमार्गेऽपि, ॐकारेणान्तरितं कृत्वा यो जपति गोविन्दस्य पश्चपदं मनुं तस्येवासौ द्रश्दात्मक्रपमित्या- धनत्वमुच्यते, न तु यज्ञादेगितचेत्तत्राह शमदमाद्यपेतो भक्तिमा-गेंऽपि स्यादेव यद्यपि तथापि तद्कृतयाऽज्यस्येवात्मानं पञ्यदिति ज्ञानमार्गीयज्ञानाकृतयेव शमादितियेर्हतोज्ञीनमार्गे तेपामवञ्यानु-ष्टेयत्वात्तथा विधिग्यर्थः । भक्तिमार्गे स्वत एव शमादीनां सम्भ-वेऽप्यावश्यकत्वं न तेपामिति भावः ॥ २६ ॥

सर्वाञ्चानुमतिश्च प्राणात्यये तद्दीनात् ॥ २७ ॥ ननु मस्वशोधकत्वेन यज्ञशमद्मादेविधानमिति मतं नोपप-

दिश्रुतीनां नापनीयेषु दर्शनाच तत्करणमेव युक्तं, न तु यज्ञादिकर-णमिति पूर्वोक्तहेतार्वाधितत्वमिन्याशङ्ख तत्परिहारमाहेन्यर्थः सुतं व्याकुर्वन्ति। \* शमद्मेत्यादि \*। तथाविधिरिति \*। साधन-त्वेन विधानम् । तथाचानया श्रुत्या ज्ञानमागीयस्य साधनान्तर-मधिकं विधीयते इति तेपामवद्यानुष्ठेयत्वम् । तत्र च न यशादिकं निषिद्धात इति तेपामप्यनुष्ठेयत्वमः ! यद्यपि तत्र लिङाद्यभावस्त-थापि विविदिपन्तीति फलसंयोगस्याऽपूर्वत्वात्तत्र रात्रिमत्वद् दि-ष्टाग्निहोतस्थे, उपरि हि देवेभ्यों धारयन्तीति वाक्ये समिद्धारणवस विधिः कल्पयितुं शक्यत इति तेपामपि हेतुत्वमदण्डवारितमिति न पूर्वोक्तहेतोर्वाधितत्वमित्यर्थः । एतेन भक्तिमार्गव्यवस्थाप्यर्थात् सि-द्वेत्याहुः \* भक्तीत्यादि \*।भक्तिरस्य भजनं तदिहामुत्रोपाधिनराइये-नैवाम्ष्मिन् मनःकल्पनमिति भक्तिलक्षणात्तादृश्यां सत्यां तन्मागे स्वत एव शमदमादीनां सम्भवान्न तेषामावस्यकतया विशेषतो विधान-म् । अत एव तत्र एतदेव च नैष्कर्म्यमिति सन्न्यासद्भपत्वं श्रावित-म् । तथाच ज्ञाने ऽन्तरङ्गाणां रामादीनां बहिरङ्गाणां यज्ञादीनां चा-ऽस्त्यपेक्षा । भक्तौ तु तेषामधीत् सिद्धिरिति भेद इत्यर्थः ॥ २६ ॥

सर्वान्नानुमतिश्च प्राणात्यये तद्दर्शनात्॥ अत्रैव किञ्चिदाराङ्क्य परिहरतीत्यारायंन सुत्रमवतारयन्ति । \* नान्वत्यादि \* तथाच य-था प्राणसंवादस्वश्चतिभ्याम् आहारशोधकश्चत्युक्तमपोद्यते, तथा ताभ्यां शमयक्षाद्यपवादोऽपि वक्तुं शक्यते । तस्मात् सत्त्वशुद्धार्थ

द्यते । आहारग्रद्धौ सत्त्वशुद्धिरिति श्रुतेस्तद्विरुद्धा सर्वान्नभक्षणा-नुमतिरपि यतः श्रूयते छन्दोगानाम् । न ह वा एवं विदि कि-अनानन्नं भवति, तथा वाजसनेयिनां, न ह वा अस्यानन्नं जग्धं भवतीसादि । तस्माद सत्त्वशुद्धचर्य यज्ञादेने विधानमिति प्राप्ते विषयन्यस्थामाह । आहारदौर्रुभ्येन प्राणासय उपस्थिते प्राण-धारणस्य ज्ञानाऽन्तरङ्गतमसाधनत्वेनाहारस्य देहपोषकत्वेन ततो बहिरङ्गत्वात तद्नुमतिः क्रियत इसर्थः । अत्र प्रमाणमाह । तह-र्भानादिति । चाक्रायणः किल्पिरापद्गत इभ्येन सामिखादितान् कुल्माषांश्चसादेसादिश्चतिदर्शनादिसर्थः । यद्यपि ज्ञानसाधनत्वेन सत्त्वश्रद्धेरपेक्षितत्वाज्जाते ज्ञाने तत्साधानपेक्षणादेवंविदीति वच-नात् ताइशे सार्वदिक्यपि तदनुमतिर्नानुचिता । अपि स्मर्यते इ-सनेनाविदुषोऽप्यनुमतेर्वक्ष्यमाणत्वाच्च । तथाऽप्याचार्येणावस्थान विशेषविषयकत्वमुक्तं यद तेन ज्ञानिनोऽप्यऽनापदि विहितसा-गोऽविद्तिकरणं च चित्तमालिन्यजननेन ज्ञानितरोधायकीमित श्रुसभिमतमिति ज्ञाप्यते । अत एव श्रीभागवते द्वितीयस्कन्धे "विशुद्धं केवलं ज्ञानं मसक्सम्यगवस्थितम् । ससं पूर्णमनाद्यन्तं निर्गुणं निसमद्वयम् । ऋषे विदन्ति मुनयः प्रधान्तात्मेन्द्रियाश-

यश्चरामद्मादेनं विधानं, किन्त्वेतानि वाक्यानि विद्यास्तावकान्येवेति प्राप्ते तानि न स्तावकान्यपि तु विद्येषविधानार्थान्येवेति दृदिक्तय, अन्नमक्षणवाक्यव्यवस्थामाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* आहारेन्त्यादि \* । \* क्रियते इति \* प्राणधारणार्थे क्रियते । तथाच सर्वा-न्नानुमतेश्वानान्तरङ्गसाधनार्थे व्यवस्थितत्वेनासार्वेदिकत्वान्न तया सार्वदिकानां सत्त्वशोधकसाधनानां श्वानमार्गे वाधः शक्यवचन इन्त्यर्थः । अत्र किञ्चिदाशङ्क्य परिहर्यन्त । \* यद्यपीत्यादि \* । \* त-यापीत्यादि च \* । ननु भवत्वेवं श्वानमार्गे तथापि भक्तिमार्गे शम-

याः । यदा तदेवामत्तर्केन्तिरोभूयेत विष्तुतमः इति ब्रह्मणोक्तमः । "ज्ञानिनामिप चेतांसि देवी भगवती हि सा । वलादाकृष्य मोन्हाय महामाया प्रयच्छतिति" इति मार्कण्डेयेनाप्युक्तमः । एषा ज्ञानमागीयज्ञानवता व्यवस्थिति ज्ञेयमः । भक्तिमागीयस्थवमापद-सम्भवात् । "अनन्याश्चिन्तयन्तो मां ये जनाः पर्युपामते । तेषां निसाभियुक्तानां योगक्षेमं वहाम्यहमः" इति भगवद्राक्यात् । मान्मेव ये प्रपद्यन्ते मायामेतान्तरन्ति त इसचैवकारेण पुरुषोत्तमज्ञानवतः एव मायानरणोक्तेरक्षरमाज्ञज्ञानवतां तथात्वमुचितमः ॥ २० ॥

#### अवाधाच ॥ २८॥

आपदि तथास्रभक्षणेन चित्ताशुद्ध्यसम्भवेन तज्जनितमतिव-न्याभावाच्च न दोष इसर्थः ॥ २८ ॥

### अपि स्मर्यते ॥ २९ ॥

आपद्यविदुषोऽपि दुष्टानभक्षणे पापाभावो यत्र समयते तत्र विदुषि श्रुसनुमते का शङ्केसर्थः । स्मृतिस्तु "जीवितात्ययमापन्नो योऽन्नमत्ति यतस्ततः । लिप्यते न स पापेन पद्मपत्रमिवाऽम्भ-सा" इति। अथवा विदुषो दुष्टकर्मासम्बन्धो, ज्ञानाग्निः सर्वकर्माणि भस्मसात् कुरुते तथेति स्मर्यतेऽपीसर्थः ॥ २९ ॥

दमादीनां सत्त्वशोधकानां स्वभावतः प्राप्तत्वेन तदर्थकानिर्वन्धामावा-त्तस्या अनुपिसतौ पूर्वोक्तानुमतेरिप तत्र वक्तुमशक्यत्वात्तस्य का ग-तिरित्यत आहुः। \* भक्तिमार्गीयस्यैविमिति \*। ननु यद्येवं तदा श्वान-मार्गीयस्य कथमार्पात्तरित्यत आहुः \* मामेवेत्यादि \* तथाच माया-तरणाभावादापत्तिमत्त्वमित्यर्थः॥ २७॥

> अवाधाश्व ॥ २८ ॥ अपि स्मर्यते ॥ २९ ॥

#### शब्दश्चातोऽकामकारे ॥ ३०॥

यतो ज्ञानाग्निरेव सर्वकर्मदहनसमर्थ इति फलदशायां काम-कारेऽपि न दोषाऽत एव साधनदशायां तदभावेन तस्मादेवंवि-च्छान्तो दान्त उपरतिस्तितिश्चरिसादिरूपः शब्दः कापकारिनव-र्चकः श्रूयत इसर्थः ॥ ३०॥

एवं ज्ञानस्य कर्मनाशकत्वे सिद्धे जातज्ञानस्याश्रमकर्म कर्त्त-च्यं न वेति चिन्सते । तत्र फलस्य जातत्वाव कृतस्यापि नाइय-त्वेनाप्रयोजकत्वान्न कर्त्तव्यमिति पूर्वः पक्षः । तत्र सिद्धान्तमाह ।

## विहितत्वाचाश्रमकर्माऽपि ॥ ३१ ॥

यथा ज्ञानिनामप्यनापदि शिष्टानामेवानं भक्षणीयं विहित-त्वात तथाश्रमकर्मापि कर्त्तव्यमेव निसं विहितत्वादिसर्थः । यथा-ऽनापद्यशिष्टान्त्रभक्षणं दोषाय, निषिद्धत्वाद् एतच्चोपपादितं, सर्वान्नानुमतिरिसत्र । तथा निससागोऽपि प्रसवायजनक इति तत् कर्त्तव्यमेवेति भवाः ॥ ३१ ॥

यच्चोक्तं कृतस्यापि नाक्यत्वेनाप्रयोजकत्वान कर्त्तव्यामिति तत्राह ।

शब्दश्चातोऽकामकारे ॥ एतत्स्त्रत्रयभाष्यमितरोहितार्थम् ॥ अन्ये तु, सर्वान्नानुमितिरित्यादिस्त्रचतुष्टयात्मकमधिकर-णान्तरमङ्गीकृत्य किमत्र विद्यावतः सर्वान्नभक्षणं विधीयत उत वि-द्यास्तुत्यर्थे कीर्त्यत इति संशये, न द्वयमि, किन्तु प्राणरक्षार्थम् अनुज्ञामात्रम् । अतोऽर्थवाद् एवेति सिद्धान्तयन्ति । तद्प्यवि-रुद्धम् ॥ ३० ॥ २ ॥

विहितत्वाच्चाश्रमकर्मापि ॥ अधिकरणप्रयोजनं पूर्वपक्षादि-कं चाहुः \* एवं ज्ञानस्येत्यादि \* । सूत्रव्याख्यानं तु स्फुटम् ॥३१॥

#### सहकारित्वेन च ॥ ३२ ॥

श्रमद्गादीनामन्तरङ्गसायनानां सहकारीण्याश्रमकर्माणीत्येत-द्रहितैः श्रमादिभिरापि ज्ञानं न स्थिरीकर्त्तुं शक्यमिति तानि कर्त्त-च्यान्येवेसर्थः । संसारवासनाजनकत्वस्वभावो यः कर्मणां स ज्ञानेन नाज्यत इति न सहकारित्वेऽनुपपत्तिः काचिदिति भावः॥ ३२॥

एवं ज्ञानमार्गीयज्ञानस्थेर्यसाधनमुक्त्वा भक्तिमार्गीयसाधना-नां भगवच्छ्रवणादीनामित आधिक्यमावश्यकतां चाह ॥

सर्वथापि त एवो भय छिङ्गात् ॥ ३३ ॥

भगवच्छ्रवणकीर्त्तनादयः साधनान्तरवद्विहितत्वेन कर्त्तव्या एव यद्यीप तथापि सर्वथापि अन्येषां युगपदुपस्थितौ तदनुरोध-

सहकारित्वेन च ॥ नजु गीतास्मृतौ श्वानस्य सर्वकर्मनाशक-त्वमुक्तम् । जातश्वानस्य च श्वानं वर्तत इति तेन कर्मनाशे कथं तेगां सहकारित्वं युज्यत इत्याशङ्कायामाहुः । \* संसारेत्यादि \* तथाच स्मृतावेधोऽग्निद्दष्टान्तस्योक्तत्वाद् यथाग्निरेघांसि द्हॅस्तेषां धूमादिज-नकं स्वभावं नाशयति, स्वस्थितिपर्यन्तमङ्कारक्षेण स्थापयति च त-त्स्वक्रपं, तद्वद्वापि स्वान्तर्गतमेव कर्मस्वक्रपं कृत्वा स्थापयतीति न सहकारित्वेऽनुपपित्तारित्यर्थः ॥ ३२ ॥

सर्वथापि त प्रवासयित हात् ॥ पूर्व सर्वापेक्षासूत्रे सर्वपदेन कर्मशानमकीनां संगृहीतत्वात्तेषु कर्मणामङ्गाङ्गतयेव सङ्गृहो मुख्य-तया तु श्लानमक्त्योरिति पूर्व प्रथमकश्चाविश्रान्तश्चानमागींयश्चानस्थ-येप्रकारं दर्शयित्वाऽधुना भक्तिमागींयाणां तं द्रश्यतीत्याश्चेन सूत्र-मवतारयन्ति । \* प्रवासियादि \* । \* आहेति \* शारीरब्राह्मणस्थ-श्रुतिविचारेण, श्रीभागवतगीतावाक्यविचारेण चाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* भगवित्यादि \* । \* अन्येषामिति \* आश्रमधर्मा-णाम् । नतु तच्छद्यस्य पूर्वपरामिश्चित्वाद् पूर्व चाश्रमधर्माणां शमा-

यकृत्वापित एव भनवद्धर्मी एव कर्त्तव्या इसर्थः। कुतः। श्रुतिलिङ्गात् स्मृतिलिङ्गाच्च । श्रुतिलिङ्गं तु, तमेव धीरो विज्ञाय प्रज्ञां कुर्वीत ब्राह्मणः । नानुध्यायाद् बहुञ्छब्दात् वाचो विग्लापनं हि त्रिति । तमेवैकं जानशात्मानमन्या वाचो विमुश्चयाऽमृतस्यैप सेतुः रिस्रिप । अवैवकारेण भगवद्तिरिक्तं प्रतिषिद्ध्य तद्विपयकज्ञानानुकूलं प्रयत्नं श्रवणात्नकं विज्ञाचिति विधाय स्मरणमपि तन्मावनिषयकमेव प्रज्ञां कुर्वीतिति वचनेत विधाय स्मरणमपि तन्मावनामेव शब्दानामावर्त्तनमर्थानुसन्धानलपि कर्त्तव्यं, नान्येषाभिति नानुध्यायाद् बहुनित्यनेतिक्तवति । अत्रान्वित्युपमर्गेण ध्यानस्यप्रधाद् भावित्वमुच्यते । तेन योग्यत्या श्रवणकीर्त्तने एव तत्पुर्वभाविति प्राप्यते । स्मृतिस्तु—'श्रुष्विनते गायन्ति गृणन्त्यभी-स्णाद्वी । स्मृतिस्तु—'श्रुष्विनते गायन्ति गृणन्त्यभी-स्णाद्वा स्मरन्ति नन्दन्ति तवेहितं जनाः । त एव पश्यन्सिचरेण

दीनां चोकत्वात्तात् विहायात्र तच्छद्येन भगवद्धमां एव कथं गृहान्त इत्याराङ्कायां हेतुत्र्याच्यानेन तामिष निरस्यन्ति । \* श्रुतिछिङ्गं तु तमेव धीर इत्यादि \* तथाच पूर्वे स्त्रेयु रामादीनां यज्ञादीनां च रारिरब्राह्मणस्थानामेव पराम्रुप्टत्वाद्त्रापि तत्रत्यमेव साधनं पराम्रुप्ट्यते । तत्र च पूर्वे, तमेव धीर इति वाक्यमेवोक्तमः । ततो वेदानुवचनवाक्यमः । ततः शान्तदान्तवाक्यमः । अतः स्त्रास्थेन तच्छद्येन श्रुतिस्थं यत्पूर्वे तदेव पराम्रुश्यते । श्रुतावेषां पूर्वमुक्तत्वेशि यदेषां पश्चाद्विचारणं तदेकादशस्त्रन्ये भगवता, ज्ञानं कमे च मक्तिश्चेति पश्चादुक्तत्वात्, तमेवेकामिति मुण्डकश्चितिश्चासन्दिग्धतया सम्यङ्माहात्म्यस्फारणाय पर्व्यते। केन लिङ्गेनात्र भगवद्धमेप्राप्तिरित्याकान्द्वायाम् । इतरानुध्यानिष्यक्वाक्यगतान्प्रसर्गस्य पश्चाद्धावित्व-प्रकाशकत्वलिङ्गेन तत्पूर्वमाविनी श्रवणकीत्तेन प्राप्येते । तेन तद्दनन्तरं तत्सारमूतशब्दार्थानुसन्यानमेव कार्यं, न त्वन्येषां तद्रथमन्यानुवादकानामपीति वोध्यत इति न कोश्प शङ्कालेशः । स्मृतिलिङ्गं चक्तुमाहुः । \* स्मृतिस्वत्यादि \* । अत्रापि प्रथमवाक्ये फलश्चर्तिन

नावकं भवपवाहोषरमं पदाऽम्बुजिमित । महान्मानम्तु मां पाये देवीं पक्वितिमास्थिताः।भजन्यतस्यमनमो ज्ञात्वा भृतादिमञ्ययम् । सततं कीर्त्तयस्तो मां यतस्तश्च इटब्रताः। नरम्यन्तश्च मां भक्तया नित्ययुक्ता उपामत् दित्यस्ति । एतेन भगवद्धर्माण्यास्यप्रस्तिनान्त-रङ्गत्वादाश्चमकप्रणो देवस्तित्वेन वहिरङ्गत्वात्त्वरोधनेव तत् क-र्त्वव्यमिति स्थितम् । अत् एव भगवद्धर्माऽन्ययमं मतिपिद्धः तेपां भवेश्य आधिवयं जापित्तं, स्वा अयमान्मा मर्वस्य वशीसादिना भगवन्माहात्म्यमुक्तम् ॥ ३३ ॥

## अनिभवं च दर्शयति ॥ ३४ ॥

त्राधान्येन भगवद्धनी एव कर्त्तव्या इत्यबोपोद्धलकान्तरमनेन उच्यते । सर्वे पाप्मानं तर्गत, नेतं पाप्मा तर्गत, सर्वे पाप्मानं तप्ति, नेनं पाप्या तप्तित्यादिना भगवद्धमीनुरोधेनाश्रमकर्माकर-णजद्भेपैरनभिभवं च श्रुतिईशियत्यऽतो भगवद्धनी एव सर्वेभ्य उत्तर्भिन साथनानीत्यर्थः ॥ ३४ ॥

# अन्तरा चापि तु तद्दृष्टेः ॥ ३५ ॥

लिङ्गेन तेषां करणं लक्ष्यते । एवं गीतावाक्येऽपि ज्ञेयम् । सिद्धमान्तुः । अ एतेनेत्यादि अ एतदुपप्टम्माय प्रकृतश्रुतिस्थमेव लिङ्गे द्शेय-नित । अ अत एवेत्यादि अ । तथाचान्ते भगवन्माहात्म्योक्तिरपि भन्यद्धर्माणामाधिक्ये तेषामवश्यकक्तेव्यत्वे च लिङ्गिमत्यर्थः । एतेन अस्मिन् सूत्रे त एवेत्यवधारणेन त्रयाणां युगपदुपस्थितो भगवद्ध-मीतिरिक्तान् आचार्यो निवर्त्तयतीति वोधितम् । एतदुपप्टम्भायैवा-श्रिमा पञ्चमूत्रीति ॥ ३३ ॥

अर्नाभभवं च द्रायति ॥ अत्र भाष्यमितरोहितार्थम् । सर्वे पाष्मानं तरतीति श्रुतिस्तु शारीरब्राह्मणस्या ॥ ३४ ॥ भगवद्धमेभ्य आश्रमधर्मा हीना इत्यप्यऽल्पमुच्यते । अपि तु
तिस्मिन पुरुषोत्तमे धर्मिण्येव दृष्टिस्तात्पर्यं यस्य पुंसस्तस्याश्रमधर्मा अन्तरा च फलिसद्धौ व्यवधानक्ष्पाश्चेति श्रुतिर्दर्भयतीति पूवेण सम्बन्धः । अन्तराशब्दोऽत्राव्ययात्मको व्यवधानवाचकः ।
तथाच श्रुतिः—एतद्ध स्म वै तत्पूर्वे ब्राह्मणा अनुचाना विद्वांसः
मजां न कामयन्ते किं मजया करिष्यामो येषां नोऽयमात्माऽयं
लोक इति ऋणाऽपाकरणहेतुत्वेन लौकिकोत्कर्षहेतुत्वेनापि मजाया अभीष्टत्वेऽपि तदुत्पादनव्यासङ्गेन भगवदानन्दानुभवेऽन्तरायो भविष्यतीति तद्दृष्ट्या तत्रोपेक्षां दर्शयति ॥ ३५॥

# अपि स्मर्यते ॥ ३६ ॥

अपिशब्देनाश्रमधर्माणां तथात्वं किमु वाच्यं, यतो ज्ञानत-त्साधनवैराग्यादीनामप्यन्तरायरूपत्वं स्मर्थते । "तस्मान्मद्भक्तियु-क्तस्य योगिनो वै मदात्मनः । न ज्ञानं न च वैराग्यं मायः श्रेयो भवेदिहे"ति भगवद्वाक्यम् ॥ ३६॥

विशेषानुग्रहश्च ॥ ३७ ॥

स्मर्थत इति पूर्वेण सम्बन्धः । ज्ञानादेः सकाशाद्धक्तिमार्गे

अन्तरा चापितु तद्दष्टेः॥ \* व्यवधानवाचक इति \*। अन्तरे-ऽन्तरा, अन्तरेण च मध्ये स्युरिति कोशात् । मध्यस्थितस्य च व्य-वधायकत्वाद् व्यवधानवाचक इत्यर्थः। आश्रमकर्मणां कथं व्यव-धायकत्वमित्याकाङ्कायां श्रुत्या तदुपपादयन्ति । \* तथाचेत्या-दि \*। इयमपि श्रुतिस्तत्रत्यैव ॥ ३५॥

अपि स्मर्यते ॥ ३६ ॥

विशेषानुग्रहश्च ॥

पदद्भाष्यमप्यतिरोहितार्थम् ॥ अनुग्रहस्तु धर्मोन्तरं कृपा-द्याद्यपरपर्यायम् । न तु फलदित्सा । यस्यानुग्रहमिच्छामीति फलतोऽप्युत्कपेमाह । ज्ञानादिमाधनवन्स्वनुग्रहो मुक्तिपर्यन्त एव । भक्तिमार्गे तु. अहं भक्तपराधीना ह्यस्वतन्त्र इव द्वित्रेयादिवाक्ये-विशेषक्षो मुक्तादिभ्योऽपि भक्तानां व्यावर्तको भगवदनुग्रहः स्मर्थत इसर्थः ॥ ३७॥

गृहाभिमन्धिमुद्वाटयन् फल्टिनमर्थमाह् ।

अतस्त्वितरज्यायो लिङ्गाच ॥ ३८॥

अत इति पूर्वोक्तश्रुतिस्मृतिपरामर्शः। तथाचेतरस्या मुक्तेरिष भक्तिमार्गीयतदीयत्वमेव ज्याय इत्यर्थः । अत्र हेत्वन्तरमाह । छिङ्गाचेति । मुक्तानां तु मायाविनिर्मुक्तमात्मस्वरूपमेव, न तु दे-हेन्द्रियादिकमप्यस्ति येन भजनानन्दानुभवः स्यात् । भक्तानां तु देहेन्द्रियादिकमपि मायातत्कार्यरहितत्वेनानन्दक्षत्वेन च भगवदु-पयोग्यतोऽपि तत्त्रथेसर्थः। न हि मुक्तात्मनां कश्चन भगवदुपयो-गोऽस्तीति भावः। तदुक्तं श्रीभागवते, न यत्र माया किमुताऽपरे

वाक्यात् । अयमेव च पुष्टिशद्धेनोच्येन ! पोपणं तदनुग्रह दाति वा-क्यात् । एतत् संर्वे मत्पितृचरणविरचिते पुष्टिप्रवाहमर्यादाख्यग्रन्थ-विवरणे प्रपश्चितमिति नात्रोच्यते ॥ ३७ ॥

अतिस्त्वतरज्यायो लिङ्गाच ॥ मुक्तेरित पश्चमी । \* अत्रेति \*। मिक्तमागींयभगवदीयत्वस्य मुक्तितोऽपि ज्यायस्त्वे। \* स्वर्रपमेवेति \* तिष्ठतीति द्रापः। \* अतोऽपीति \* मगवदुपयोगिलिङ्गस्थूलशरीरद्वयात्मिकाया भजनानन्दानुभावकसामग्न्या आधिक्यादिति ।
पतेन "सर्वेन्द्रियेस्तथाचान्तः करणेरात्मनाऽपि हि । ब्रह्मभावान्तु भकानां गृह एव विशिष्यत इति निबन्धोक्तं स्मारितम्। ननु भगवदुपयोगित्वस्य कथं मुक्त्यपेक्षया भक्ताधिक्यलिङ्गत्विमत्यपेक्षायां
तत्र प्रमाणमाहुः। \* तदुक्तमित्यादि \* । एतद्वाक्ये मायासंसर्गरहिते स्थाने भगवद्गुवतानां कथनाद्मगवतो मुक्तसंब्यत्वस्य पूर्वे

हरेरनुत्रता यत्र सुरासुरार्चिता इसादि, सुक्तोपसप्यत्वं चोच्यते। अत एव सप्तमस्कन्थे देहेन्द्रियासुहीनानां वैकुण्ठपुरवासिनामित्यु-कम् । पुरवासित्वे देहादेरावश्यकत्वान्निपेधो जडात्मकानामेवेस-वगम्यते। इतरज्ज्याय इति पाठे तु पूर्वोक्ताश्रमकर्मपरामर्शोऽत इसनेन उक्तयोरेव वा। एतेन, सोऽञ्जुते सर्वान कामान सह ब्रन्सणा विपश्चितेत्युक्तफलवक्त्वं तस्य सूच्यते॥ ३८॥

भगवता सूत्रकारेण मुक्तोपस्प्यसूत्रे उक्तत्वाच तदेव प्रमाणिमत्यर्थः। एतदुपोद्वलनाय निषेधमुखेनालौकिकदंहवाधकं वाक्यान्तरमाहुः। \* अत एवेत्यादि \* । एवमेकपाठं व्याख्याय पाठान्तरं व्याकुर्वन्ति। \* इतरिद्त्यादि \* । उक्तयोरिति \* । श्रुतिस्मृत्योः। अस्मिन् पश्चे इतरिद्ति पदेन मिक्तमार्गीयभगवदीयत्वं वोध्यम् । सिद्धमाहुः। \* एवेनेत्यादि \* । \* तस्यति \* । ताइरामगवदीय-यत्वस्य। एवं ज्ञानिधर्माणां रामादीनामाश्रमधर्माणां च विहितत्वेन तौल्याद्वस्यकर्त्तव्यत्वे प्राप्तेऽप्यनिभमवादिपश्चस्त्र्या भगवद्धर्माणामुत्कषप्रदर्शनन अन्यषामेतेषां च युगपदुपिथतौ मिक्तमार्गीयेण पूर्वमेत एव कर्त्तव्या, गौणकाले त्वन्य इति निर्णातम् ॥ यद्यप्यतीत-पादे,आदरादलोप इत्यधिकरणे राजसभक्तानां कर्मासिकिनिवृत्तयेऽयमर्थ उक्तस्त्याप्यत्र कर्मोपसंहारप्रकारदार्द्यांयं पुनर्विशेषतो युक्तिः पूर्वकं वोधित इति न पुनरुक्तिदोष इति क्षेयम्।

सर्वथाऽपीति सूत्रद्वयमाश्रमकर्माधिकरणशेषत्वेनाङ्गीकृत्य त प्वेत्यवधारणेनाश्रमधर्मातिरिक्तधर्मान्तरानिष्ट् त्तिमङ्गीकुर्वन्ति । य-था हि, मासमग्निहोत्रं जुह्वतीति कर्मान्तरमुपिद्दयते तथा नात्र । किन्तु तान्येव वेदानुवचनादेरनूच पृथक्संयोगो विधीयते तस्मादि-ति । तत्रैवं व्याख्याने सर्वथेति पदानर्थक्यम् । आश्रमधर्मपक्षे भेद-शङ्काया प्वानुद्यादिति । अनिभमवस्त्रवैयर्थं च ॥

तथा, अन्तरा चापीति सूत्रचतुष्टयात्मकमधिकरणान्तरम-ङ्गीकृत्य तत्र विधुरादीनां द्रव्यादिसम्पद्रहितानां चान्यतमाश्रमप्रति-पत्तिहीनानां च विद्यायामधिकारोऽस्ति, न वेति संशये, रियक-

# तद्रभूतस्य तु नाऽतद्भावो जैमिनिरिप निय-मातद्र्याभावेभ्यः ॥ ३९॥

अधेदं विचार्यते । तदीयानामपि कदाचित सायुज्यमस्ति,
न वेति । तत्र भक्तिमार्गस्यापि सायनस्यत्वात्तस्य च मुक्तावेव पयेनसानात्तदीयत्वस्य सायनावस्थास्पत्वात् तेपामपि मुक्तिरावदयकी । तथाच फछतो न कश्चिद् विशेष इति प्राप्ते, उच्यते । तदूतस्येखादि । तुश्चव्दंन मर्यादामार्गीयव्यवच्छेदः । अत्र विद्वासदाद्यीयाह । अन्यस्य का वार्त्ता, कर्ममात्रानिस्पकस्य जिमनेरिष्
यदि कदाचिद्रगवत्क्षपयाऽयं भावो भवत तदा तद्भृतस्य पुष्टिमार्गीयभगवद्भावं प्राप्तस्य तस्यापि नातद्भाव उक्तभावतिरोधानं
न कदाचिद्पीखर्थः । अत्र हेत्नाह नियमादीत् । तेत्तिरीयके, ते
ते धामान्युष्मसीति मन्त्रे यत्र भूतिश्वद्भा अयासस्तदुरुगायस्य परमं पदमित्युक्तवा तदनन्तरं तत्र छतानि कर्माण्यपि, विष्णोः कर्माण

वाचक्नवीप्रभृतीनामपि ब्रह्मवित्त्वश्रुत्युपळच्छेः । संवर्त्तप्रभृतीनां च नग्नचर्यादियोगाद्नपेक्षिताश्रमकर्मणामपि महायोगित्वस्मरणात् । विधुरादीनामविरुद्धैः पुरुषमात्रसम्बन्धिभर्धर्मविशेषैर्विद्यानुब्रह-स्मरणाच । तेषामण्यस्यधिकार इति निर्णयमाहुः । अन्तराळवर्त्ति-त्वापेक्षया आश्रमित्वं ज्यायो विद्यासाधनमिति चाहुः ॥ तत्रोदासीना वयम् ॥ ३८॥ ३॥

तद्भृतस्य तु नातङ्गाचो जैमिनेरापि नियमातद्र्पाभावेश्यः । अधिकरणमवतारचिन्त । \* अथेत्यादि \* । \* कदाचित् सायुज्य-मस्ति, न चेति साधनभक्तिपरिपाकद्शायामक्षरसायुज्यमस्ति न चेत्यर्थः। \* तस्य चेति \* । साधनस्य । सिद्धान्तं चक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* तुशब्देनेत्यादि \* । तेन नैकात्मतां मे स्पृहयन्तीत्यादीनां भक्तमुक्तिवोधकानां वाक्यानां न विरोध इति बोधितम् । मर्यादा-सहितपुष्टौ पुरुषोत्तमसायुज्य एव पर्यवसानादिति । \* यदि कदाचिन

पद्मतिति मन्त्रेण निरूप्य पुनः पूर्वोक्तलीलास्थानं,तद्विष्णोः परमं पदमिति पदेनानूच तस्य निसत्वनिरूपणायोच्यते, सदा पश्यान्त स्राय इति सुरयो विद्वांसः पुरुषोत्तमज्ञानवन्त इति यावत । तच भक्तयैवेति सुरिपदेन भक्ता उच्यन्ते । तथाच भक्तानां सार्वदिक-दर्शनं नियम्यते, सदेति पदेन । एतं सति पुष्टिमार्गीयभगवद्भावं माप्तस्य मुक्तावुच्यमानायां तिनयमो भज्येतेसर्थः । यचोक्तं सा-धनावस्थायामुत्तमावस्थारूपत्वं परं तदीयत्वस्य फलं मुक्तिरेवेति तत्राहाऽतदूपेति । उक्तभगवदीयत्वं न साधनद्भपमपि तु मुक्तेरिप फलक्ष्पम "मुक्तानामपि सिद्धानां नारायणपरायणः। सुदुर्छभः मज्ञान्ताऽऽत्मा" इति वाक्याद । "यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा ये-Sस्य हृदि श्रिताः। अथ मन्यों Sमृतो भनसत्र ब्रह्म समञ्जुत" इति श्रुया अमृतस्य मुक्तस्य ब्रह्मस्वरूपभोग उच्यते । स च, यमेवैष वणुत इति श्रुतेभगवदीयत्वसाध्य एवेति स्पष्टफलत्वमस्यातोऽतदू-पत्वम् । किञ्च । फलं हि साधनादुत्तमं भवति । भगवदीयत्वादु-त्तमस्यार्थस्याभावादिप न मुक्तिवेक्तुमुचिता । तदुक्तं श्रीभागवते पञ्चमस्कन्धे पूर्वे भक्तिस्वरूपं निरूप्य, तयैव परया निर्हत्त्या ह्यप-वर्गमात्यन्तिकं परमपुरुषार्थमपि स्वयमासादितं नो एवाद्रियन्ते भगवदीयत्वेनैव परिसमाप्तसर्वार्था इति ॥ ३९ ॥

दिति \*। अनेकजन्मसुविहितकर्मकरणेन भगवत्तोषे जाते । \* त-श्चियम इति \* सार्वदिकदर्शननियमः । पुष्टिमार्गीयमगवतीयत्वस्य मुक्तिफलक्षपत्वे श्चिति दर्शयन्ति \* यदा सर्वे इत्यादि \*। इयं शारीर-ब्राह्मणस्था । तत्र अकामयमानं कर्त्तारमुपक्रम्य ताहशस्य प्राणानु-रक्षमणं ब्रह्मीव सन् ब्रह्माप्येतीति ब्रह्मणि लयं चोकत्वा लयस्कर्षं वि-वेक्तुं तदेष श्लोको भवतीति प्रतिश्चाय, यदा सर्वे इति पठचते । तत्र सर्वकामप्रमोके अस्याऽमृतत्वभवनमुक्त्वा, अत्र पत्रह्मोक पव, ब्रह्म नचाधिकारिकमपि पतनानुमानात् तद्योगात् ॥४०॥

अथेदं विचार्यते। ध्रुवायेव ब्रह्मादिलोकाधिकारं दत्वा तत्म-भ्वन्थिफलं ददाांत. न वेति । तत्र नेसाह । नचेति । तत्र हेतुः । पतनानुमानादिति । आब्रह्मभवनाल्लोकाः पुनगवर्त्तिनोऽर्ज्जुने-

समद्दुतं इत्यंनन सोऽद्दुतं इत्यंत्रवादा भोजने इति धातारंव विकरणपद्वयत्ययाभ्यां प्रयोगात्तस्येवाथां गृह्यत इति मुक्तस्य ब्रह्मस्वरूपभोग एवात्राच्यते। स च, यमवेति श्रुत्यन्तरंकवाक्यत्या तथाऽवधायंते इति मुक्तिफलरूपत्वाक्त तस्य मुक्तिसाधनरूपत्वमित्यथः। तेन, अतद्रुप इति भावप्रधानो निर्देश इति योधितमः। न च
सुपुप्युक्तान्त्योभेदेनेत्यत्रयं वाजसनेयिश्रुतिरकामयमानस्येत्यारभ्य
ब्रह्म समद्गुत इत्यन्तं सुपुप्तिपरत्वेन भाष्य एव व्याख्यातेति कथमत्रेवमुच्यत इति दाङ्क्यमः। याज्ञवल्केन शिष्टतया तत्र सुपुप्तिमोक्षावस्थे वोधिते इति वोधनार्धे तत्र तथा व्याख्यानं, न तु ।सद्धान्तवोधनार्यति तत्रेव मया द्युत्पादितत्वादिति। दोपं स्फुटमः। यद्यप्यतीतपादे लिङ्गभूयस्त्वाधिकरणस्थेऽनुवन्धादिस्त्रेऽयमथी निर्णातस्तयापि सर्वोत्यभाववत एव निर्णोतो, न तु पुष्टमर्यादामार्गीयभगवद्वक्तस्यापीति न पुनरुक्तिरिति क्षेयम्।

अन्ये तु अत्र ऊर्ध्वरेतआश्रमात् कथमपि पुनराश्रमान्तरं भवति न वेति संशये जेन सुत्रेण तद्भावः साध्यत इत्याहुः । तद्-स्माकमपि संमतम् । यत्तु जैमिनिपदमैकमत्यवाधनायत्याहुः । तत् तद्शेने तद्विचाराद्शेनाच्छिष्यत्वेन तत्सम्मतिप्रदर्शनप्रयोजनामा-वाद्येति न रोचिष्णु ॥ ३९ ॥

नचाधिकारिकमपि पतनानुमानात्तदयोगात्॥ अधिकरणमव-तारयन्ति । \* अथेन्यादि \* । \* अथेदं विचार्यत इति \* । पुष्टिम-र्यादामागीयफलविचारोत्तरं मर्यादापुष्टस्य फलं विचार्यत इत्यर्थः । \* तत्सम्बन्धीति \* अधिकारसम्बन्धि । सिद्धान्तमाहुः । \* तत्न नेत्यादि \* ईदशे सन्देहे भ्रुवायेव ददातीति पूर्वपक्षे नेत्याहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । \* आब्रह्मेत्यादि \* । सुत्रयाजना तु, आधिकारिकं ति स्मृतेरिसर्थः । फलस्य सावधिकत्वादिति भावः । किञ्च ता-दशे भगवदिये यजनाऽयोगादिष न तथा । अथवा । ताद्रशस्य सदा भक्तिरसानुभवात्तदितिरिक्तस्यानपेक्षणादन्येषां फलानां स-म्बन्धाभावादिसर्थः ॥ ४० ॥

उपपूर्वमिप त्वेके भावमशनवत्तदुक्तम् ॥ ४१॥
एके भक्ता आधिकारिके फले पतनमात्रं न हेयत्वपयोजकिषाति वदन्स्य त्यपूर्वं पतनमेव तिदिति वदन्ति । भिक्तभावाच्चुतेः। अधिकारसमासौ भगवदनुष्रहाशाऽपि कदाचित सम्भवतित्युपपतनं तत्व। सुक्तौ त्वपुनराद्यत्तर्भोक्तिरसाशाऽपि नेति महापतनमेव सेति भावः। तेन निषिद्धकर्मफलतुल्यत्वं शापितं भवति।
अत एव श्रीभागवते ''नारायणपरा लोके न कुतश्चन विभ्यति।
स्वर्गापवर्गनरकेष्वपि तुल्यार्थदर्शिन" इति गीयते । भिक्तमार्गे तु
स्नाक्षात्मङ्गाभावेऽपि तदीयभावसात्रमप्यशनवत् साक्षाद्भगवत्स्व-

फलं चकारादाधिकारमपि न, पुष्टिमार्गीयंभ्यो न ददाखेव । कुतः । पननानुमात् । अनुनीयते अतिरनेनेत्यनुमानं स्मृतिः पतनबोधकम-नुमानं पतनानुमानं तस्मात् । रोषा तु स्फुटा । तर्हि, भ्रुवाय कथं दत्तवानिति तु न राङ्क्यम्।

द्वितीयस्कन्धे, ते वै विदन्त्यतितरन्ति च योगमायामिति भगवद्योगमायाज्ञानरूपसाधनान्तरस्य ध्रुवे उक्तत्वेन, नैच्छन्मुक्ति-पतेमुक्तिं पश्चान्तापमुपेथिवानिति वाक्येन च तस्य मुमुश्चतया मर्या-दामार्गीयत्वावगमात् । ये पुनः पुष्टावङ्गीकृतास्तेषां तु मुक्तावप्या-काङ्काराहित्यान्तामेव न ददातीति दूरापेतमाधिकारिकमित्यर्थः । किञ्च तस्यापि तत्र मुक्तिरेव मायातरणरूपा फलत्वंनोच्यते, न तु भक्तिफलमतो न दोषः । भक्तस्वरूपविचारेणार्थान्तरं तद्योगपद-स्याहु । \* अथवेत्यादि ॥ ४०॥

उपपूर्वमपि त्वके भावमशनवत्तयुक्तम् ॥ उक्तेऽर्थे हेत्वन्तर-माहेत्यारायेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* एकं इत्यादि \* । स्प्रभोगवदेव मन्यते। तदुक्तं श्रीभागवते, अथ इ वा व तवेसादि-ना । सासाद्भगवद्भोगो सीयन्यानम्मावित इति सङ्कालिरामाया-इ । तदुक्तामिति। सीऽञ्नुते स्प्रीच कानाव तद ब्रह्मणः विषश्चि-हेति, अत्र ब्रह्मनयक्तुत इसादिश्चित्यु माक्षाद्बश्यस्वन्यभगवान-सुक्तमिस्रथे: ॥ ४१ ॥

बहिस्तू नयथापि समृतेराचाराच ॥ ४२ ॥

अथेदं चिन्सते । प्रचुरभगवद्भावमात्रदरः माक्षातः स्वच्य-भोगवतो वा गृहसागः कर्त्तव्यो न देति फलस्य निस्नाकेति प-क्षव्यवच्छेदाय, मुद्रात्तीयातयामानां न वन्याय गृहः मता इति वा-

अथ ह वा वेति \* इदं गदं पष्टस्कन्धे नवमाव्याये अथ ह वा व तव महिमाऽमृतरसममुद्रविष्हपा सङ्ब्वळीड्या स्वमनिस निष्णन्दमाः नानवरतसुखेन विस्मृतदृष्टश्चुतविषयसुखळेशानासः परमभागवता एकान्तिनो मगवति मर्वभृतसुहृद्दि सर्वात्मिन नित्रणं निरन्तर्रानर्नृतमन्त्रसः कथमु हवा पते मधुमथन पुनः खार्थकुशलाः ह्यात्मीप्रयसुहृदः साधवस्त्वच्चरणाऽम्बुजानुमेवां ।वस्नुजन्ति, न यत्र पुनर्यं संसार-पर्यावर्त्त इति । तथाच पूर्णानुत्रहभाजनानामेव भनवत्परायणत्वा-त् तेपामाधिकारिकं फलमधिकारं च तुच्छत्वास ददाति, किन्तु भ-गवलुकिषु नित्यमक्षरात्मकं सेवानुहृषं देहमन्तर्भजनानन्दानुभवं च द्रातिस्येतादशं मर्यादापुष्टानां फलमिति सिद्धम् । पतेन भक्तिमार्गे मध्यमजवन्याधिकारिणोरिष ज्ञानफलतः फलोत्कर्षाद्विमार्ग उत्क्र-ष्ट इत्यिष सिद्धम् ॥ ४१॥ ५॥

वहिस्त्मयथापि स्मृतेराचाराच ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः । 
\* अथेदमित्यादि \* । अथ भक्तिमागीयमध्यमज्ञघन्ययोः फलविचारोत्तरं मध्यमस्य त्यागरूपं साधनं चिन्त्यत इत्यर्थः । मध्यमत्वं 
विशदयन्तः संशयादिकमाहुः । \* प्रचुरत्यादि \* । अत्राधिकारिद्ययस्योक्तत्वाद् द्विविधपूर्वपक्षव्यवच्छेदार्थस्तु शब्द इत्याशयेनाहुः । 
\* फलस्येत्यादि \* । महात्तंत्यादि च \* ।

क्याद् वन्धकत्वेन साज्य इति पक्षव्यवच्छेदाय च तुशब्दः। भाव-मात्रे साक्षात्मभुसम्बन्धे वोभयथापि गृहाद् बहिर्गमनं गृहसाग् इति यावत् । स आवश्यकः । तत्र ममाणमाह । स्मृतेरिसादि । त्वं तु सर्वे परिस्रज्य स्नेहं स्वजनवन्धुषु । मय्यावेश्य मनः स-म्यक् समद्दित्वचरस्व गामिसादिस्मृतिभगवद्भाववतस्तत्सङ्गविशिष्ट-स्यापि वहिर्गमनमाह। तदाचारोऽपि तथेव श्रूयतेऽतस्तथा। अत्राय-माश्यः। आश्रमधर्मत्वेन गृहसागो यदहरेवेसादिश्रुतिभ्यः पूर्व-मुपपादितोऽपि यद्धुना पुनरुच्यते तेन तदितिरिक्तोऽयिमिति झा-यते। तथाचोक्तवाक्यान्मुमुस्रुमुक्तिप्रतिबन्धकत्वाभावेऽपि व्यासङ्ग-स्य तत्रावश्यकत्वादुक्तोभयोरप्यनवरतं प्रभुरसास्वादे प्रतिबन्धक-त्वेन तस्य तत्त्यागस्य विप्रयोगरसानुभावकत्वेन च स कर्त्तव्यः। यद्यपि स्वेष्टान्तरायत्वेन स्वत एव तत्तसागो भावी तथाप्याश्रमादा-श्रमं गच्छेदिति वाक्यादत्राश्रमान्तरत्वाभावेन सागस्याऽविद्वित-त्वशङ्काभावायेयमुक्तिरिति ॥ ४२ ॥

<sup>\*</sup> अतस्तथेति \* उक्तप्रमाणप्राप्तत्वात्त्यागः कर्त्तव्य इत्यर्थः। उद्भवस्य मध्यमाधिकारित्वं तु, उद्भवादिमध्यमभावबोधकाय नम इति ना-मावल्ल्यां स्फुटम्। पुनरुक्तिपरिहाराय तदाशयमाहुः \* अत्रेत्यादि \* \* \*पूर्वमिति \*। उर्ध्वरेतः स्त्रे। \* उक्तवाक्यादिति \*। महार्त्तायातया-नामिति वाक्यात्। \* तस्येति \*। गृहस्य। \* इयमुक्तिरिति \*। अनेन स्त्रेणानुज्ञा। तथाचाश्रमान्तरुष्ठपत्वाभावेन स्मृत्यन्तरोक्तत्वाभावेऽपि। पकादशस्कन्धेऽष्टादशाध्याये "यदा कर्मावपाकेषु लोक्षेषु निरयात्मसु। विरागो जायते सम्यङ् न्यस्ताग्निः प्रवजन्तत्व" इत्यादिषोडशभः श्रांकैस्त्रिदण्डं सन्त्यासमुक्ता, ततो, "ज्ञानिष्ठो विरक्तो वा मद्धको वानपेक्षकः। सल्ङ्गानाश्रमांस्त्यका चरदिविष्ठो चर्त्यादिभारेकादशमिरकादशभिक्षानिष्ठस्य भक्तम्य च तहित्रिकः

## स्वामिनः फलश्रुतेरित्यात्रेयः ॥ १३ ॥

पुष्टिमार्गीयभक्तस्य विहितन्वादिति ज्ञानमययोजकम् । तत्र हेतुः—तस्य भक्तिमार्गम्वामिनः श्रीगोकुलेशादेव फलस्य श्रुतेरतो विहर्गमनं न मायनन्वेनात्र कार्यीमिति भावः । अत्र. यमवेष दृणुत इति श्रुतिरतुमन्येया । एतदनुपद्मेव पत्र्यते । नायमान्मा वल्ही-नेन लभ्य इति । अत्र भगवद्गणानन्तरमपि जीववलं कतमद्, यद्-पेक्षो भगवल्लाभ इति जिज्ञामायां मर्वात्मभाव एव वल्लमिति नि-णीयते । तस्येव मर्यादावलोपमईकत्वाद्धगवद्गशिकारहेतुत्वाच्च । वजनीमन्तिनीनां प्रभुवचनातिक्रममपि कृत्वा स्वष्पपरिग्रहम्तद्व-लेनैव यत इत्यात्रेय आचार्यो मनुते । इद्यात्राभिनेतम् । सर्वात्म-भावस्य यद् वलं, तत्तदात्मकस्य प्रभारेव तस्य चायं स्वभावो यदन्यन्न रोचते। अत एव व्यवपरिदृद्वद्वेनद्ववनिकरणप्रचारप्रो-

संन्यास उक्तः। तद्वोधनायेदं कथनिमत्यर्थः।एतस्य प्रपञ्चः संन्यास-निर्णयत्रन्थादवगनतन्यः ॥ ४२ ॥

स्वामिनः फलश्रुतेरित्यात्रेयः ॥ ननु मिक्तमार्गायत्यागो मध्यमस्य कर्चव्यत्वेतोक इत्याकाङ्कायामिदं सूत्रं प्रववृत इत्याद्यायेन
ब्याकुर्वेन्ति । \* पुण्लियादि \* । \* विद्वितत्वादिति \* । विद्वितत्वेन
झानम् । तथात्वेन फलसाधकत्वञ्चानं च । \* साधनत्वेनित \* फलप्राप्तिसाधनत्वेन । \* अत्रेति \* । स्वामिन एव फलमित्यस्मिन्नथें
नायमात्मा बलहीनेनेति वाक्यार्थस्य गुणे।पसंहारपाद् एव विचारितत्वाक्तद्विचाराऽत्र न कियते। \* तस्येव मर्यादेत्यादि \* "धर्मः सत्यद्योपेतो विद्या वा तपसान्विता । मञ्जक्तापेतमात्मानं न सम्यक्
प्रपुनाति हीति । न साध्यति मां योगो न सांख्यं धर्म उद्भव । न
स्वाध्यायस्तपस्त्यागो यथा भिक्तममार्जिते"त्येकादशस्कनधीयवाक्याभ्यां तथात्वादित्यथः। \* तदात्मकस्येति \* । सर्वात्ममावात्मकस्य । \* अन्यदिति \* । भगवदितिरिक्तम् । सिद्धमाद्वः। \* अत

च्छ छत्केवलभावाऽम्भोधिवचनवीचयो गीयन्ते—यर्ह्यम्बुजाक्ष तव पादतलमस्माक्ष्म तत्मभृति नान्यसमक्षं स्थातुं पार्याम इसादयः। अतस्स्रागस्तु पृष्ठलम्भ इवायातीति न तदर्थं यतनीयमिति विष्ण-वतारत्वेन पुरुषोत्तमभावस्वरूपज्ञोऽयमिति तथा ॥ ४३ ॥

आर्त्विज्यमित्यौडुलोमिस्तस्मै हि परिक्रीयते ॥४४॥

सर्वसागपूर्वकं यद् विहः प्रभुसमीपगमनं भक्तस्य तदार्ति-ज्यमृत्विक्कमेंवेसौडुलोमिराचार्यो मन्यते । तस्यायमभिसिन्धः । यजमानो हि स्वेष्टिसिद्धचर्थमृत्विज आदौ दृणुते । प्रकृते च, य-मेवैष दृणुत इति श्रुतेस्तस्मादेकाकी न रमत इति श्रुतेश्च स्वकी-हार्थे भगवान स्वचिकीर्षिततत्तल्लीलानुरूपाजीवान दृणुते । यूनः स्थिविरान वेति विकल्पादेकरूपाणां यथा सोमादिषु वरणं तथा सर्वात्मभाववच्चेनैकरूपाणामेवात्र वरणम् । तत्र यथा स्वी-यस्वीयतदङ्गमात्रकरणं तेषां तथेतरसम्बन्धनिवर्चनपूर्वकं तेद्राग्य-समर्पकत्वमत्र। तदुक्तं भगवता, यदा पुमास्सक्तसमस्तकर्मा निवेदि-

इत्यादि \* । तथाचोत्तमस्य स्वत एव गृहत्यागः सम्भवतीत्यतो नोक्त इत्यर्थः । नन्वात्रेयस्य कथमेवं मक्तिमार्गीयभावस्वरूपज्ञानं येन गृहत्यागयतं ानवेधतीत्यत आहुः । \* विष्णवतारेत्यादि \* । "अत्रे-रपत्यमभिकाङ्कत आह तुष्टे। दत्तो मयाऽहमिति यद्भगवान् स इत्त" इति द्वितीयस्कन्धवाक्याद्दवतारत्वेन तथेत्यर्थः ॥ ४३॥

आर्त्विज्यमित्यौडुलोमिस्तस्मै हि परिकीयते ॥ औडुलोम्या-रायमाहुः । \* तस्यायमित्यादि \* । यूनः स्थावरान् वेति \* । सर्वान् यूनः सर्वान् स्थावर न् वा । \* तत्रेति \* । सोमादियागे । \* अवे-ति \* । माक्तमागीयलीलायाम् । तत्र सम्मातमाहुः । \* तदुक्तमि-त्यादि \* । यदा पुमानिति वाक्यम् । प्रकादशस्कन्धे ऊनिविशाध्या- तात्मा विचिकीर्षितो म इति । अत्र पृत्रेपदेनेतर्मम्बन्धनिवर्त्तनोस्याः सर्वात्मभाव उक्तोः भवति । तद्नन्तरमात्मानवेदने मति तद्रिषयकलीलाकरणेच्छाविषयः सम्भवति । अन्तरङ्गलीलामवेदानमच्छायां विशेषः । तम्मात् मृष्ट्रक्तमान्तिच्यमिति । एतेन. न ददाति न पचतिसादिश्चतेर्यथा मोमादो द्रीतितम्य तद्यागेतर्धमनिद्यत्तिः म एव परमो धर्मो यतम्तथा पुरुषोत्तमस्योक्तभक्तेः सह
रमणमेव मार्वदिकम्. एतदेव च महन्महत्त्वमिति चृचितं भवति ।
पञ्चते भक्तानामृत्विक्त्वेन निद्यपणे हेतुत्वेन नात्पर्यान्तरमप्याह ।
तस्म यजमानारव्यकमिताङ्कत्वाय ऋत्विक् परिक्रीयते । वरणेन
स्वकार्यमात्रोपयोगित्वाय स्वीयः क्रियते तथा प्रकृतेऽपि ।

येऽस्ति। तद् व्याकुवेन्ति। \* अत्रत्यादि \* । \* पूर्वपदेनेति \* । त्यक्तसमस्त्रक्रमेति पद्नेनरसम्बन्धनिवर्त्तनात्त्वा मिक्तमार्गीयं विन्गादमावेकदेशः सर्वात्मभाव उक्तां भवति। नचायं ज्ञानमार्गीय इति वक्तुं शक्यः। अत्रे तिवंदितात्मपदात् । तद्नन्तरमात्मिविदेने सिति। विचिक्तीर्पितो निवेदितात्माजीवविषयकळीळाकरणच्छाावप्यः स निवेदितात्मा जीवो भवति विचिक्तार्पितात्मे जीवो भवति विचक्तिर्पितपदे व्युपसर्गेण अन्तरङ्गळीळाप्रवेशनक्तमे विशेष इच्छायां वेष्यते । एतदुत्तराद्धं तु तद्गादम्वत्वं प्रतिपद्यमानो मयात्मभूयाय च कल्पते वै इत्यस्ति। तद्र्थस्तु यदैवं भवति तद्रा अमृतत्वं ब्रह्मभावं वह्नचयोगोळकन्यायेन प्रतिपद्यमानः सन् मया सह कल्पते कामाशनसमर्थो भवात । च पुनः आत्मभूयाय खक्षपेणावतारेणिति न्यायेन मद्रात्मत्वाय कल्पत इति। क्वचित्तु, यद्रा पुमानित्यत्र मत्त्यां यदेति मुळे पाठस्तद्राऽप्यथे न कोऽपि विशेषः।

तदेनत्स्त्रार्थत्वेन निगमयन्ति \* तस्मादित्यादि \* आर्टिंज्यपदमेवं व्याख्याय तत्सुचिनमर्थमाहुः । \* एतेनेत्यादि \* । \* एतदेव च मह-त्वमिति \* । रमणे सार्वदिकत्वमेव च मिक्तमार्गे उत्कर्षः । सूत्रशेषं व्याकुर्वन्ति । \* प्रकृत इत्यादि \* । \* तथा प्रकृत इति \* चिकार्षि- नच, किच् कल्याण्यो दक्षिणा इति पश्चवचनात्तदर्थेव तत्प्रद्यात्तरत्र हु स्वतः पुरुषार्थत्वेन भगवदर्था प्रदित्तरतो वैपम्यमिति वाच्यम् । नीरागस्यापि वरणसमये तत्प्रश्चस्यावश्यकत्वात्तयेव दक्षिणादान-मध्यन्यथा निरङ्गत्वापत्तेः । प्रकृतेऽपि भक्तानां स्नेहादेव प्रदित्तर्भ-गवान् स्वानुभवार्थमेव ताननुभावयतीति न वैषम्यम् ॥ ४४ ॥

#### श्रुतेश्च ॥ ४५ ॥

अथर्वणोपनिषत्सु पत्र्यते भक्तिरस्य भजनं तदिहासुत्रोपाधि-नैराक्येनैवासुष्मिन मनःकल्पनमेतदेव च नैष्कर्म्यीमित ॥

तलीलासाङ्गत्वाय तत्तद्भक्तवरणिमत्यर्थः । स्मृतिषु याजनस्य वृत्ति-मध्ये गणनादार्त्विज्ये स्वार्थमेव प्रवृत्तेभजनस्य च भगवद्र्थत्वेन त-दभावात् तद्वैषम्यमाराङ्क्य परिहरन्ति । % नचेत्यादि % । % नीरा-गस्येति % याजनेन वृत्तिमिनच्छतः । % आवश्यकत्वादिति \* वै-धत्वेनावश्यकत्वात् । \* तथैवेति \* वैधत्वेन । % अनुभावयतीति \* लीला अनुभावयति । तथाच यथा तत्र वैधत्वमेव तादशप्रश्नादिप्र-वृत्तिप्रयोजकमेवमत्र निरुपिधस्नेहो यथा तत्र तद्दानेन कर्मसाङ्गता तथात्र खलीलानुभावनमतो न वैषम्यमित्यर्थः । तथाच भगवदि-च्छायां सत्यामुत्तमस्य गृहत्यागः कर्त्तव्योऽन्यथा तु न कर्त्तव्यो यज-मानाधीनर्त्विग्वत्तादशस्य केवलं प्रश्वधीनत्वादिच्छा चानियताऽतो नोक्त इत्योद्धलोमेराशय इति बोध्यम् ॥ ४४ ॥

श्रुतेश्च ॥ व्याकुर्वन्ति । ३ अथर्वणेत्यादिः ३ तथाचात्र वि-हिताया भक्तेः सन्न्यासरूपताया उक्तत्वाद् बुद्धिपूर्वकं तत्करणमा-वश्यकं, न तु त्यागस्यापि, श्रुतौ तावन्मात्रस्येव कथनादिति व्यास-मतिमित्यर्थः । तेनात्र भक्तिमार्गे साधनपरिपाकदशायां द्विविधः स-न्यासः । अत्यन्तसिद्धानां विगादभावस्वाभाव्यादेव प्राप्तो यथा वजमकानामतः सोऽवैधः । तत ईषन्त्यूनां तु विरहानुभवार्थे कर्त्त-व्यो यथा श्रीमदुद्धवानाम् । स वैधः । त्वं तु सर्वे परित्यज्येति, म-द्धकोवाऽनपंक्षकः, सिळङ्कानाश्रमास्त्यका चरेदविधिगोचर इत्यादि- भक्तिमार्गप्रचारकहृद्यो वादग्यणः । मानं भागवतं तत्र तेनैवं ज्ञेयमुक्तमः ॥ ॥ ४० ॥

बाक्यतः प्राप्तत्वातः । जावण्यतौ नाश्रमस्पाविति तृपपादिगते। न कोऽपि सन्देहः ॥ नन्वजान्यैः परामशीदिभुजेष्वाश्रमन्यं सन्यायं विचार्य, अन्तरा चाऽपीति मृत्रे विधुराई।नामपि तस्य कर्लंदरना विचारिता, महायागिनां नम्नचर्यादिकं च । तहनाविकरंग व क ध्वेरेतोक्ष्य आश्चमेक्ष्यः प्रच्युतमावश्च विचारितः । तस्मने चाश्रमार त्मक एव मंख्यासी विविद्याविद्धहशामेदेनेति तदेवाच छते। तः-द्रियत इत्याकाङ्कायामाहुः। \* भक्तीत्यादि \* । "अनर्थापदामै सा-क्षाद भक्तियागमयोक्षेत्रे । लोकस्याजानतो व्यासश्चके सात्वतसंहिता-म् इति श्रीसागवतवाक्याद्वागवते पुराणमेव सर्वे तत्र व्यासस्य ताहशत्वे मानं प्रमितिजनकम् । तेन हेतुना उत्तमेर्मकावविद्यातिण-रेवं क्षेयम् । यद्यपि प्रकारान्तरेण व्याख्यात्भिरुक्तेः सुबदर्वके-र्ज्ञानमागीयो द्विविधोऽपि संन्यासो व्याख्यातस्तथापि विदेशिकायाँ कालदोपेणापचारदोपस्य तेरेव दर्शितत्वात् । आन्तर्रशसन्यासावे बहिलिङ्गमात्रस्थापने च, "गृहस्थस्य क्रियात्यागो वतत्यानो वडी-रपि । तपस्विना प्रामवासो भिक्षोरिन्द्रियळील्यता । आश्रमाध्याद्या ह्येते खरवाश्रमविडम्बकाः । देवमायाविमृढाँस्तानुपेक्षेतारुकम्पये दि सप्तमस्कन्धीयनारद्वाक्ये "मौनानीहानिलायामा दण्डा वान्ट्रहेवत-साम्। यस्येतं न भवन्त्यङ्ग वेणुभिनं भवेद्यतिरि त्येकाद्दीयनगः-वहाक्ये च ताहरास्य निन्दितत्वात् । विद्वदशायां चेदानीं दुर्घट-त्वात् तदनाहत्य भक्तिमागीय एव साधनपरिपाकदशायां कर्त्तव्यो, न त्वन्यथापीत्यर्थः॥

अन्ये तु, आत्रयादिस्त्रत्रये अङ्गोपासनानां यजमानकर्मत्यं वार्त्विक्कर्मत्वं वेति संशये, आत्रेयमते यजमानकर्मत्वमां दुरुोमिमते ऋत्विक्कर्मत्वं तदेव च युक्तमिति व्यवस्थापयन्ति ।

तत्रोदासीना वयम् । अप्रासिङ्गकत्वेनारुच्यत्वादिति ॥ ४५ ॥ ६ ॥

# लहक्किन्तरविधिः पक्षेण तृतीयं तद्यते। विष्यादिवद् ॥ <mark>१६ ॥</mark>

नतु यमेनेति श्रुतिः सायनान्तरित्यपूर्वकं वरणस्येतसायनः त्वमाह । तस्मादेवावच्छान्तो दान्त अपरतिस्तित् अद्धादिनो भूत्वाऽऽत्मन्यवात्मानं पञ्योदिति श्रुतिः सायनान्तरम्प्याह । एवं विरोधे श्रुतित्वाधिरोपात किपाहरणीयं, किं नेति संवाये साधनान्तरिष्ये श्रुतित्वाधिरोपात किपाहरणीयं, किं नेति संवाये साधनान्तरिविधिरेवादरणीयोऽन्यथा शास्त्रवैयथ्यं स्यादिति माप्ते, उच्यत्ते । सहकार्यन्तरिविधिरेति । मर्याद्यपुष्टिभेदेन वरणं द्विधीच्यते । तत्र सहकार्यन्तरिविधिरेतु मर्याद्यपित्रेणोच्यते । पुष्टी तु नान्यपिने स्वति न विरोधियन्योऽपि । अपरं च साधनं हि कायिकं वाधिकं मानसिकं च विधीयते । तत्र मनतेवास्व्यधिति श्रुतेस्तृतीयं मुख्यम् । तद्यपि ताजदेव मार्यादिकस्यापि विधेयत्वेन कर्त्तव्यम् । यावत्सेनहे न भवति । यतस्तद्वदः स्नेहवत्तरद्धकं तृतीयं साधनपि विध्यदिवत । यथा तद्वतो विधिर्थवादो वा मर्यावाययोजकन

सहकार्यन्तरिवाधिः पक्षेण तृतीयं तद्वतो विध्याद्वित् ॥ एवं भक्तिमार्गीयस्य गृहत्यागावश्यकत्वे साधिने तद्वत्साधनान्तरं श-मादिरूपमप्यायातीति तद्वयवस्थां योधियतुमिद्मधिकरणमित्या-शयेन तद्वतारयन्ति —

<sup>\*</sup> नजु यमेवेत्यादि \* । \* व्याकुर्वन्ति \* । \* मर्यादेत्यादि \* \* नान्यापेक्षेति \* । नाऽयमात्मा वल्रहानेन लक्ष्य इति श्रुत्युक्ता-दन्यस्याऽनपेक्षा । नन्वेतानि शमादीन्यन्तरङ्गाणि मानसानि साध-नानि किमिति पाक्षिकाणि क्रियन्त इत्यत आहुः \* अपरं चेत्यादि \* । विधीयन्त इति । तमेतं वेदालुवचनेन, शान्तो दान्त इत्यादिवाक्यं-विधीयन्ते । \* तृतीयमिति \* । शान्ताहिवाक्योक्तम् \* । \* विध्या-दिवदिति \* । विधिश्च तदादिश्च विध्यादी तद्वत् । प्रथमार्थे वितः । तथाच पित्रादी सहजस्नेहवता यथा तत्सेवाविधिस्तत्फल्योधको-

स्तस्य स्वत एव सम्भवात्तथा भगवत्त्राप्ताविद्मिसर्थः । कैमृतिक-न्यायेन पूर्वयोरत्रयोजकत्वमेतच्छेपत्वादेवायास्यतीति तृतीयमे-वोक्तम् ॥ ४६ ॥

कृत्स्नभावात्तु गृहिणोपसंहारः ॥ ४७ ॥

ननु विहस्त्भयथेखादिना भगवदीयस्य गृहसाग आवश्यक इति निकापतम् । छान्दोग्ये त्वाचार्यकुलादित्युपक्रस्य छान्दोग्ये त्वाचार्यकुलादेत्युपक्रस्य छान्दोग्योपितपदन्ते आचार्यकुलादेदमधीस गुरोः कर्मातिशेषणातिसमाहस्य छुदुन्वेधचौ देशे स्वाध्यायमधीयानो धार्मिकान् विद्यदान्त्यिन सर्वेन्द्रियाणि सम्मतिष्ठाप्य आहिःसन् सर्वाणि भृतान्यन्यत्र तीर्थेश्यः स खरेववं वर्त्तयन् यावदायुपं ब्रह्मछोकप्रमित्तम्पचते । स्व पुनरावर्त्तते नच पुनरावर्त्तते । इदं विषयवाक्यम्। ब्रह्मछोकप्रमित्तम्पचत इति गृहिणोपसंहारः कृतः वाजसनेतिशाखायां च तद्ध, स्म वै तत्पूर्वे ब्राह्मणा अनुचाना विद्वान्सः प्रजां न कामयन्त इत्युपक्रम्याय भिक्षाचर्य चरन्तीति पठयन्ते । एवं सति विकल्पे सम्भवत्युपसंहारस्य तात्पर्यम् । सागोक्ति-स्तु ब्रह्मेताहशं यद्धं सर्वं सज्यत इति स्तुतिपरेति भाते गृहिणोन्स्तु ब्रह्मेताहशं यद्धं सर्वं सज्यत इति स्तुतिपरेति भाते ग्राहिणोन्स्तु ब्रह्मेताहशं यद्धं सर्वं सज्यत इति स्तुतिपरेति भाते ग्राहिणोन्

कृत्स्नभावात्तु गृहिणोपसंहारः ॥ पूर्वाधिकरणोक्तं दृढीकर्तुं किञ्चिदाक्षिण्य समाधत्ते इत्यारायेन सूत्रमवतारयन्ति । \* ननु

Sर्थवादो वा न तत्प्रवृत्तिप्रयोजकस्तस्य तत्र स्वत एव प्रवृत्तिसम्भवान्त् । तथा भगवत्प्राप्त्यर्थिमदं रामादिकं स्वभावादेव सम्भवतिति न तद्धं वाक्यापेक्षा । अतो भक्तिदाढर्थेच्छुं प्रत्येवेदं विधेयं, न तु ह- हभक्तिमन्तं प्रतीति तथेत्यर्थः । तेन पुष्टिमार्गे वरणमात्रमेव साधन-म् । मर्यादामार्गे एव त्वन्याकाङ्कोति सिद्धम् ॥ ४६ ॥

पसंहारे हेतुत्वेन तात्पर्यमाह । क्रत्स्नेति । सागे वाङ्गनसोरेव मन् गर्वात विनियोगो न सर्वेन्द्रियाणाम् । ग्रहिणस्तु सर्वेः भकारैर्भजनं भवतीति । परिजनश्च क्रुतार्थो भवतीति च भजने क्रत्स्नता भव-

वहिरित्यादि \*। \* तात्पर्यमाहेति \*। उक्तश्रुतेस्तात्पर्यमाहेत्यर्थः। श्चत्यर्थस्तु-आचार्यकुलाद् गुरुगृहाद्, गुर्वभावे तत्पत्न्यां तत्पुत्रे तद-गोंत्रे वा ब्रह्मचर्यमिति ज्ञापयितुं कुलपद्म । वेदमधीत्य गुरोः कर्मान तिशेषेण गुरोः सेवारूपं यत्कर्म तत् कृत्वा ततोऽतिशेषोऽवशेषो यः कालस्तेन कालेन वेदाध्ययनं साङ्गं सरहस्यार्थज्ञानपुरःसरं कृत्वा अभिसमादृत्य जिज्ञासाद्वयसमापनोत्तरमाचार्यकुळान्निवृत्य दाराना-हत्य कुटम्वे स्थित्वा गाईस्थ्यविहिते कर्माणि तिष्ठन्, शुचौ देशे खाध्यायमधीयानो विविक्ते स्वाध्यायब्राह्मणोदितप्रकारे पवित्रे देशे यथावदासीन आवृत्तिमधीतस्य कुर्वेन्, धार्मिकान् विद्धत् पुत्रान् शिष्यांश्च शिक्षणेन धर्मशीलान् कुर्वन्, आत्मनि सर्वेन्द्रयाणि स-म्प्रतिष्ठाप्य हाँईऽन्तर्याणि परे ब्रह्मणि बाह्याभ्यरेन्द्रियाणि सम्यक् स्थापयित्वा, ईश्वरः सर्वभूतानां हृदेशेऽर्जुन तिष्ठतीति न्यायेन तमेव शरणत्वेन ज्ञात्वा कर्माणि तत्र सन्न्यस्यति यावत् । अहिंसन् सर्वा-णि भूतान्यन्यत्र तीर्थेभ्यः, तीर्थानि शास्त्रादिष्टा भिक्षाद्यपायास्तेषु परपीडापि सम्भवति । यथा याज्ञवल्क्यस्य कुरुपाञ्चलस्थवाह्यणैः सह चर्चायां, तदादिभ्यो भिक्षाटनाद्युपायेभ्योऽतिरिक्तस्थले हिंसां परपीडामकुर्वन्, स खल्वेवं वर्त्तयन् सोऽधिकारी उक्तेन प्रकारेण वर्त्तमानः पुतादिपरिजनमध्येवं वर्त्तयन् यावदायुषं यावज्जीवं, ब्रह्म-छोकमभिसम्पद्यते देहान्ते भगवछोकं प्राप्नोति। नच पुनरावर्त्तते । प्राप्तेर्जन्यत्वेन पुनरावृत्तिः शङ्कोत । जन्यभावत्वेन नश्वरत्वेन लोके व्याप्तेः । तद्भावायात्राद्यत्तिर्विषद्भिते । तेन लोकवैलक्षण्यं वोधित-म । पुनः कथनं समाप्तिद्योतनायेति बोध्यः । सूत्रं व्याकुर्वन्तः श्रुति-तात्पर्यमाहुः । \* त्याग इत्यादि \* । \* कृत्स्नतेति \* । सर्वे-षामान्तराणां बाह्यानां च सार्थक्यम ।

तीति तेनोपनंहारः क्रुत इत्रर्थः । अत एवात्मिन मर्येन्द्रियाणि सम्प्रतिष्ठाण्यत्युच्यते । अत्रात्मपदं भगवत्यर्गमिति इत्यमः । कर्मन्मार्गीयपृहित्यवच्छेद्राय तुश्रत्रदः । अत्रेद्माकृतमः । भक्तिमार्गी बहुविध इति कापलदेववाक्यात् केचन भक्ताः स्वप्रदेप्तेव स्नेहेन भगवदाकारे विविधापचारः सेवां कुर्वन्तस्त्यव निर्देच्या मुक्तिमार्पि तुच्छां मन्यन्ते । तदुक्तं,—मधुद्रिद्मेवानुरक्तमनमामभवोऽपि फल्गुरिति । तेन भगवद्भनन एव तत्रापि पुष्टिमार्ग एव श्रुतेभैर इति ज्ञायते । पूर्वमुक्तदभगवद्भाववतां तद्र्यं सागं निष्प्य प्रविद्याने स्वार्यः । तद्रिते त्याप्त्रस्ति व्यास्त्रह्माववतां तद्र्यं सागं निष्प्य प्रविद्याने वाद्याने । तद्रिते त्याप्त्रस्ति व्यास्त्रह्माववतां व्यान्स्रप्ति । तद्रितेन तु पृह एवोक्तरीसा प्रभुभननं कार्यम् । तेनैव तल्लाभ इति व्यासहृद्यमिति ज्ञायते। उक्तभावाभावे सागः

<sup>\*</sup> तेनेति \* । गृहिणा । पवं नात्पर्ये गमकमाहुः \* अत एवेत्यादि \* । \* कर्ममार्गीयति \* । जैमिनीयतन्त्रविचारितेत्यर्थः । ननु पूर्वाधिकरणे त्यागं निरूप्य यद्त्र गार्हस्थ्यं प्रशंसाति तित्किमित्याकाङ्कायामाहुः । \* अत्रेर्निमत्यादि \* ।

<sup>\*</sup> मार्कमार्गी वह्विध इति किपिलदेववाक्यादिति \*। "मिक्योगो वहुविधो मार्गेमीमिति माञ्यते। समावगुणमेदेन पुंसां भावा विभियत" इति किपिलदेववाक्याद् मिक्कमार्गी बहुविध इत्यन्वयः। \* तदुक्तमिति \*। "यो दुस्त्यजान् क्षितिसुतस्वजनार्थदारान् प्रार्थी श्रियं सुरवरैः सद्यावलोकाम्। नैच्छन्नुपस्तदुचिनं महतां मधुद्धिद्-सेवानुरक्तमनसामभवोऽपि फल्गुरि"ति पञ्चमस्कन्वे भवादवीस्माप्ती गुकेनोक्तम्। तथाच भरतस्य राजद्शायां तथाभावस्योक्तन्वादन्यस्यापि गृहिणस्तथाविधत्वे तथात्विमत्यर्थः। \* तेनेति \* गृहिणोपसंहारे आत्मिन सर्वेन्द्रियसम्प्रतिष्ठापनादिकथनेन। श्रुतितान्पर्यं निक्ष्य व्यासतात्पर्यं निक्षपयन्ति। \* पूर्वमित्यादि \*। \* तन्लुम इति \* भगवत्याप्तिः। \* उक्तभावाभावे त्यागधर्मानिर्वाहादिन्ति \* विगादभावाभावे स प्रवाधस्तादित्यादिनोक्तस्य सर्वत्र तद्भान-

वर्मानिर्वाहादिति। केचन भक्ता भाषणादिलीलादर्शनं विना स्थान्तुमशक्ताः प्रचुरभावविवशाशया गृहाँस्स्रक्तवा वनं गच्छन्ति। आन्त्रेयाँडुलोमिभ्यां तु भगवद्वतारसामयिकभक्तदशोक्ता । एते सर्वे फलमार्गीयाः। वाजसनेय्युक्तास्तु साधनमार्गीया इति नानुपपित्तः काचित् ॥ ४७॥

मौनवदितरेषामप्युपदेशात् ॥ ४८ ॥

किञ्च सन्यासिन आवश्यका ये धर्मास्ततोऽधिकास्ते पृहिणः

क्रपस्य त्यागधर्मस्य मध्ये विच्छेदेन सर्वदा स्थैर्यामावात् । ननु यद्येवं दौर्लक्ष्यं तदा तत्कथनमशक्यापदेशरूपत्वादप्रयोजनकमतो न वक्त-व्यमेवेति किमित्युक्तमत आहुः \* केचनेत्यादि \* तथाच दौर्लभ्ये-र्Sाप तत्सत्तास्तीत्यतस्तद्भादितम् । अतस्तादशाधिकारे भगवत्क्वपया सम्पन्ने तत्कत्त्वयतावोधनार्थे तत्कथनमित्यर्थः । नन्वात्रेयौद्धलोमि-<del>श्यामेताहशदशासम्पत्ती गृहत्याग उच्यते।वाजसनेयके तु किं प्रजया</del> करिष्यामो येपां नो एवायमात्मा नायं लोक इति श्रावणादात्मलोकका-मनामात्रे वोध्यत इति ताभ्यामुक्तं श्रुतिविरुद्धम् । किश्च । ये लीला-दर्शनार्थं वनं गच्छन्ति ते भगवदागमने पुनरायान्ति, न तु वन एव स्थित्वा संन्यासिधमीनातिष्ठन्तीत्यतोऽपि तच्छुरुतिविरुद्धमतः कथं श्रौते विचार एवं तन्मतोपन्यास इत्यत आहुः। \* आत्रेयेत्यादि \* एते सर्वे यदीया दशा ताभ्यामुका ते सर्वे भक्ताः फलमार्गीयाः,मार्ग उपायः फलमेव मार्गो यत्रासौ मार्गः फलमार्गस्तत्सम्बन्धिनः। यथा गोपालतापनीयोक्ता गान्धवींप्रभृतयः। तथाच फलक्षपो भगवानेव स्वरूपं ताननुभावयतीति भगवत्कृपाविशिष्टयैवेच्क्रया तेषां सर्वेन्द्रि-यव्यापाराः । वाजसनेयिनां कहोडब्राह्मण उक्तास्तु साधनमार्गीयाः। साधनं शमादिविशिष्टं ज्ञानमार्गे उपायः फलप्राप्तौ यत्रासौ साधन-मार्गस्तत्सम्बन्धिन इति तत्तदिभिकारिभेदेन तथा तथा कथनात्र पु-वोंक्ता श्रुतिविरोधक्रपा काऽप्यनुपपत्तिरित्यर्थः ॥ ४७॥

मीनवदितरेषामप्युपदेशात्॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* किञ्चे-

मिद्धयन्तीयतोऽपि हेनोक्तेनोपमंदारः कृत इसाशयनाह । मोनव-दिसादि । मोनपदमनीहानिलायामादित्रिद्दिण्डथमींपलक्षकम् । यथा वागिन्द्रियमात्रदेदमात्रिचनमात्रानयामकाको धर्मा उक्ता न्यासिनक्तयेतरेपानपीन्द्रियनियामकाको धर्माणामात्मिन सर्वेन्द्रि-याणि सम्प्रतिष्ठाप्येति श्रुखा ग्रहिण उपिद्वयन्त इति युक्तो ग्र-हिणोपसंदार इस्थः।तत्र नियमनपात्रम्, अत्र तु भगवति विनियो-गाद् आधिक्यमिति भावः । वस्तुतस्तु केवल्रान्यसनस्याप्रयोजक-त्वाक्तत्रापि भगवति विनियोग एव तात्पर्यमिति ज्ञेयम् ॥ ४८ ॥

## अनाविष्कुर्वन्नन्वयात् ॥ ४९ ॥

ननु भगवति भवेन्द्रियविनियोगाद् गृहिणोपसंहार इति न यु-ज्यते । शुचौ देशे स्वाध्यायप्रश्रीयान इस्रादिकर्यसार्थिसाधनश्र-तेरिसाशङ्क्य तत्तात्पर्यमाहा अनाविष्कुर्विक्षति । भगवद्भावस्य र-सात्मकत्वेन गुप्तस्येवाभिद्यद्धिस्वभावकत्वादाश्रमधंभेरेव छोके खं भगवद्भावमनाविष्कुर्वन भजेतेत्येतदाशयेन ते धर्मा उक्ताः । गो-पने मुख्यं हेतुनाहाऽन्वयादिति। यतो भगवता सममन्त्रयं सम्बन्धं प्राप्य वर्ततेश्तो हेतोल्त्या । अत्र ल्यव्छोपे पश्चमी । एतेन या-वद् अन्तःकरणे साक्षात् प्रभाः प्राक्तव्यं नास्ति तावदेव वहिरावि-ष्करणं भवति । प्राकत्व्यं तु न तथा सम्भवतीति ज्ञापितम् ॥४९॥

अनाविष्कुर्वन्नन्वयात् ॥ सूत्रमवतार्यं व्याकुर्वन्ति । \* नन्वि-त्यादि \*। भाष्यमत्राऽतिरोहितार्थम् ॥ ४९ ॥

त्यादि \* व्याकुर्वन्ति । \* मौनपदमित्यादि \* यद्यपि मुनेर्मावो मौन निमिति योगेन विचारात्मकं ज्ञानमप्यादातुं राक्यते तथापि भगवता, मौनानीहानिलायामा दण्डा वाग्देहचेतसामिति वाक्ये त्रयाणां सम-भिव्याहृतत्वाद्वाग्दण्डह्रपं मौनं हृदं गृहीतं ज्ञेयम् । रेषं स्फुटम् ॥४८॥

## ऐहिकमप्रस्तुतप्रतिबन्धे तद्दर्शनात् ॥ ५०॥

वैदिककर्मकरणे तात्पर्यमुक्त्वा छोकिकस्यानावश्यकत्वेऽपि तत्समयमाह । प्रस्तुतं प्रभुभजनं तत्प्रतिबन्धासम्भव एवैहिकं कर्म कायम्। नन्वैहिकं कर्माऽस्तु मा वा, अतस्तत्समयोक्तिर्व्यर्थेसाशङ्काऽऽह प्रस्तुतं प्रभुभजनं, तद्दर्शनादिति । आचायंकुछादित्युपक्रम्याऽग्ने पठचते, धार्मिकान् विद्धदिति । अतो धार्मिकपुत्रविधानमैहिकं कर्म श्रुतौ दृश्यतेऽतस्तत्समयोक्तिरावश्यकी । अन्यथा श्रुताबुक्तमस्तीति प्रस्तुतवाधेऽपि तत्करणे फलप्रतिबन्धः स्यादितिभावः ॥ ५० ॥

पेहिकमप्रस्तुतप्रतिबन्धे तद्दर्शनात् ॥

अत्रापि भाष्यं प्रकटार्थम् । एवश्च यस्य मर्योदायां वरणं व-त्तेते तेन साधनापरिपाकदशायामाचार्यकुलादिति श्रुत्युक्तरीत्या गृह एव स्थित्वा भगवद्भजनं कर्त्तव्यं स्वधर्मरहस्यं च गोपनीयमि-ति सिद्धम् ॥

राङ्कराचार्यास्तु, सहकार्यन्तराधिकरणं त्रिस्त्रमङ्गीकृत्य, त-स्माद् ब्राह्मणः पाण्डित्यं निर्विद्य बाल्येन तिष्ठासेद् बाल्यं च पाण्डि-त्यं च निर्विद्याय मुनिरमौनं च मौनं च निर्विद्याय ब्राह्मण इति वृह-दारण्यकीयकहोडब्राह्मणे कि मौनं विधीयत उत नेति संशये । मौनं विधीयते । यद्यपत्र न विधिस्तथाप्यपूर्वत्वाद्विधिराश्रयणीयः । मौनं च पाण्डित्यातिरिक्तं ज्ञानातिशयक्षपम् । मुनीनामप्यहं व्यास इति प्रयोगद्रश्नेनात् । अतो मननान्मुनिस्तद्भावो मौनम् । अतोऽथ मुनि-रित्यत्र मुनिः स्यादित्येवं विधिराश्रयणीयः । यद्यपि गार्हस्थ्यमा-चार्यकुळं मौनं वानप्रस्थ्यमित्यत्र मुनिशब्दस्तत्तद्यश्रमेऽपि श्रुतस्त-थापि, वाल्मीकिं मुनिपुङ्गवमित्यत्र व्यभिचारदर्शनात्र नियमतोऽन्य-त्र तद्रथंको प्रहीतुमुचितः । उक्तश्रुतौ त्वाश्रमान्तरसन्निधानाद्यक्तं तद्रश्रहणम् । ज्ञानप्रधानत्वादुक्तमाश्रमस्य तस्माद् बाल्यपाण्डित्या-ऽपेक्षया तृतीयं मौनमत्र विधीयते । निर्वेदनीयत्विनिर्देशाद्पि मौनस्य वास्यपाण्डित्यवद् विवेयत्वाश्रयणम् । तक्वतः इति विद्यावतः सन्यात् सिनो ब्रह्मम् । कहो इब्राह्मणे तस्यव बस्तुतत्वात् ।

नतु विद्यावस्य तत एवानिशयप्राप्तः कि मौनविधिनेत्यन आह । पर्क्षणेति। यस्मिन् पर्के भेदद्शेनप्रावत्यात्र प्राप्तोति तस्मिन् पर्के वि-धिरिति विध्याद्विद्दितः यथा द्शेषृणेमासादी सहकारित्वेनास्याः धानाचङ्गजातिविधिरेवमविधिप्रधानेऽस्मिन् विद्यावाक्येऽर्ष मौनवि-धिरित्याद्वः । तेन तन्मते तद्धतः पर्केण सहकार्यन्तर्राविधिरिति प्रति-क्वा, नृतीयं विध्यादिवदिति हेनुवाक्यमिति सिद्धाति ।

भास्कराचार्यास्त् पूर्ववदेवाङ्गास्तरय सूत्रमेवं योजयन्ति । विधीयत इति विधिः । तहता विद्यावतस्त्रतीयं मानं जानप्रकर्पक्षे-ण सहकार्यान्तर्रविधिः। तथाच बानातिशयमापाद्येज्यानपरिपा-काय योगाभ्यामं कुर्यादित्यर्थः । विज्यादिवत् । यथा अग्निहोत्रादि-कम् आवद्यः फलानिशयार्थिना विधीयने तथा विद्या व्युत्था-यिनो ज्ञानप्रकर्परूपं मीनं कत्त्रेव्यत्वेन विधीयत इति वइन्ति । रामानुजाचार्यास्तु सूत्रयोजनां भास्कराचार्यवदेवाङ्गीकृत्य तद्र्यमेव-माहः।विधिशद्धेनयजादिः, सर्वाश्रमधर्मः रामद्माद्श्यविधिशद्धेनोः-च्यते । आदिपदेन श्रवणमनने गृहोते। सहकार्यान्तरं विधायत इति मन हकार्यन्तरविधिः। तथाच यथा,तमेतं वेदानुवचनेनेत्यादिना, शान्तो दान्त इत्यादिना च यज्ञादिः शमादिश्च सहकारित्वेन विद्यावतो विधीयत । यथा च. श्रांत्रव्यो मन्तव्य इत्यादिश्रवणमनने चार्यप्राप्ते विद्यासहकारित्वेन गृह्येत तथा । तस्माइ ब्राह्मणः पाण्डित्यमित्या-दिना पाण्डित्यं वाल्यं मौनिमिति त्रयं विद्यायाः सहकार्यन्तरं वि-घीयत इत्युक्तं भवति । मौनं च पाण्डित्याद्थीन्तरमित्याह । पन्ने-णिति । इदं च मननं श्रवणप्रतिष्ठार्थान्मननादण्यर्थाऽन्तरम् । उपा-सनालम्बनस्य पुनः संशीलनं तद्भावनारूपम् । अतोऽपूर्वत्वादव विद्यश्रवणेऽपि तदाश्रयणम् । मुनिः स्यादिति । तस्मादेवं वाक्या-र्थः। ब्राह्मणो विद्यावान् पाण्डित्यं निर्विद्य उपास्यं ब्रह्मतत्त्वं परिशुद्धं परिपूर्ण च विदित्वा अवणमननाभ्यां प्राप्तं वेदनेन प्रतिलक्ष्येति यावत्। तच भगवद्गक्तिभृतं सत्त्ववृद्धिकृतम् । नाहं वेदैरित्यारभ्य, भक्ता त्वनन्यया शक्यो ज्ञातुमिति गीतायामुक्तत्वाद्, यस्य देवे परा मक्तिरिति, नायमात्मा प्रवचनेन लभ्य इति श्रुतावण्युक्त वाच ।

# एवं मुक्तिफला।नियमस्तदवस्थावधृतेस्तदव-स्थावधृतेः ॥ ५१ ॥

याख्येन तिष्ठासंदिति । वालस्य यत्स्वभावानाविष्काररूपं कर्म तेन स्थातुमिच्छेत्। वाल्यं च पाण्डित्यं च निर्विद्याय मुनिः स्याद् वा-हयपाण्डित्यं यथावदुपादाय परिद्युद्धे परिपृणे ब्रह्मणि निदिध्यासन-रूपप्राप्तये मननशीलो भवेत्। एवं त्रितयोपादानेन लब्धविद्यो सह-दित्याह। अमीनं च मीनं च निर्विद्याथ ब्राह्मण इति। अमीनं मीनंतर-. सहकारिकलापस्तव मौनं च यथावदुपाददानस्तदेकानिष्ठायां वि-द्याकाष्ठां लभत इत्येवं विषयवाज्यं व्याख्यातवन्तः । वृहदारण्यक्त-मिताक्षरायां तु, पण्डा वेदाध्ययनजन्या बुद्धिस्तद्वान् पण्डितस्तस्र कर्म वेदान्तविचारलक्षणं श्रवणापरपर्यायं पाणिडत्यं निर्विद्य ति:दा-षं ऋत्वाऽनन्तरं वाल्येन तिष्ठासंत् । श्रवणज्ञानोत्पन्नाशेषानात्मदृष्टि-तिरस्करणसःमर्थ्ये वलं तस्य भावा बाल्यं तेन वाल्यन विषयाऽना-क्रप्रसिप्रासेन्मननं क्र्योदिति यावत । वाल्यं च पाण्डित्यं च निःहो-पं कृत्वा अथ सुनिर्मीनवार् धारावाहिकात्प्रप्रत्ययप्रवाहवार् तिहा-संदित्यनुपज्ज्यते। निद्ध्यासने कुर्यादिति यावत्। एवममौनश्चवा-च्यं श्रवणमननाख्यं मोनशब्दवाच्यं निदिध्यासनं निर्विद्य अथ ब्रा-ह्मणो निरुपचारतब्राह्मण्यवान् ब्रह्मैव स्यात् कृतकृत्यो भवेदिन्ययं व्याख्यातम्। तत्र मतंभदेन वाक्यव्याख्यानस्य भिन्नार्थत्वेऽपि मीतस्य प्रकृष्टज्ञानरूपस्यवाङ्गाकाराद्येस्तुल्यपायः । सूत्रव्याख्याने तु शा-ङ्करं भारकरे च मते ब्युत्थायिनं प्रति तद्विधिः। रामानुजे तु अप-रिपकं प्रत्यावस्यकतया विद्यापरिपाकार्थं तिर्द्धिधरिति फलति । सि-द्धान्ते तु यावन्त्येतानि तानि सर्वाणि प्रयादापश्चान्तानि चरन्तील-त एतांद्रहाय स एवाहत इति वाध्यम् । अग्रे तुन तथा विर-द्धमः । पृहिणोपसंहारं तु वहुकर्मीपदेशं वीजमाहुः । वहुकर्मीपदेशं तु न किञ्चिद्पीति तत्साकाङ्कत्वाद्रुच्यम् । मोनवत्सूत्रं तृ विद्यायाः सर्वाश्रममाधारण्यं व्याकुर्वान्त । अनाविष्कुर्वाद्यत्यत्न च वाल्यक्रपं र्निश्चन्त्रन्ति । तद्विरुद्धमित्युपरम्यते ॥ ५०॥

पर्वं मुक्तिफलानियमस्तद्वस्थावधृतंस्तद्वस्थावधृतेः ॥ सूत्र-

ननु तस्य तावदेव निर्म यावस विमोत्त्येऽध सम्पत्त्य इति श्रुणा सुन्यतन्तमं ब्रह्मनम्पत्तिः श्रुपते । सः तु पुत्रपेत्त्यसङ्गे श्रीशास्त्रान्तम् ब्रह्मनम्पतिः श्रुपते । सः तु पुत्रपेत्त्रयस्त्रे श्रीशास्त्रपान्तम् विद्यानि विद्याने नाराग्यणपत्त्रयमः । सुन्युन्धिः वश्रान्तान्तमः केरिष्यपि महासुत् इति मप्रतेश्च । सुन्तेः कस्त्रं भक्तिम्मान्त्रम् एवं सत्युक्तग्रहिणसन्तर्त्वं भवति । स्वित्रसेषे निर्भयमान्त्र । एवं भृतस्योक्तन्त्रपम्य सुक्तस्य सुक्तेष्टिक्तः भक्तिम्पतानुभव-स्त्रयानियमस्य भगविद्याधीनन्त्रात् । साधनाप्राप्यत्वातः । अत्र एव सुक्ति ददाति कर्षिचित् स्म न भक्तियोगमिति श्रुकवान्त्रयम् । अत्रोत्मितिकद्वतुपादः । तद्वस्थेति । न स पुनगवर्त्ततः । स्थावत्रप्ति । स्थावत्ति । स्थावत्रप्ति । स्थावत्ति । स्थावत्ति । स्थावत्ति । स्थावत्ति । स्थावत्ति । स्थावत्ति । स्थावति । स्यावति । स्थावति ।

मवतारयन्ति । \* ननु तस्त्यादि \* सेति \* व्रह्मसम्पत्तिः । तस्या उक्तरुपत्वे मानम् \* मुक्तेत्यादि \*। \* एवं सनीति \*। छीला-रमानुभवस्य मुक्तिकल्यं मिति । एवं संदाये द्युत्पादिते पूर्वप्रः स्वत एव भास्यत इत्यादायन निर्णयमेव सूत्रे आहत्यर्थः । व्याकुवित । \* एविमित्यादि \*। \* उक्तरूपस्य मुक्तस्यति \* । गृहिणां मुक्तस्य । \* अत एवेति \*। साधनाप्राप्यत्यादेव । \* ओत्मिर्गिक्षनिति \*। अधिकारसामान्यात् प्राप्तम् । नन्वनया श्रुत्या पुनरावृत्ति-कथनन मुक्तावस्थाया एव नित्यत्विनद्वारे छीलारसानुमावकव्यत्वन्यपित्तस्य मुक्तिकल्स्य भेदसाध्यत्वात्तद्मावेन मुक्तिकल्यामावनियम एवायाति, न त्वनियम इत्यादाङ्का नत्परिहर्णन्त । \* यद्यपित्यादि \*। सत्यं यद्यपि, न स पुनरावत्तत इति तद्वस्थावधारण्यश्रुत्या उक्तानियमो नायाति तथापि नस्य तावदेव चिर्माति श्वेनतकेतृपास्यानश्रुतावाचार्यतः पुरुपस्य ब्रह्मज्ञानेत्तरं मोक्षानाित्रपर्यन्तमेव ब्रह्मसंपत्तिविक्रस्यो, न तु तदुत्तरमिति श्राव्यते । ब्रह्मसम्पन्तमेव ब्रह्मसंपत्तिविक्रस्यो, न तु तदुत्तरमिति श्राव्यते । ब्रह्मसम्पन्तमेव ब्रह्मसंपत्तिविक्रस्यो, न तु तदुत्तरमिति श्राव्यते । ब्रह्मसम्पन्तियान्तवे ब्रह्मसंपत्तिविक्रस्यो, न तु तदुत्तरमिति श्राव्यते । ब्रह्मसम्पन्तियानेति व्याप्ति तथापि तस्य तावदेव । ब्रह्मसम्पन्तियानेति ब्रह्मसंपन्तिविक्षस्यो, न तु तदुत्तरमिति श्राव्यते । ब्रह्मसम्पन्तियानेति व्याप्ति तथापि तस्य तावदेव । व्रह्मसम्पन्तिक्षस्य व्याप्ति ।

तस्य तावदेव चिरिमिसादिममाणैर्न स पुनरावर्त्तत इति श्रुसा समं विरोधाभावायौतिसर्गिकी तदवस्था । तत्फलं तु कस्यचिदसनुग्र-हेण पुष्टो पवेशने भवतीति स्वाभिपायं प्रकटीकुर्वता वादरायणेन आनियम इत्युक्तम । एवं सति, न स पुनरावर्त्तत इति श्रुतिः पपश्चे पुनराद्यत्ति निषेधित, न तु तदतीतेऽपीति ज्ञेयम । समाप्तिज्ञापना-याद्यत्तिः । अथवा श्रुतौ तदवस्थावधृतेईतोरस्माकमपि तदवस्था-वधृतियतोऽतः फलाऽनियमनिश्चयोऽपीसर्थः । एवं सति मुक्ति-

चिश्च सता सोम्य तदा सम्पन्नो भवतीति परं ज्योतिरूपसम्पद्य खेन रूपेणाभिनिष्पद्यते, स उत्तमः पुरुष इत्यादी सम्परिष्वङ्गरूपैव सिद्धेत्येकीभावद्द्या विरुद्धा । अतस्तद्विरोधार्थमेतयोः श्रुत्यो-विशेषौत्सर्गिकभाव आद्त्तव्यः।वरणेन पुष्टी प्रवेशने मुक्त्यनन्तरं ब्रह्मसम्पत्तिरूपं फलं तद्भावे तु मुक्त्यवस्थैवेति । तथाच वरणस्य भगवदिच्छामात्राधीनत्वात् तस्याश्च पूर्वे ज्ञातुमशक्यत्वाद्भगवता स्त्रकृता एवम्भूतस्वाभिप्रायस्य बोधनार्थमनियम इत्युक्तमित्यर्थः। नन्वेवं सति वृतस्य भेद आयाति स च तस्यावृत्तिमापादयन्तुकां श्रुति विरुणद्वीति राङ्कायामादुः। \* एवं सतीत्यादि \*। श्रुतिद्व-यस्या ऽविरोधे कर्त्तव्ये सत्यनावृत्तिश्चृतिः प्रपश्चे पुनरावृत्ति निषेध-ति। उपकोसलब्राह्मणे एतेन प्रतिपद्यमाना इमं मानवमावर्त्त नावर्त्त-न्त इति विशेषनिर्देशात्। न तु तद्तीतेऽपि । एतेनैवावृत्तिनिषधस्य सामान्यत्वनिवारणादिति श्रेयमित्यर्थः । सूत्रस्यपदावृत्तेः समाप्तिमा-त्रबोधकत्वे Sर्घवत्ता न स्यादित्यतः पक्षान्तरमाहः । \*अथवेत्यादि \*। \* अत इति \*। श्रुत्यन्तराविरोधात् । सिद्धमादुः । \* एवमिखा-दि \*। भगवद्भाव इति सप्तमी । तथाच परप्राप्तौ भगवद्भाव एव परमा साधनकाष्ट्रेसत्र सिद्धमित्यर्थः॥

अन्ये तु ऐहिकसूत्रे साधकस्यैतज्ञन्मिन विद्योत्पत्तिरुत जन्मान्तरे इति सन्देहे, मम जन्मान्तरे विद्या भवत्वित्यभिसन्ध्यभावादिभिरस्मिन्नेव जन्मनीति प्राप्ते, प्रतिवन्धकाभावस्य कारणतायाः सर्वत्र सिद्धत्वादत्र वापरत्र वायदैवप्रतिवन्धककर्मादिनिवृत्तिसदैवतत्र विद्योत्पत्तिरिति पर्यन्तं साधनं भगवद्भाव इति निर्णयः सम्पन्नः ॥ ५१ ॥ इति श्रीवेद्व्याममनवर्तिश्रीवल्लभाचार्यविर्चिते व्यस्त्रशापुभाष्ये तृतीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः॥ ३॥ ४॥

सिद्धान्तयन्ति॥एवं मुक्तिफलानियम इति सृत्रे तुयथा साधनवीर्याविदेायाद्विधाया ऐहिकामुष्मिकत्वकृतो विदेषस्था विद्याफलभूताया मुकेरप्युत्कर्यापकपेरूपो विदेषो भवेदित्येवं प्राप्ते । उच्यते । एवं मुक्तिरूपे विदेषितयमा नान्ति । कुतः । तद्वस्थावधृतः सर्वेषु ब्रह्मरूपत्वावधारणात् । अस्थूलमनणु, स एप नेति नेत्यातमा, यत्र नान्यत्
पर्यति इत्यादिश्रुतिक्षयो ब्रह्मण एकलिङ्गत्वस्यैव सिद्धत्वादित्याद्यः।
तद्समन्मते पूर्वकक्षारूपमिति लिङ्गमूयस्त्वाधिकरणं निणीतम् ।
तद्वयमिका विद्या च तत्रैव विश्रान्तिति निणीतमक्षरिययामित्यधिकरणे।

अतो नास्मामिस्तत्राधिकं किञ्चिद्विचार्यत इति बोध्यम ॥ ५२ ॥ ९ ॥

इति श्रीमद्रक्षभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तद्दयध्वान्तस्य पुरुषोत्तमस्य कृती भाष्यप्रकारो तृतीयाध्यायस्य चतुर्थः पादः॥३॥४॥

समाप्तस्तृतीयोऽध्यायः॥



## अथ चतुर्थाध्यायस्य प्रथमः पादः।

समन्वयेनाविरोधात साधनैर्बह्मविद् यदि ॥ तस्याप्रिमव्यवस्था या सा च तुर्ये विविच्यते ॥ १ ॥ जीवतो म्रियमाणस्य गच्छतः सफल्रस्य च ॥ अतो ब्रह्मविदा कार्यमेवमेव, न चान्यथा ॥ २॥

अथ चतुर्थाध्यायं विवरिषवो यथा पूर्वाध्यायारम्भे कारिकाः भिरध्यायार्थः पादार्थश्च संगृहीतस्तथात्राध्यायार्थे पादार्थाश्च संगृ-ह्यानाः पूर्वाध्यायसङ्गार्ते निरूपणप्रकारं च वोधियतुं पूर्वाध्यायार्थान् स्मारयन्तः प्रस्तुताध्यायार्थं सार्द्धनाहुः। \* समन्वयेनेत्यादि \* श्रु-तीनां परस्पराविरोधाद् यो ब्रह्मणि सम्यग् अवाधितोऽन्वयः सम्य-ग्वोधनरूपस्तेनानुष्ठितैः साधनैर्यदि ब्रह्मविद् विरुद्धसर्वधर्माधारभू-तब्रह्मविपयकनिविचिकित्सशाब्दज्ञानवान् भवति, तस्य जीवता म्रि-यमाणस्य गच्छतः सफलस्य च या अग्रिमन्यवस्था ज्ञानानुकूलप्र-कारेण फलपर्यन्ता स्थितिः सा चतुर्थे फलाध्याये विविच्यते फलख-रूपप्रकारवलानां निष्कर्षेण असङ्कीर्णतया प्रकाइयते । तथाच यथा समन्वयाविरोधाभ्याम उपनिषद्धाक्यानामाभासत्वनिराकरणेन ते-षां ब्रह्मण्येव प्रमाणत्वं तेषु च ब्रह्मण एव प्रमेयत्वं व्यक्तीकृतम्, यथा च श्रुतीनां बोधकताप्रकारनिरूपणेनोपासनात्मकसाधनप्रकारनिर्ण-याद् ब्रह्मवित्त्वं व्यक्तीकृतं, तथात्रोपासनादिसाधनवतो ब्रह्मविदो-**ऽवस्थानिकपणात् क्रमेण साक्षाच्च प्राप्यस्य ब्रह्मणः फल्रत्वमुपपत्ति-**पूर्वकं निरूप्यत इत्ययं निरूपणप्रकारः, कार्यकारणभावोऽवसरश्च सङ्गतिरित्यर्थः । पूर्वाध्याये यावज्जीवं ज्ञानानुकूलसाधनानुष्टानुहरं जीवतो ब्रह्मविदः कार्ये निरूपितमिति पुनरत्र तत्कथनस्य किं प्रयो-जनमित्याकाङ्घायामाद्यः। \* अत इत्यादि \* यतोऽयं सिद्धसाधनो, न तु प्राप्तफलोऽत ईहरोन प्रथमपादोक्तरीखैव कार्य, न तु ष्णर्तूी तायशीं बुद्धिमाश्चित्य ये मृद्धाः सर्वविष्ठयम् ॥ वद्भितः बाख्यशाया सद्भिः बोल्याश्च येऽनु तातः॥ ३ ॥ बद्धविद्धपताभावः जतांशेनापि चेद् भवेतः॥ बाख्येतद् द्या जातं सर्वसृत्रविनाद्यतः॥ ४॥

स्वेयम् । तस्त्रेव भयं विद्योऽमन्वानस्येति प्रतिवन्यवोधकश्चेतः । अतः सिद्धज्ञानम्याप्येतस्कत्तंच्यताये।यनमेय प्रयोजनीमत्यर्थः । नन्यत्रान्यः, कि प्रजया करिएयाम इति अत्या "यस्वात्मरितरेव स्यादात्मनत्रश्च मानवः । आत्मस्यव च मन्तृष्टनम्य कार्यं न विद्यत् । शतः गीतास्छ-त्या च ब्रह्मविदः कार्यमात्रांतरेयमङ्गीरूर्यान्त् तन्कथमत्र ब्रह्मविदः कार्यकरणशिक्षेत्याशङ्कावां तन्मतं दूर्ययतुमातः । \* तामसीमित्यान दि \* "अधर्म धर्मामान या मन्यते तसमा बृता ! सदीधीन् विपरी-तांश्च बुद्धिः मा पार्थ नामसी" इति गीतोक्तलक्षणका सर्वार्थवेपरी-त्यवाभिका भ्रान्ता वृद्धिनामसी । नामाभ्रिय ये मृद्धाः वैदासदा-स्त्रनाशाय सर्वेविष्ठवं सनुषत्रहाविद्याविषयम्य ब्रह्मस्वरूपम्य वेदो-क्तमाधनगुरूपदेशप्रभृतीनां मायिकत्यादिरूपं चर्रान्त, ये च तान्तु तद्वुसारिणसे सद्धिः शोच्याः पृवींकश्चतिसमृत्युक्तसः कार्यकरण-वहिरङ्गमाधनविषयनयाऽन्तरङ्गतद्विषयन्वाभावादवाध-अस्ता इत्यतः शोक्तविपयीकार्या एव, न नृपाद्यवाक्याः। गीतायां य-स्त्वात्मरीतरित्यादिवाक्यानन्तरं, "तस्माद्यकः सनतं कार्यं कर्म स-माचर। अस को ह्याचरन कमे परमाप्नोति पृष्य इति तथा कमे-करणाबद्यकत्वकथनात् । अतः शिक्षाकथनमेवात्र युक्तं, न तु सा-धर्नानरूपगस्य प्रासद्भिकत्वकथनम् । साधर्नासद्भगन्तरमपि कर्त्तन द्यत्या फलविषयक्तपरोक्षान् सवस्पनया चावान्तरफलसूपन्वादि-त्यर्थः । नन्वद्भवयोजकं, तम्य तावदेव चिर्रामाति श्रुनेव्रह्मज्ञानात्त-रं सद्योस्केरेव श्रावणात् अतो ब्रह्मविद्यं न किश्चित् कार्यम् । य-त्पुनरत्रोकं तत्तु जबन्याऽधिकारिणां मगुणविद्यावतां फलिमद्भा-र्थम् । अत एवाग्रे द्वितीयत्तीययोद्धन्त्रान्तिगमनादिविचारोऽपि यु-ज्यते। तस्मान्नोक्तं साधीय इत्यत आहुः । \* ब्रह्मायदित्यादि \* । स्वाप्ययस्य च सम्पत्तेरत्र ब्रह्मगतिश्रुती ॥ अन्यथा न, श्रुतेरर्थः स्याच्चेद् व्यासो वदेन किए ॥ ५ ॥ तामसीं बुद्धिमाश्रिस या मुक्तिः कैश्चिदुच्यते ॥ सा सुषुप्तिश्रुतेरर्थो मोहोदेवान्यथा मतिः ॥ ६ ॥

परब्रह्मविदो गमनाभावोऽचिरादिना क्रममुक्तिमार्गेण गमनस्य राहि-त्यं चेत्, शतांशेनापि प्रकारेण भवेत्, तदा एतत् तृतीयपादरूपं शास्त्रं, सर्वेषाम, अर्चिरादिसूत्रमारभ्य, विशेषं च दर्शयतीत्यन्तानां स्त्राणां विनाशतः-अब्रह्मप्राप्तिपरतया वैयर्थ्याद् वृथा जातम् । का-र्यात्यये परप्राप्तेः साधनं विनापि सम्भवादिति । नन्वत्र का उपप-त्तिर्यया एतेषां सत्त्रार्थानां परब्रह्मपरत्वं स्थाप्यत इत्यत आहुः। \* स्वाप्ययस्थेत्यादि \* । अत्र दहरविद्यारूपे ब्रह्मविद्रतिप्रकरणे स्वाप्ययस्य सुष्तेः सम्पत्तेर्बह्यप्राप्तेश्च सम्बन्धिन्यौ ब्रह्मगतिश्रुती, अथ या एता हृदयस्य नाड्य इत्यारभ्य. तेजसा हि तदा सम्पन्नोभ-वतीत्यन्ता, अथ यत्रैतदस्माच्छरीगतुकामतीत्यारभ्य शतं चैका च पुरुषस्य नाड्य इति स्लोकान्ता च ब्रह्मणि गमनवोधिके श्रुती पूर्व वर्त्तेते । अतो भगवदुपन्यस्ते प्रजापतिवाक्येऽपि ते आदर्त्तव्ये । क्षेयस्यात्मन उभयत्राप्यैक्यात् । यतः प्रजापतिवाक्यरूपश्चतेरर्थः,ः अन्यथा न, पूर्ववाक्यविरुद्धो न । यदि स्यात्तदा व्यासः सर्वस्य ब्राह्मपदार्थस्य निर्णयार्थं प्रवृत्तः फलविवेचनावसरे तमर्थे किं न व-देदपि तु वदंदेव । तथाचानयोपपत्या तेषां ब्रह्मपरत्वं स्थाप्यत इ-त्यर्थः। ननु, न हि द्रष्टुईष्टेर्विपरिलोपो विद्यते अविनाशित्वान्न तु द्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तं यत् पश्येदित्यादिना मुक्तौ भेददर्शना-भावश्रावणात्तत्र कथं ब्रह्मविदो गत्युपपत्तिरित्यत आहुः। \* ताम-सीमित्यादि \*। पूर्वेकां बुद्धिमाधित्य श्रुतौ या निःसम्बोधा मु-क्तिः सांख्यमतवदिष्यते सा निःसम्बोधा मुक्तिः सुषुप्तिश्रुतेरर्थः शा-रीरब्राह्मणे तत्सजातीयवाक्यैस्तथा सिद्धत्वात् । अतः प्रजापितवा-क्यसिद्धायां मुक्ती या तथा मितः सा मोहादेव । तस्मात प्रथमे पादे यदुक्तं तद् ब्रह्मविदः शिक्षार्थमेवः न तु साधनशेषतयत्येव अतो ब्रह्मविदः कार्यं जीवतः पूर्वमुच्यते ॥
आद्यत्तिः श्रवणादीनां नवक्तत्वोपद्श्वतः ॥ ० ॥
दर्शनार्थत्वतो लिङ्गाद्पि बीशव्यातवद् ॥
आद्यतो श्रवणादीनामान्मित स्याद् दृढा मितः ॥ ८ ॥
आपाततो दर्शनं तद्भेदेनापि वोध्यते ॥
मतीकोपामनादीनां नवं भावो हि जायते ॥ २ ॥
आलम्बनार्थं तबापि ब्रह्मदिविशिष्यते ॥
आदिखादिब्रह्मदेशेन स्वतन्त्रता ॥ १० ॥
मनने च निदिष्यामे विशेषश्चोच्यतेऽभुना ॥

मन्तव्यम् । तत्त्वेव भयमिति श्रुतेर्ज्ञानोत्तरमपि मननस्यावद्यकत्वा-दिलार्थः। एवं पादपयोजनं निश्चित्य तदर्थमाहुः। अअत इत्यादि ॥। यस्माद ब्रह्मविदाऽपि जीवद्दशायां फलातुकुलं कार्यमावस्यकम् । अतः पूर्व प्रथमपादे तद्वच्यते । किं तदित्याकाङ्कायामाहः । \* आह-त्तिः श्रवणादीनामिति \*। तत्र गमकं हेत्रवयम् । नवकृत्वोपदेशतः नवसंख्यां कृत्वा य उपदंशः, नवकृत्व उपदेश इति यावत् । तस्मा-ल्लिङ्गात् स्मृतिद्धपाद् बीह्यवघातवच्छ्अवणादीनां दर्शनार्थत्वतो-ऽपीति । सा आवृत्तिः प्रथमेऽधिकरणे उच्यते । तत्फलं वितीयमा-इः। \* आवृत्तावित्यादि \*। \* आत्मेति \*। मगवानात्मा। तथाचेदं तस्यावान्तरफलमित्यर्थः। आवान्तरत्वं साधयन्ति \* आपातत इ-त्यादि \*। भगवतः सर्वात्मकत्वात् सर्वक्रपत्वादात्मात्मत्वाच तस्य यत् आत्मस्त्रवयमवर्णकोक्तरीत्या आत्मामदेन द्र्यनं तद् आपाततो दर्शनमिति वोध्यते । अपिशव्दाद्यथाधिकारमात्मोपदेशक्षपं द्वितीयं ब्रह्मविदः कार्ये च । प्रतीकमुपासनं येपां ते प्रतीकोपासनाः । शादि-पदात कर्ममार्गीयाश्च । तेपां हि यतो हेतार्भावो ज्ञानित्वं शक्तिवानिव जायते। अत आलम्बनार्थे ध्यानविषयतया त्रहणार्थे, तत्रापि अन्यैः प्रतीकत्वेनोच्यमाने विषयेऽपि ब्रग्नहृष्टिविशिष्यते विशेषवाधिका म-वति । साऽपि तदीयं कार्यम् । तृतीयाधिकरणस्यार्थमाहः । \* आ-दित्येखादि \*। स्पष्टम् । \* मनने चेखादि \*।

आसनादिषडङ्गेस्तु चित्तं श्रोतार्थ एव हि ॥ ११ ॥ धारयदामतरेवं ततः निद्धिमवाप्स्यति ॥ धर्माधर्मभयं तस्य नास्स्रेवेति विनिश्चयः ॥ १२ ॥ अग्निहोत्रादिकं कार्यं संन्यासः फल एव हि ॥ षोढा चेत पुरुषो व्यक्तः भारब्धान्तं फलं भवेत ॥ १३ ॥ एतावान भथमे पादे निर्णयः सूत्रकृत्कृतः ॥ दितीये स्रियमाणस्य सर्वेन्द्रियलयः पुरा ॥ १४ ॥ लिङ्गस्यापि शरीरस्य नाड्योत्क्रान्तिरिहोच्यते ॥ दिनाऽयनकृतो नास्य विशेषोऽस्तीति चाच्यते ॥ १५ ॥

अधुना आदित्यमत्या आदित्याद्यपासनेनाऽ दिखादिभिः फलदानद्वारा माहात्म्यप्रतिपादनेन भक्तिद्वारा मनने, निद्ध्यासे, भावे घत्र,
निद्ध्यासने च विशेषतो मगवता बहिरन्तः प्राकट्यक्षपश्चोच्यते। तेन
फलस्यापाततोऽनुमवप्रकारो मननिदिच्यासनक्ष्यं तृतीयं कार्यम् ।
तेन फलमाहुः। \* आसनादीति \*। आसनं भगवतो वहिः प्रकटस्य
उपवेशनम्। आदिपदेनाऽन्तरुपवेशनं लीलापाकट्यं च, तेषां यानि
षडङ्गानि श्रवणाद्यावृत्तः, आत्माभेद्दृष्टिः, तथा प्राहृणम्, अप्रतीकोपासनं, सर्वत्र ब्रस्दृष्टिः, आदित्यादिष्वङ्गर्बुद्धश्च तैश्चित्तं श्रोताथें भगवति धारयत्। तद्यि, आमतेः, मननमारभ्य, एवम् उक्तप्रकारेण, ततः-तद्वुत्तरं, सिद्धि भगवदासनादिसम्पादकोत्कटस्नेहसम्भधक्षप्रमवाष्ट्यति। एवम् आप्रायणस्त्रान्तस्यार्थं उक्तः। तद्धिगमादिस्वार्थमाहुः। \* धर्मेत्यादि \*।

अश्विहोत्रादिस्त्रार्थसाहुः \* अश्विहोत्रेत्यादि \*। फल इति \* फलना-न्तरीयकदशायाम् । तदावश्यकत्याय फलप्राप्तिप्रकारमाहुः । \* षो-हेत्यादि \* । प्रथमपादार्थमुक्तोपसंहर्गन्त । \* प्तावानित्यादि \*। द्वितीयस्याहुः । \* द्वितीय इत्यादि \*। \* सर्वेन्द्रियलय इति \*। पुष्टिमार्गीयस्य भगवति, मर्यादामार्गीयस्य भूतेषु । \* इहेति \*। तृतीये क्रममुक्ताँ यो मागी यस्य श्रुतेर्मतः ॥
तिन्नद्वीरोऽन्यमार्गाणामप्राप्यत्वं च वर्ण्यते ॥ १६ ॥
गन्तव्यं च परं ब्रह्म कार्यो लोकस्तु नेति च ॥
तुरीये पुष्टिमर्यादाभेदेन फलमुच्यते ॥ १५ ॥
प्रभारेव फलत्वं तिन्नद्दीपत्वं च वर्ण्यते ॥
लीलानियत्वतः पूर्णगुणत्वं च ततोऽिष्वलम् ॥ १८ ॥
अस्य फलप्रकरणत्वेऽपि माधनस्पस्यापि श्रवणस्यान्तरङ्गत्वं
ज्ञापितुं तिन्दद्वीरमप्याह् ॥

### आवृत्तिरसकुदुपदेशात् ॥ ३ ॥

आतमा वाऽरे इष्टच्यः श्रोतच्यो मन्तच्यो निद्ध्यामितच्य इस्रादिवाक्येविहितं श्रवणादिकं कि मक्चदेव कर्त्तच्यमुतामकृदिति भवति मंद्रायः । कि तावत प्राप्तं, मक्चदेवित । तावतव शास्त्रार्थस्य

जयन्याधिकारिण उत्क्रान्तिरित्यथेः। \* तृतीय इत्यादि \*। \* यस्येति \*। अधिकारिणः। \* अन्यमार्गाणामिति \*। अन्ये मार्गा उपाया येपां ते तथा, तेपाम। तुरीयार्थमादुः। \* तुरीय इत्यादि \*।
सामान्यत उक्ता तत्र विशेषमादुः। \* प्रमोरित्यादि \*। अत्र प्रमोः
फल्टत्वम्, आत्मा प्रकरणादित्यादिस्त्रद्वये, तिन्नदीपत्वं च,तत्त्वभावे
संध्यविद्त्यादिस्त्रद्वये। शेपं, जगद्व्यापारवर्जादिस्त्रेषु। \* तते।ऽखिलमिति \*। ततः-तादश्चिक्षपणाद्धेतोः। अखिलं लीलाविशिषं
सक्ष्यफलमित्यर्थः। एवं पादार्थनिक्षपणमुखेनाध्यायार्थं निक्ष्य स्त्राणि व्याचिकीर्पन्तोऽत्र फलप्रकरणे साधननिक्षपणस्य किं प्रयोजनमित्याकाङ्कायां तत्प्रयोजनं वक्तुं स्त्रमवतारयन्ति। \* अस्येत्यादि \*। अन्तरङ्गमिति \*। फलपूर्वकक्षाक्षपत्या फल्प्मध्यपातित्वेव
तदुपकारत्वम्॥

आवृत्तिरसञ्जुपदेशात् ॥ अस्याधिकरणत्वाय विषयादिक-माहुः । \* आत्मेत्यादि \* । सम्पत्तेः । नच तण्डुळिनिष्पित्तिरुक्ताव्यातस्येव द्र्यनिफळकानां श्रवणादीनां तिसिद्धिपयन्तमाद्यत्तिन्यायप्राप्तेति वाच्यम् । अव्यातस्य वितुषीकरणात्मकदृष्टद्वारकत्वेन तथात्वमस्तु नाम, प्रकृते त्वदृष्टद्वारकत्वाद्य सक्तत्कृतेनैवादृष्टद्वारा फळसम्पादनसम्भवादाद्य-ित्रप्रयोजिकेति प्राप्ते, उच्यते। आद्यत्तिरेव श्रवणादीनां श्रुसिम्मता । कृतः १। असक्चदुपदेशाद्य । छान्दोग्ये क्वेतकेत्पाख्याने, ऐतदात्म्यमिद्यस्त्रवं, तत्सस्यं, स आत्मा तत्त्वमिस क्वेतकेतो इति वाक्येन जडजीवयोर्ब्रह्मात्मत्वं नवक्रत्व उपादिष्ट्यान् । तथाच सक्चदुपदेशेनैव चेदर्थसिद्धिः स्यात्तदेकमेवार्थमेकस्मा एकदैवासक्वन्नोपदिशेद्य । प्रयोजनाभावाद । एतेनावघातवदन्तःकरणदोषिन्वर्तनं दृष्टद्वारमन्येषामुपदेशानां चरमस्य तस्य ज्ञानसाथकत्विपिति मन्तव्यम् ॥ १ ॥

इति प्राप्त इति \* । द्वाराविचारेणावृत्त्यानर्थक्ये प्राप्ते । हेतुं व्या कुर्वन्ति । \* छान्दोग्ये इत्यादि \* ।

<sup>\*</sup> अर्थसिद्धिः स्यादिति \* । अदृष्टद्वारा स्यात् । \* अवृष्ठातवादि-ति \* । सप्तम्यर्थे वितः । तेन तत्र यथा वैतुष्यमेवमत्रान्तःकरणदोष-निवर्त्तनमतो नादृष्टमत्र द्वारं, किन्तु दृष्टमेवात आवृत्तिरावश्यकी । तत्र यथान्येषामवधातानां वैतुष्यजनकत्वं, चरमावधातस्य तण्डुलिन्ष्पाद्कत्वमेवमत्रान्येषामुपदेशानामन्तःकरणदोषनिवर्त्तनं चरमस्यो-पदेशस्य तु मनसा साक्षात्कारे जनियत्वये तत्सहकारितया ज्ञान-साधकत्वम् । शब्दाद्परोक्षमितिवाद्स्य प्रागेव निरस्तत्वात् । नच चरमोपदेशस्य करणत्वमेवास्त्विति शङ्क्षम् । तथा सति प्रयक्ष-सामग्रीनेर्वव्येऽपि तत् स्यात् । तथा सत्यसकृदुपदेशो मननादिवि-धयश्च मुधैव स्युः । सामग्रीप्रावल्यार्थमेव तदुपयोगात् । प्रवलायां च तस्यां शब्दस्य सहकारित्वमेव, लोके तथा दर्शनादिति । तस्माद् आवृत्तिरावश्यक्येवेत्यर्थः ॥ १॥

#### अत्रेव हेत्वन्तरमाह ॥

#### लिङ्गाच ॥ २ ॥

श्रु अनुमापकत्वेन म्हितिलिङ्गिनित्युच्यते । मा च. प्यथा य-थाऽऽत्मा पिम्मुज्यतेऽमा मत्पुण्यगाथाश्रवणाभिधानः । तथा तथा परयति तत्त्वम्द्भं चक्षुप्रयवाञ्जनमम्भयुक्तमः इतादिक्पा तदा-हत्तिमेव फलमाधकत्वेनाह ॥ अत्र दृष्टान्तेनापि दृष्ट्रास्कत्वं श्रव-णादीनां स्च्यते । आत्मा वाऽरे दृष्टव्य इति पदेन श्रवणादीनां फलात्मकं दर्शनं पूर्वमुक्त्वा श्रोतव्यो मन्तव्य इतादिना तत्साध-नानि पश्चाद्यदाह तेनात्मनः परोक्षमपि ज्ञानमवान्तरफलक्षपिनि । भक्तिमार्गे परमफलक्षपतत्सजातीयत्वेन च फलमध्यपासेविति श्रुख-भिमतमिति ज्ञायते । तेन सूत्रकृदपि फलम्बरणेऽपि साथन-

लिङ्गाश्व ॥ स्त्रमवतारयन्ति । \* अत्रैवेत्यादि \* । \* अत्रैवेति \* । आह्तावेव । कि लिङ्गमित्यपेक्षायां व्याकुर्वन्ति । \* श्रुतीत्यादि \* । स्मृतावात्मपदमन्तःकरणपरम् । \* दृष्टान्तेनित । चश्रुदृष्टान्तेन । एवश्च पूर्वाध्याये कर्मोपसंहारे, सर्वथाऽपि त एवोभयलिङ्गादित्यनेन श्रवणादीनां भगवद्धमाणां यद्वदयकर्त्तव्यत्वमुक्तं तस्याऽवान्तरफलत्वाय तत्वकारोऽत्र फलाध्याये प्रथमत एव सूत्रद्वयेन दर्शितः । तेपां कथमवान्तरफलत्वमित्याकाङ्कायां श्रवणादीनामवान्तरफलत्वे वीजमाहुः । \* आत्मा वाऽर इत्यादि \* । \* तत्याच भक्तिमार्गेऽपि "सतामयं सारभृतां निसर्गो यद्र्थवाणीश्रुतिवेतसामपि । प्रतिक्षणं न व्यवद्च्युतस्य यत् स्त्रिया विद्यानामिव
साधुवार्त्ता" इति न्यायेनाऽभीष्टकपत्वादवान्तरफलत्वं वोध्यम् । "या
प्रीतिरविवेकानां विपयेष्वनपायिनी । त्वामनुस्मरतः सा मे हृद्यानमाऽपसपित्व"ति वेष्णवे प्रहादवाक्यादपि तथेन्यर्थः । अत्र गमकमाहुः । \* तेनेत्यादि \* । एवमेकेन प्रकारेण सूत्रं व्याख्याय तत्र

विचारं चकारेति निग्हाशयः । तथापि शाब्दक्रमादार्थक्रमो वली-यानिति न्यायाद् द्रष्ट्रच्य इति पदस्य पश्चात्सम्बन्धे त्क्तरीतिर्नाव-सरं प्राप्नोतीति प्रकृतविचारस्य फलप्रकरणासङ्गतत्वमापततीति प्रकारान्तरेण सूत्रार्थ उच्यते । आद्यक्तिरसक्चदुपदेशात् । श्रुतिहिं कर्मज्ञानभक्तीः साक्षात्परम्पराभेदेन पुरुषार्थसाधनत्वेन हीनमध्य-मोत्तमाधिकारिणः प्रति कर्त्तच्यत्वेन प्रतिपादयति । तत्र तेषां स्वरूपं तृतीयेऽध्याये वादरायणेन प्रतिपादितम्।अथतुरीयेऽध्याये तेषां फलं चिन्सते । तत्रादौ कर्ममार्गस्य फलमुच्यते । ज्ञानभ-स्त्योरेव क्रमेणोत्तमात्युक्तमफलकत्वमतस्तत्साधनत्वेनैवतत् कर्त्तन्यं,

दोषाभावेऽपि श्रुतौ कमेशानभक्तीनां मार्गाणामुक्तत्वेऽपि शानभक्त्यो-रेव फलत उत्कृष्टत्वं, न तु कर्ममार्गस्यापीति श्रुत्याशयं स्फूरीकर्त्तुः मत्र कर्ममार्गस्य फलजाघन्यमपि बोधयतीति हृदि कृत्वा प्रकारा-न्तरेण व्याख्यातुं तद्वीजमाहुः । \* तथापीत्यादि \* । अस्मिन् दर्शने शब्दस्यैव प्राधान्याद यद्यपि शाब्द एव क्रमो मुख्यस्तथापि तन्त्र-द्वयस्यैकशास्त्र्यात् पूर्वतन्त्रस्याप्यादरणीयत्वम् । तत्र च क्रम-लक्षणे. क्रमकोपोऽर्थशब्दाभ्यां श्रुतिविशेषादर्थपरत्वाच्चेत्यत्र, अग्नि-होत्रं जहोति यवागूं पचतीत्यादौ शाब्दक्रमादरे यवाग्वाः पाकस्य च वैयर्थ्यप्रसङ्घादृहर्षार्थत्वाद्रे च गौरवात्तमनादृत्य यवाग्वा होम-सम्भवेन पूर्वोक्तदोषासम्भवाद्धेक्रम एव युक्त इति निर्णातम् । तन्न्यायाद द्रष्टव्यादिवाक्येऽपिदर्शनानन्तरं श्रवणादीनां वैयर्थ्यप्रसङ्गः फलसिद्धा मोक्षस्यैव सम्भवेनाइप्टस्यापि कल्पनायोग इति शाब्दं तमनाइत्य तेषां साधनतया पूर्वमेव सबन्धो युक्त इति कश्चितुद्धा-वयेत् तदोक्तरीतिरनवसरपराहता स्यादतस्तथोच्यत इत्यर्थः । एवं प्रकारान्तरं प्रतिज्ञाय तस्मिन् पूर्वाध्यायसङ्गति वदन्तः प्रस्तुतार्थः माहुः। \* श्रुतिर्हीत्यादि \*। \* तत्र तेषां स्वरूपमिति \*। तत्र सा-धनविचारे तेषां कर्मज्ञानभक्तिरूपाणां पुरुषार्थसाधनानां स्वरूपं स्वं प्रति नियतं फलोपयोगि रूपम् । अध्यायार्थमुक्ता सूत्रमवतारयन्ति । \* तत्रादावित्यादि \* । \*तत्कर्त्तव्यमिति \* । कर्म कर्त्तव्यम् । तथाच न तु स्वातन्त्रयेणिति झापीयतुम् । आद्यन्तिर्गति । कर्ममार्गस्याद्यतिः पुनर्जन्मफलं तद्प्यमकृत् । इदं पद्माद्यस्योभयत्रापि सम्बद्वयते । तथाचात्र प्रमाणापेकायां तद्दाद्व हेनुन्वेनासकृदुपदेशादिति । श्रुतो कर्ममार्गे पुनर्जन्मासकृदुपदेश्यते यतः । अन्यथा सकृदुपदेशनेव तद्वगमेऽप्यसकृदुपदेशो व्यर्थः स्याद्रनस्थेयर्थः ।
वाजननेथिशाखायां पठयते, एवमेवायः शारीरं आत्मभ्योऽद्रेभ्यः
सम्प्रमुच्य पुनः प्रतिन्यायं प्रतियोग्याद्रवि प्राणायवेति तत्रव
पुनन्तेन प्रद्योतेनेव आत्मा निष्कामतित्युपक्रम्य पठयते.तं विद्याकर्मणी समन्वारभेते पूर्वप्रज्ञा चेति । तत्रवेतद्गुपद्मेव तद्यथा
तृणजलायुकेत्युपक्रम्य पठयते एवयेवायं पुरुष इद्द शारीरं निद्दसाऽविद्यां गमयित्वान्यन्वरतरं कल्याणतर् एपं तन्ते पित्र्यं
वा गान्थर्व वा बाद्यं वा प्राजापत्यं वा देवं वा मानुषं वाऽन्येभ्यो
वा भूतेभ्य इति । तत्रवाग्रे पठयते, प्राप्यान्तं कर्मणस्तस्य यत्किश्चेद करोसयम् । तस्माल्लोकात् पुनरेत्यस्म लोकाय कर्मण इति ।
अत्र हेत्वन्तरमाद्द ॥ लिङ्गाच्च ॥ वेदानुमापकत्वेन सम्दित-

लिङ्गाच ॥ लिङ्गपदस्य स्मृते। प्रयोगप्राचुर्याभावान्नदं युक्त-

मार्गाऽन्तरप्रवेशे एव कर्मण उत्तमफलत्वं, स्वतां मार्गत्वे तु जवन्य-फलत्वमिति ज्ञापनाय कर्ममार्गफलमुख्यते इत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । कर्ममार्गस्यत्यादि \*। \* फलमिति \*। साध्यान्तरसाधनव्यापारो-परमजनकं कार्यम् । \* उभयत्रेति \*। साध्ये हेती च। उभयत्र स-म्यन्यस्य प्रयोजनमुख्यते । \* तथाचित्यादिना \* तथेत्यर्थ इति \*। पुनर्जन्मेव फलमित्यर्थः । तेन कर्मवाक्येषु यत् स्वर्गादिक्षं फलमुख्यते तत् प्रतिपत्तिक्षपमेवेति श्रुतितात्पर्ये वोधितम् । वाजसनेत्य-शाखायामिति \*। वृहदारण्यके शारीरव्राह्मणे । तथाचास्यां श्रुतावाद्याद्यपस्याद्यात्तम्भवाद्यात् कर्ममावाद्यात्वपस्य फलमित्यर्थः ॥

छिङ्गिमित्युच्यते। सा च भगवद्गीतासु, त्रैविद्या मामित्युपक्रम्य प-टयते, एवं त्रयीधर्ममनुपपन्ना गतागतं कामकामा लभन्त इति। आश्रह्मभवनाल्लोकाः पुनरावर्त्तिनोऽर्ज्जुनेति च।

अथवा यथाकारी यथाचारी तथा भवति साधुकारी साधु-भवति पापकारी पापो भवति पुण्यः पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेनेति श्रुतिर्वर्त्तमानजन्मकर्मणोः पूर्वजन्मसम्बन्धिकर्मानुमाप-कत्वं वदतीति कर्मिणः पुनर्ज्ञन्मावश्यकमिति ज्ञायते। एवं सित छिद्भत्वेन निरूपणादिसर्थः सम्पद्यते। निरुत्तिमार्गीयस्यापि तस्य ज्ञानोपकर्तृत्वमात्रं, न तु जन्मनिवर्त्तकत्वं मानाभावाद ॥ २ ॥

एवं कर्मफलं विचार्य ज्ञानफलं विचारयति ।

आत्मेति तूपगच्छन्ति ग्राहयन्ति च ॥ ३ ॥ पूर्वार्थनिरूपणव्यवच्छेदाय तुशब्दः । ज्ञानिनो हि भगवन्तम

मित्यतः पक्षान्तरेण व्याकुर्वन्ति । \* अथवेत्यादि \* । यथाकारीत्या-रभ्य पापो भवतीत्यन्तेन पूर्वकृतकर्मणः फलमुक्ता पुण्यः पुण्येने-त्यादि यद् वद्ति तदेतज्जन्मीनकर्मणः पूर्वकर्मानुमापकत्वायैव वद-ति । अन्यथा पुनरुक्तं स्याद्तस्त्रथेत्यर्थः । सुत्रार्थमाहुः । \* एवं स-तीत्यादि \* । ननु तर्हि निवृत्तस्य कर्मणोऽपि तथात्वापातो, निवृत्तं कर्म सेवेतेत्याद्यनुज्ञावैयर्थ्यं च स्यादित्यत आहुः । \* निवृत्तीत्या-दि \* । तथाचाङ्गत्वद्शायां तस्य प्रधानोपकारातिरिक्तफलाभावा-त् प्रधानेन ज्ञानेनैव जन्मानिवृत्तेन तद्वैयर्थ्यमित्यर्थः । अस्मिन् पक्ष इदं सूत्रद्वयं नाधिकरणक्रपमिति वोध्यम् ॥

अन्ये त्वत्र पूर्ववर्णकोक्तरीत्या जघन्याधिकारिणः श्रवणादि-प्रत्ययाद्विमात्रं साधर्यान्त । अस्य साधनाश्रयविचारस्यात प्रव-र्पते बीजं तु न किश्चिदपि वदन्तीति तचिन्त्यम् ॥ २ ॥ १ ॥

आत्मेति तूपगच्छिन्ति त्राहयन्ति च ॥ सूत्रमवतार्थे व्याकुर्व-\* पूर्वेत्यादि \*। नन्वात्मराब्दः सन्मात्रादिप्रत्यत्रसान्तद्वाद्शलक्षण- आत्मत्वेनेवोपासते । तस्या नैरन्तर्येऽनेकजन्मभिष्नयेव तेयां हृदि भगवाद स्कुरति । तदा स्वानन्दांवस्यार्थार्थमांवाद् ब्रह्मभूतः मञ्चात्नरोतेव ब्रद्म च्फुरितिमति नदानन्दात्मकः संस्तमनुभवति । एवं स्थितः प्रारच्यममाप्तैः देहापाने तत्रेव प्रीयष्टो पर्यात । एता-ह्याः सर्वोपकारीति परार्थमाप तस्य भगवता ज्ञानं द्निभिति प्रय-चनमपि तस्य फलान्तःपातीस्थिकारिण्युपस्थिते तथेवापदिशति

विशिष्टवस्त्रवेश्वकः । इतिशब्दः प्रकारवार्चः। तस्य च विस्सृतकण्ठ-मणिज्ञानवः बानं मोक्षसाधनमित्येवाथीं (त्राङ्गीकार्यः । यत उपग-च्छतीत्यस्य ज्ञानार्थतेच प्रसिद्धेति साधनाश्रय एवात्र विचारः प्रती-यते इति कथमस्य फलाश्रयत्वमित्यनस्तद्पराद्यन्ति \* ज्ञानिना हीत्या दि \* । क्वानिना ज्ञानमार्गीयाने हि. आत्मेत्येवापासीत स म आत्मति विद्यादित्यादिवाक्येभ्य आत्मत्वेनैव मगवन्तम् रामर्त । तस्या उपासनाया नैरन्तर्ये, बहुनां जन्मनामन्ते ज्ञानवानु मां प्रययत इति समुतेरनेकजन्मभिरात्मत्वेनेव भगवान् हृदि स्कर्तः ति त्वं वै अहं भगवा देवते अहं वे त्वं भगवा देवते इति व्यतिहारादवसीयत। तदा बहुभ्यासे जीवानन्दस्याप्याविमावात् सचिवदानन्दानां त्रया-णां प्राकट्ये, ब्रह्मेय सन् ब्रह्माऽप्येतीति श्रुतेर्वह्मभूतः सन्, आत्मत्वेतै-वेत्यायुक्तरीत्या ब्रह्मानन्दात्मकः सन्नात्मानं साक्षात्करोति । ततः प्रारम्यसमाप्तौ ब्रह्मण्येव प्रविष्टा भवतीति मुख्यं ज्ञानितः फलमुपग-च्छन्तीत्यनेनोक्तम् । प्राहयन्तीत्यनेनाऽत्रान्तरं तदुच्यत इत्याशयेन तदपपादयन्ति। \* पतादश इत्या दि \*। \* फलान्तः पातीति \* भगव-रक्रपाकार्यत्यात् फलान्तःपाति।तथाचाऽयं सूत्रायः।इनिहाद्यः प्रकारे पुर्वस्त्रब्रुयं श्रवणाद्यावृत्तेषकत्वाच्छ्वणादौ चब्रह्मण एव विषयत्वा-सत्प्रकृतं ब्रह्म आत्मा स्वात्मा इति प्वंत्रकारेण उपगच्छन्त्यत्मवन्ति। तत्क्रतुन्यायेन तत् प्राप्नुवन्ति, अन्यानप्यधिकारिणो ग्राहर्यान्त, उप-दिशान्त चेति बाध्यः। नतु भवत्विद्मवं, तथापि आत्मत्वेन ब्राहण-स्य ताहराम्रहणाऽनन्तरभावित्वाद् उपगच्छन्तोत्यस्य ज्ञानमेवार्थत्वेन च । एनदेवाह । आत्मेलादिना । उप सपीने गमनं प्रवेश इति यावत् ॥

अथवा । ननु ज्ञानभत्त्योगनाद्यक्तिः फडमन उत्तरे ते, न तु कर्मेसाययेन कर्नणः फछमाद्यक्तिरित यणिक्वितं तत्रेदं चिन्सो। न स पुनरावर्त्तेन इति श्रुतिः सर्वयाऽनाद्यक्तिमादो। साविक्वी तामऽनरभाग्देन तिमद्वित्तिवित्र। किनन्न युक्तम् । साविक्वितेनेति। तथादि पूर्वकर्भनैयसस्य त्वयाय्यक्रीकार्यस्याद्य तस्य प्रशिक्तस्य-

प्रतीयते, न तु प्रवेश इत्यत आहुः \* उपेत्यादि \*। तथाचोपगच्छ-न्तीत्यत्र कर्त्रपेक्षायां साधकतात्रस्य प्रहीत्तराज्यत्वाज्ज्ञानिन एव कर्तु वंन वाच्याः । तथा साते कर्तुविशेषण वेशैव तत्वाप्य । ऽस्यार्थ-द्वयसंत्राहकत्वाद्योगान्तरेण तस्य फलवंधकत्वं नायुक्तम् । अत्र फलस्यैव प्रकरणादिति । तथासारमनि प्राप्ते पुतरावृत्यभावाज्ज्ञातस्य अनावृत्तिरंव फटाहित्यर्थः। अस्मिन् पक्ष पनस्यापि सूत्रस्य नाधि-करणत्वम् । पूर्वशेषत्वात् । एवमत्र ज्ञानफाउस्य कथनात् केमुनिकेन भाक्तफलस्य स्वितःवेऽप्यविवेचि त्रवात् तद्धिवचन य पूर्वस्-त्रयोर्हितीयवर्णके यहुक्तं तदुपरम्माय चेदमाप अधिकरणान्तर-मेवेत्यादायेनाहः \* अथवेत्यादिं \*। \* तत्रति \* अनावृत्ता । विषय-मुक्ता सरायसाहुः । \* न स इत्यादि \* । उक्तवाक्यंन गृहिग्रां-पसंहारसळं कर्मकरणमुक्तम् । सन्न्यासिनां ज्ञाने खरूपापकाराय कर्मकरणं सर्वापेक्षास्तर्वातं स्वापितम्। कर्मणां प्रराहेकस्वभावत्वं च संयम । धिकरणे पूर्वसूत्रयां द्वितीयवर्णके च व्यवस्थापितम् । एवश्च ज्ञानवता क्रमेकरणेऽपुनगर्श्वातश्चत्या ऽऽवृत्तिश्रत्यार्विरोध आ-पनीति तत्मन्द्हवीजं बोध्यम् । पूर्वपञ्चमुपपाद्यन्ति । \* तथाही-त्यादि \* अनावृत्तिअतः पूत्र याद्यदासुष्रमेषं वर्त्तरान्निति धवणादना-वृत्तेः पूर्वे जीवद्दशायां कर्मनैयत्यस्य त्वया सिद्धान्तिनाप्यङ्गीकार्यत्वा-त् कर्मणां च प्ररोहेकस्वभावत्वात् स्वभावस्य च दुरतिकमन्वाज्ञ-न्मान्तरे पूर्वकर्मफलानुभवस्यावद्यकत्वाद्नावृत्तिश्रुतिः पूर्वानुरोधन स.वधिकीतव तां वद्तीत्यर्थः । एवमावृत्तौ साधकमुक्काऽनावृ- भावत्वात्तस्य दुरितकवत्वात्तत्कालात्रात्तात्वात् । आषिव, य एवं विदुर्गित श्रुतः सित ज्ञाने हि सा । यतो वाचः, अष्ट्यो न हि स्याव इत्यादिश्रुतिभयो ब्रह्मज्ञानात्तम्भवात् । इत एव भिक्तरिप पत्युक्ता वेदितव्या । ज्ञानाविषये स्त्रहानस्भवात् । किञ्च सर्वस्य वज्ञी सर्वस्येज्ञान इत्यादिश्रुतिभयो, यस्यावतारकर्माण गायित ह्यस्मद्राद्यः, न यं विद्नित तत्त्वेनेसादिस्मृतिभ्यश्च का पत्याज्ञा जीवस्थातिहीनस्य तत्याप्तो । अत एवोपदेशाऽसम्भवोऽपीति प्राप्ते प्रसाह । आत्मेतिसादिना । तुशब्दः पूर्वपक्षान-रानकः । अत्रायमाज्ञयः । सत्यमुक्तं भवता । तत्रोच्यते । यथा-ऽग्रहत्वातिमहत्त्वादिधर्मा भगवति सन्ति तथा सर्वात्ववपि । य

सौ वायकमाह। \* अपिचेत्यादि \* । \* संति \* । अनावृत्तिः । तथाच ज्ञानामावे तत्कायंभूता अनावृत्तिरिप न चक्तं शक्या । नच भक्त्या सेत्यत आह \* इत इत्यादि \*। तथाच भक्तेमांहात्म्य-शानपूर्वकस्तेहरूपत्वात् स्तेहस्य च ज्ञानोत्तरमेव सम्भवेन तदावि-पये स्तेहसाशक्यवचनत्वेत भक्तेरप्यसम्भवादित्यर्थः । एवं प्रमा-णबळेत साधतरीर्धे खडपं बाधक सुक्ता फलविचारेणापि तदाह । \* किञ्चेत्यादि \*। अत्र श्रुत्या प्राप्तिदौर्घट्यं, स्मृत्या च तत्साधनभू-तज्ञानदौर्घष्ट्यमुक्तमः। नच केवलकरणवर्णन ज्ञानासम्भवेऽपि श-द्धसहकृतेन ज्ञानसम्भव इत्याशङ्ख निराचष्टे \* अत एवेत्यादि \*। शद्धा हि श्रुतः सह करोति । श्रुवणं चोपदशादुपदेशश्च ज्ञानादतो गुरुरेव, ज्ञानदीर्घट्यादुपदेशत्याष्यसम्भव इत्यर्थः । तथाच सर्वथा-ऽनाइसी साधकयाभावाद् वाधकानां च बहुनां सन्यादनाहिसः सावधिकयेवाङ्गीकार्येति कर्मज्ञानभक्तीनां फलतो न कश्चिद्विरोपः। बस्तुतस्तु तयोः सम्भव एव दुर्घट इति कर्मफ रमेव फलं, नान्यदिति पुर्वः पक्ष इत्यर्थः । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्तः पूर्वे ज्ञानदौर्ध-ट्यमप्राप्यत्वं च परिहरन्ति । \* तुशब्द इत्यादि \* प्रापयतीत्य-न्तम \* । \* सलमुक्तमिति \* । यतो वाच इत्यादिना, किञ्चला- आत्मिन तिष्ठि निसादिश्चितिष्वात्मत्वेनैवोक्तेः । सर्वधर्मश्चियते प्रदा यं धर्म पुरस्कृत लीलां करोति तत्कार्यमेव तदा सम्पद्यते । हितकारित्वस्यभावत्वात तस्य। एवं सित यस्मिन पुरुषे यदाऽ इत्म-स्वेन लीलां करोति तदा स्वभाष्यनुकूलभयत्नवन्तं विधाया मानं मापयति । नन्कं दुरितिकनः कर्मस्वभाव इति । नेष दोषः । न ह्यान्यस्यान्यस्य जन्यमोषधमिष गौरवाय भवति, तेन न तिन्नद्यत्तिन्वा । व्यापादनैकस्वभावमिष विषमाञ्जीविषं तद्यगमपद्वतर्निगमसङ्गमो नापगमयति वा। तथा भगवदिर्वितं तद्यं च छतं कर्मन कर्मनाञ्चाय भवतिति न वक्तं शक्यम् । कर्ममोक्षाय कर्मणि

दिना च यदुक्तं तत्सत्यमुक्तम् । \* आत्मत्वेनेति \*। शरीरभूनस्या-ऽऽत्मनो नियामकत्वेन । \* तस्येति \* आत्मनः । नथाच कर्मस्वमाव-वदातमस्वभावस्यापि तथात्वात् स्वयमव भगवान् स्वलीलानुसारण ज्ञानप्रणाड्याभक्तिप्रणाड्या वा यथाधिकारं स्वातमानं प्रापयतीति. न ज्ञानमत्त्वात्मप्राप्तीनां नौघटयमिन्यर्थः। अत्र शङ्कते । \* नान्वत्यादि \* तथाचात्मकमणोरुभयोरपि स्वभावस्य तथात्वादनावृत्तिमावधिक-त्वाऽनवधिकत्वयोः संशय एव पर्यवस्यतीत्यर्थः। एनत् समाधात्ं कर्मस्वभावातिक्रमप्रकारं व्युत्पाद्यन्ति। \* न हीत्याद् \*। तथाच यथाऽन्नीषधयोद्भेव्यत्वेन भक्ष्यत्वेन च तील्येऽपि तयानींकस्वभावत्व-मपि त खभावभेदो, यथा च निगमस्य विषादिस्वभावनाशकत्वेऽपि तत्कार्यप्रतिवन्धकत्वं तथात्र आत्मनि संवेन्द्रियाणीत्यादिबोधितस्य भगवद्धितस्य तद्र्थे कृतस्य च कर्मणः कर्मत्वं तुरुवेऽपि स्वभावमे-दो वां, भगवद्रपेणादेस्तत्स्वभावनिवर्त्तकत्वं वत्यदोषः । उक्तं च मार्कण्डेय रौच्यमन्वन्तरे "अविद्याऽप्युपकागय विषवज्जायते नृ-णाम् । अर्नुष्ठताभ्युपायेन बन्धायाऽन्यायानां हि सा"इति । अविद्यति विद्याभिन्नं कर्म. भावरूपमञ्जानं चत्युभयमाप सगृह्यते । एतद्व 'श्रुतिनात्पर्योमत्यत्र गप्तकमाहुः। \* कमेनाशायत्यादि \*। एतदे-कादशस्कन्धं योगश्वरवाक्ये, "परोक्षवादो वेदांऽयं बाळानामनुशा- विधत्ते हागरं यथेति वाक्यातः । अग्राह्यत्तप्राह्यस्विरोधापहारस्तु जीवनामर्थेश्वरेच्छाभ्यां पुरेष छत इति नाधिकमत्र निच्च्यम् । इतिशब्दो हेत्वर्थे । तथाच भगवानामा भवति मर्देशं जीवानामतो हेतोरुकिरीया तद्गुरिण तपुषाच्छांत्त । जातनागेऽङ्गीकृतास्त्वात्सरेनेष ज्ञानादुष समीप एव गच्छत्त्युक्तरिवाऽक्षरात्मके तत्रव प्रविष्टा भवति सर्थे । भक्तिनागेऽङ्गोकृतास्त्व सक्षाच भक्दे पुरुष्टिचे सति तद्भजनार्थमुप समीपं गच्छत्तीवर्थः ।

सनम् । कर्मनाशाय कर्मणि विवत्ते द्यगदं यथे 'ति। कवित्तु क-र्ममोक्षायेतिषाठन्तदाऽष्यर्थतौत्यम् । आत्मस्वभावस्य तु न नादाादि-शङ्का । अनुचिछत्तियमाति श्रुतेः, सर्वस्य वशीत्यादिश्रुतेश्च ततोऽ-विकवलसान्यसामावात् । नतु विरुद्धवर्मानारत्वाद्धर्मा एव स्वमा-ववावका भवन्त्रित्याशङ्ख नेपामप्यवावकत्वमाहुः \* अत्राह्यत्या-दि \*। एतेन ज्ञान दिशें बेटयमि परिहृतम्। एवं वाधकं परिहृत्य सूतं व्याकुर्रान्त । \* इति राद्ध इत्यादि \*। अत्मराद्धार्थस्तु सर्वा-न्तर्यामित्वाविरूपः पूर्वीक एव । एनावान् परं विदेषो यज्ज्ञानिनां प्रत्यग्रसत्वप्राधान्येन तत्स्फ्रक्तिभक्तानां तु सर्गत्यप्रमिषय-त्व-नन्द्वाधान्वेनित । अत उक्तरीत्वा यस्य मार्गस्य या रीतिः क्रमा-क्रायादिना च्यून्पादिना तथा रीत्या नं प्राप्तुवन्तीत्यर्थः । उपगमनं वि तजने । \* ज्ञानमार्ग इत्यादि \*। \* मजनार्थमुपसमीपे गच्छन्ती-ति \* मु क्तांपद्धःयत्वत्य पूर्वेमुकत्वाद्, ब्रह्मविदाप्तीत परिमत्युक्तायाः परप्रक्षः, सोऽइनुत सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चितस्यत ब्रह्म-साहित्येत श्रावणाङ्गमविद्यायामात्ममिथुनत्वस्य श्रावणाच तथेत्य-र्थः । अत्रेरं सम्बद्धते । भक्ता हि, पृष्णात्मानं प्रेरितारं च मत्वा ज्ञारस्तरत्तेन असुत्रवमंतीति भ्वे गश्वतरश्रन्या, आत्मेत्येवापासीते-त्युकात्र, आत्मानं प्रियमुपासीत इंश्वरी हि तथा स्यात. आत्मानं लां समुरानीत इत्यकास्मन् प्रकरण त्रिधांपासनश्रावणाः ज्ञानयज्ञेन चाव्यन्य यजन्तो मामुपासते, एकत्वन पृथक्केन बहुधा विश्वतामुख- एवं श्लेषोक्तिरियमिति ज्ञायते । सम्प्रदायानुदृत्तिरिप भगव-दिङ्गतेषताद्वताः स्वयं येन मार्गेण फलं प्राप्तास्त मार्गप्तन्यानिष प्राहयन्त्यु गदेशस्त्रोभयत्राप्यात्मत्वमेव हेतुरन्यथाऽत्मारामस्य सर्व-निरपेक्षस्यवं करणातम्भवेन मोक्षमार्गाप्रतिद्धिरेव स्यात् । तस्नात् सर्वयानादृत्तिरेव श्रुयभिमतेति ज्ञेयम् ॥ ३ ॥

नन्त्रात्मत्वेनोक्तिरुपासनार्थेति नोक्तं साथीय इसत उत्तरं पठति ।

## न प्रतीकेन हि सः ॥ ४ ॥

मिति गीतास्मृतेश्च खात्मतया स्वात्मात्मतया च प्रियतया देहमारश्य यावन्तो भजनीयाः प्रियास्तदात्मत्वेन चापास्ते इति तत्कतुन्यायात् पृथगवसमीपे तिष्ठन्ति। ज्ञानमार्गीयास्तु त्वं वे अहं भगवा देवते अहं वे त्वं भगवा देवते अहं वे त्वं भगवा देवते इति व्यतिहारण स्वात्मतयैवोपास्ते इति तत्कतुन्यायात्त्र त्रेव प्रविद्यान्त । अतो ज्ञानिभक्तयोरुभयोरुप्यात्मत्वेनोपास्तत्य तुल्यत्वेऽपि उपासनाप्रकारमेदादेवं फलमेद इति । उभयस्त्रुद्धय सूत्राभिष्रेतत्वं स्फुरीकुर्वन्ति । अप्वामित अ । पताहराराख्ययोगेण । अन्यथाचदभिष्रयाद्, गृह्णन्तीन्यं च्रूयादतस्त्रथेत्यर्थः । पवं मार्गद्धयस्य मुख्यं फलं निर्ह्णपतम् । अवान्तरफलं वक्तुं शेषं व्याकुर्वन्ति । अस्म्यद्यादत्यादि अ। इति राब्दा हेतौ व्याख्यातस्त्रचात्मत्वस्य प्राप्तो हेतुत्व युकं, तस्या भगवत्सम्बन्धित्वात् । ग्राहणं तु ज्ञानिधमन्त्रात्मत्त्वस्य कथं हतुत्वमित्याराङ्कायां तत्रापि तस्य हेतुत्वं व्यक्तीकुर्वन्ति । अस्मयत्रेयादि अस्मयत्रेति अ। मार्गद्धयोपदेशे । सिद्धमाद्दः—

\* तस्मादित्यादि \*। यस्माद्भगवतः सर्ववादात्वं सर्वेजातत्वं चेति न तत्स्वभावस्य पर्यावृत्तिः किन्तु कर्मण एव स्वभावपर्यावृ-चिरतस्तर्थेति तात्पर्यभ्रमण क्रियमाणकर्ममार्ग एवावृत्तः. फलं, न तु तात्पर्यज्ञानपूर्वक भ कमार्थियत्वेन ज्ञानमार्गीयत्वन वा क्रियमाणे निवृत्तिक्षपे कर्मणोत्यनावृत्तिफलकत्वाज्ज्ञानभक्ती उत्तमे इत्यर्थः ॥३॥

न प्रतीकेन हि सः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* ।

अतद्रो तत्त्वेनोपामनं हि मनीकिभिन्युच्यते । तथाच नाटशेन तेन स मोक्षो न भवतीसर्थः । श्रुतिभिद्धत्वात्रान्ति मोक्ष इति न

अयार्पः । आत्यत्वेन ज्ञानस्माभेदे नादान्मेये वा पर्यवसन्नत्वास्ततः न्यार्गरीया आत्मत्वेन ज्ञानास्ततन्त्रार्गीयो मोझेऽताद्वसि हपः फाउ-भित्युक्तम् ।

तदयक्तम। पादोऽत्य विश्वाभूतानि, ममैबांशो जीवलोक इत्यादि-ष्वातमा ब्रह्मांशन्वेन सिद्धः। अहमात्मा गुडाकेशत्यत्र विभूतिरूपत्वेन च। एवं सति यथा सर्वे खिठवदं ब्रह्मेत्यादी सर्वादिब्रह्मत्वेनीपा-सर्वार्थ स्तृयते, तथा आतंत्रत्येवीपासीतत्यादी स्वात्ना परमान्नत्वेनी-पास गार्थ स्तू भेग। एवं सति तत्र यथा ब्रह्मत्वेतीक्तरमासनाऽथी, तथा स्वात्मन्याप परमात्मे। किरिति न पूर्वे कं सार्वी य इत्यर्थः। त्या-कुर्यन्ति । \* अतद्रुव इत्यादि \* । सञ्चमत्त्रत्वे गंकिष्ट्यासनार्या, परन्तु तया श्रुत्या अत्मत्त्रप्रवागत्योगानि नव्यमिति वास्यो, न त्वा-त्मःवज्ञानस्य फलं निष्यद्भारे । तस्या अकृत्सनत्ववार गार्थःवात् । पूर्व प्राणन्नेत्र प्राणो भवतीत्यत्युक्ता ताल्येतास्ययं कर्मतामान्येव सं योऽत एकैकम्पास्ते न स वेदाऽइत्स्तो ह्येगेऽन्त एकैकेन भवतीन्युक्ता अकृत्स्तत्ववारणार्थम्, आत्मेखेबोपासीनेति वद्गनन्ने, अत्र सर्व एकं अवन्ती याह । तेनात्मत्वात् सर्वे रूपस्य प्राणादिना एकदे-शहरेण यद्वासनं तत्वतीकरूपं ताइशेन तेन मोक्षो न भवतीति सिद्धान, न त्वात्मत्वेन ज्ञानानमोक्षा न भवतीति । अत होते सर्व एकं भवन्नीत्यनंत कृतस्तत्वरूपस्य फ रुस्यात्मोपासने बोधिनत्वात । कुत्स्तत्वं सर्वभावपूर्वकक्षा. सर्वभावश्च मोक्ष्यूर्वकक्षाते तत्रैव पुरुष-विध्याह्मणे तद्वेतत् पर्यन्तृ पिर्धामदेवः प्रतिपदे इत्यत्र सिद्धम् । अतो मोक्षपूर्वकक्षाया अत्र बोधनादात्मनः परमात्मत्वेनोपासनायां मोक्ष एव फलमिति सिद्धाति । तथाच फलसापि वाक्यनात्पर्यनि-र्णायकत्वानमोक्षरूपंण फलनात्मो पासनवीयकश्चतिनात्पर्य निर्णीयते । अतः श्रुतिमिद्धत्वात्र मोक्ष इति न वक्तुं राक्यमिति भावोऽ-नेत सुत्रेग वोध्यते । अत आत्मनः परमात्मत्वेनोपासनं प्रतीकोपास-नामाति तवाभिमतमसङ्गतिमत्यर्थः । अस्मिन् पश्चे आत्मत्वेनापासन- वन्तुं शक्यभिति भावः । अथवाऽऽत्मत्वेनोक्तिरुपासनार्थेति वदन् वादी वक्तव्यः । फलार्थमेव तत् । फर्ल च श्रुत्युक्तस्तत्ववेश एवे-ति त्ययापि वाच्यम । एवं सखादौ ज्ञानमार्गेऽनुपपित्तमाह । न प्रतीकेऽनात्मभूते ज्ञानित उपगमः पूर्वोक्तः प्रवेशः सम्भवतीति शेवः । भक्तिनार्गेऽपि तामाह । न हि स इति । न हि प्रतीको-पासने स लोकवेदप्रसिद्धः पुरुषोत्तमोऽस्त्युपास्यत्वेन, येन तत्या-कट्यं स्यात, तदुपगमनं चेसर्थः। एवं ज्ञानभक्तयोः फलसत्ता सा-धिता ॥ ४ ॥

स्याऽप्रनीकोपासनत्वाज्ञानभक्त्योः फलवत्ता यद्यप्यायाति तथापि, न हीति पदद्वयं सूत्रे व्यर्थे स्वादित्यतः प्रकारान्तरेण सूत्रं व्या-कुवन्तं। इवतारयन्ति । अ अथवेत्यादि अ । तदिनि अ । उपासनम् । उपासनस्य फरुं च ब्रह्मैं सन् ब्रह्माप्येतीति श्रृत्युक्तस्तिसन् ब्रह्म ण्युपासकस्य जीवस्य प्रवेश इति त्वयाऽपि वाच्यम् । अन्यथा उपा-सनविधानस्य वैयध्यापत्तः । पत्रमात्मापासनस्य फलवन्वे स्राते आदौ पूर्व ज्ञानमार्गेऽनुपपत्तिम, एकदेशोपासनेन फलाभावबोधि-कां युक्तिमाहेत्यर्थः । उपगच्छतीति पूर्वसूत्राद्नुवृत्य, न प्रतीक इति सूत्रमागस्यार्थमाडुः। \* न प्रतीक इत्यादि \*। \* प्रतीक इति \*। अतात्मभूते मनआदौ ब्रह्मत्वेनीपासिते प्रतीकत्वात्र ब्रह्मणि प्रवेशः फलं, किन्तु मनआद्यपासनासूक्तमेव । अत्र तु ब्रह्माण प्रवेशस्योपपा-दितत्वाच प्रतीकत्वामन्यर्थः । शेषमवतार्य व्याकुर्वन्ति । \* भक्ती-त्यादि \*। तथाच यदीद प्रतीकोपासनं न स्पाद अत्रोपास्यः पुरुषो-त्तमो न स्यात् । यतोऽत्र पुरुषोत्तम एवात्मत्वेनोपास्यो, न त्वात्मा पुरुषोत्तमत्वेन । उपक्रमे सृष्टिकतृत्वरूपव्रद्धालङ्गेन, अग्रे च आत्नानं प्रियमुपासीतिति विशेषकथनेन, ईश्वरत्वकथनादिना च तथा निश्च-यात्। अतो नंदं प्रतीकोपासनमित्यर्थः। सिद्धमादुः। \* प्वमित्या-दि । तथाच मोक्षफलकं ज्ञानिनामात्मत्वेनोपासनं न प्रतीकम् । अकृतस्नत्ववारणार्थत्वात् । अकानां चात्मत्वनोपासनं पुरुषोत्तमपर्य-बसायीत्यतोऽपि न प्रतीकम।

नतु सर्वे खिल्वदं ब्रह्म, आत्मैवेद् सर्विमिखादिश्चनयः सर्वत्र ब्रह्मदृष्टिं मुक्तिसायनत्वेनोपदिशन्ति । मा च मतीकात्मिकविति कथं मतीकोपासनस्य न मोक्षनायकत्विमिति प्राप्त उत्तरमाह ॥

#### ब्रह्मदृष्टिरुत्कर्षात् ॥ ५ ॥

सर्वत्र त्रहादृष्टिनं प्रतीकात्मिका सर्वस्य वस्तुतो व्रह्मात्मक-

अतः पूर्वोक्तं तवाभिमतमसङ्गतिमत्यर्थः । एत्रमप्रतिकोपासनेन श्रानभक्त्योः फलवक्त्वे सिद्धे तयोरनावृत्तिफलकत्त्वेन तदङ्गभूनकर्म-णोऽप्यनावृत्तावेत् पर्यवसानमित्यपि वोध्यम् ॥ ४॥

ब्रह्मद्दिष्टिक्तकर्षात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । मुक्तिसाधत्वेनेति \*। परम्परया साक्षाच तत्साधनत्वेन। सा च प्र-तीकात्मिकेवेति । ब्रह्मकार्ये ब्रह्मांशे च ब्रह्मदृष्टिकपत्वात्तथा । तथाच इदं वाक्यद्वयं छान्दोग्यसम् । तत्र प्रथमं शाण्डिल्यविद्यासम् । तेन श्रद्धान्तः करणस्याऽप्रे यस्य स्याद्देत्यनेन भगवत्वातिकपं फल्मु-क्तम् । द्वितीयं सनत्कुमारनारदसंवादस्यम् । तत्रापि, न पद्यां सृत्युं पद्यतीत्यादिना तमसस्पारं दर्शयतीत्यन्तेन मुक्तिकपमेव फलमुक्तमा तच्चोपासनद्वयमपि प्रतीकरूपम् । सर्वरूप आत्मनि प्राणाङ्येकदे-शहिएवद ब्रह्मकार्यक्षे जगित ब्रह्मांश आत्मनि च ब्रह्महिएरूपतया अतद्वे तत्त्वेनोपासनरूपत्वात् । तस्माच्च मुक्तिरुक्तेति प्रतीकेनापि मुक्तिसिद्धौ फलेन विषयेण च निर्णयाभावादात्मत्वेनोक्तेमीक्षफल-कत्वोक्तेश्च ताइराप्रतीकनिवारकत्वकथनं न साधीय इत्याञडुनया-मुत्तरमाहेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* सर्वत्रेत्यादि \* । सर्वस्मिन् प्रपञ्जे या ब्रह्मदृष्टिः सा न प्रतीकात्मिका । कार्यस्य कारणात्मकत्वेन प्रपञ्चस्य ब्रह्मात्मकतया वस्तुनो ब्रह्मात्मकत्वस्य श्रुत्यीनप्रेतत्वा-त।अन्यथा सर्वे खिट्वात वाक्ये तज्जलानिति सर्वविशेषणम्पासना-हेत्त्वेन न वदेत् । स्रविवत्यव्ययं च न वदेत् । तांद्रनापि प्रतीको- त्वात । सा च नोपदेशसाध्याऽतो नोपदिश्यते, किन्त्वनृद्यते । सा त्वधिकारोत्कर्षात स्वत एव भवतीति प्रतीकोपासनस्य न मु-क्तिसाधनत्विमिति साधूक्तम । एतदेवोक्तमनेन सुत्रेण ॥ ५ ॥

पासनाया वाचो धेनुत्वोपासनवत्सुखेन सिद्धेः । अत इयं मनना-त्मिका । अत पर्वााग्रमवाक्य, स कतुं कुर्वीतेति शब्दान्तरेण मनन-मुपदिश्यते, भेद्रिष्टिजनितभयाभावार्थम् । अन्यथा तत्त्वेव भयं विदुषोऽमन्वानस्येति श्रुत्यन्तराद्भयापक्षेः । श्वेतकेतुविद्यायामप्यादृ-च्या मननमेव बोध्यते। मैत्रेयीब्राह्मणसनत्कुमारविद्यादिषु त्वनूचते यतः साऽधिकारात्कर्पाद्व संत्स्यतीत्यभिप्रायेण । एवं मनो ब्रह्मे-त्यपासीतेत्यादावपि मनो ब्रह्म इति हेतोस्तत्रोक्तफलार्थमपासीतेत्वे-वमुपासनाहेतुत्वेनानूचते, न तु विषयत्वेनोपदिइयते । सा त्वेवं श्चात्वोपासने क्रियमाणेऽधिकारोत्कर्षात् स्वत एव भवति । अतस्त-त्र मुक्तिफलकथनेन त्वदुक्तेषु प्रतीकेषूपासनेषु न मुक्तिफलकत्व-सिद्धिरतः पूर्वोक्तं साध्वेवेत्यर्थः । तथाचोपासनावाक्यगतस्यातमश-द्धस्य प्रतीकापासननिवृत्यर्थत्वात् सर्वत्रात्मइष्टेरप्रतीकत्वादात्मश्-द्धब्रह्मशब्दयोरैकार्थ्यात् सर्वत्र ब्रह्मदृशै साक्षात्परम्परया च मोक्ष एव फलमिति ज्ञानभक्त्योरनावृत्तिफलकत्वमप्रत्यृहमिति सिद्धम् । नच यदि ब्रह्मदृष्टिनं कुत्रापि प्रतीकात्मिका, तर्ह्यात्मनोऽप्यन्यतुल्य-त्वात पूर्वसूत्रे आत्मत्वेन ग्राहणमव कुत उक्तं, विशेषाभावादि-ति वाच्यम् । स्वत्र जडे सदंशमात्रस्य प्राकट्यंन जीवात्मनि चि-दंशस्यापि प्राकट्येन, द्वा सुपर्णा, ऋतं पिवन्ताविति श्रुतिभ्यां सखि-त्वैककार्यकारित्वयोः श्रावणेन, सरूपा इति साजात्यश्रावणेन, त्वं वै अहं भगवा देवते अहं वै त्वमिति व्यतिहारश्रावणेन च, "अहं भवान्न चान्यस्त्वं त्वमेवाहं ावचक्ष्व भोः । न नौ पश्यन्ति कवय-रिछदं जातु मनागपी"ति छिद्राभावस्मरणेन च विशेषवाहुल्यात् । एति नगमयन्ति। \* एतदे वेत्यादि \*। तथाच ब्रह्महष्ट्युपदेशबोधना-र्थ नेद सूत्रं, किन्तु ब्रह्मत्वस्य फलदाने हेतुत्वेन बोधनार्थमित्यर्थः॥ अन्ये तु, आत्मेतीत्यादिसूत्रत्रयं प्रत्येकमधिकरणत्वेनोपग- च्छन्त आग्रेडिकरणे शास्त्रोक्तलक्षणः परमात्माऽहमस्मीति ब्रहीत्व्यः?िक वा मदन्य? इति मंश्ये मदन्य इति प्राप्तम् । परमात्मनो-ऽपहतपाप्मादिगुणकस्य तिह्रवरीतत्या ब्रहणस्यायुक्तत्यात् । तथा ब्रहणचेश्वरामावप्रमङ्गात् । खस्येश्वरत्या ब्रहणेन साधकामाव-शास्त्रानधेक्यप्रत्यक्षविरोधानां प्रसङ्गाचेति । अतः शास्त्रान्धात्मासु विष्णुद्विष्टिवत्खात्मनस्तत्तादात्म्यदृष्टिः कर्त्तव्याः, न तु मंमारिणां मुख्य आत्मा परमेश्वर प्वति प्रापयितव्यम् । एवं प्राप्ते, उच्यते ।

आत्मेत्येव परमेश्वरः प्रतिपत्तव्यः । यतः परमेदवरं प्रक्रियायां जावाला आत्मत्वेनैवैनमुपगच्छन्ति, त्व वा अहमस्मि भगवा देवते अहं वै त्वमसि भगवा देवते इति। तथा अन्येर्पप, अहं ब्रह्मास्मी-त्येवमादाय आत्मत्वोषगमा द्रष्टचाः । प्राह्यन्ति चान्मन्वेतेवस्वरं वेदवाक्यानि । एष त आत्मा सर्वान्तरः, एप त आत्माऽन्तर्याम्यसृतः, तत् सत्यं स आत्मा तत्त्वमसीत्वेवमादीनि । यदुक्तं प्रतिमान्यायेन प्रतीकं भविष्यतीति।तर्युक्तम्। गौणत्वप्रसङ्गात्। मना ब्रह्मेद्यादित्यो ब्रक्केत्यादौ सक्चदेव तद्ववचनंन, इह चाहं त्वं त्वमहमित्यमक्रद्वचनेन प्रतीकश्रुतिवैद्धप्याच्च । अथ योऽन्यां देवतामुपासे ऽन्योऽमावन्योऽह-मिति न स वेद, मृत्योः स मृत्युमाप्नोति य इह नानेव पद्यतीति, सर्वे त परादाद्योऽन्यत्रात्मनः सर्वं वेदेत्यादिषु भेददर्शनापवादाच्च । नच विरुद्धगुणयोरन्योन्यात्मत्वाऽसम्भवः राङ्काः। विरुद्धगुणत्वस्य मि-श्यात्वोपपत्तेः । नापीश्वराभावः शङ्काः । शास्त्रत्रामाण्येनास्मामिरी-इवरस्य संसारित्वाप्रतिपाद्नेन संसार्यात्मनः संसारित्वःपोहेनेद्व-रात्मत्वप्रतिपादनस्य क्रियमाणत्वेन तद्भावात् । नाप्यधिकार्यभा-वः, प्रत्यक्षविरोघो वा । प्राक्षवोधाद् व्यवहारे संसांरित्वस्य तदि-वयकप्रत्यक्षस्य चाङ्गीकारेण विरोधाभावात् । यत्र त्वस्य सर्वमा-त्मैवाभूत्तत् केन कं पर्योदेत्यादिना प्रवोधद्शायामेव श्रुत्या प्रत्य-क्षाचभाववोधनात्तदानीं च श्रुत्यभावस्यापि, अत्र पिता आंपना मवनी-त्युपऋम्याऽम्रं, वदा अवेदा इति वचनेन वेदाभावस्पापीष्टत्वात् । यद्पि कैश्चिद्विद्याया ब्रह्मणः सिंद्वितीयत्वादद्वैतानुपपत्तिरिति श-ङ्काते, तद्य्येतेनैव प्रत्युक्तम् । तस्मादात्मेत्येवेश्वरे मनो द्घीतेति शाङ्करा आहुः । तन्न रुचिरम् । परमात्मन्यहंग्रहोपासने साध्ये प्रमान णत्वेनात्मत्वोपगमस्य वक्तुमयुक्तत्वातः । परमात्मनि मुख्यवृत्तस्य आत्मपदस्य, सर्वे खल्विदं ब्रह्म, इदं सर्वे यद्यमातमा आत्मे-वेदं सर्वमित्यादिश्रुतिभिः सर्वस्य ब्रह्मत्वे बोधिते सर्वसंब्राहक-तया स्वप्रत्यग्वित्वेद्यवाचकाहम्पदतो मित्रार्थत्वेऽहम्पदार्थमात्र-त्वप्रमित्यजनकत्वात् । अथात्मैवेदमप्र आसीदित्युपक्रम्य सोऽहम-स्मीत्यग्रे ब्याहरत्ततो Sहंनामा अभवदिति श्रुतेः पर्यायत्वान्न होष इत्युच्यताम् । तथा सति तेन तदहंवित्तिवेद्यत्वगुणकोपासनं सेत्स-ति, न तु तस्य स्वाभेदपर्यवसायित्वाइंवित्तिवेद्यत्वगुणकम् । ततश्च किमहमिति प्रहीतव्यः, किं वा मदन्य इति संशयाकारासङ्गतिः। तत्रास्मत्पदाभ्यां प्रतिशरीरं भिन्नस्य स्वाहंवित्तिवेद्यस्येव बोध्यमान-न्वात । नचोपाधर्मिथ्यात्वात् तदनादरेण घटाकाशमहाकाशन्याया-त्त्रयोरभेदस्यैव सिद्धर्न दोष इति वाच्यम् । मिथ्यात्वेऽपि यावद्वय-बहारं तत्सत्तायां भेदाभावस्योपगन्तुमशक्यत्वात् । नच जावालवा-क्याद्भेदोपगमनं राङ्क्यम । तत्रापि देवते इति द्विचचनेन देवताप-दस्य सम्बुद्धित्वपक्षेऽपि स्वप्रत्यक्पराग्वित्तिवेद्यत्वाभ्यां च भेदस्यैव बोधनात्। नच व्यतिहारानुरोधादभेदः शङ्काः। तस्य भेद्विरुद्ध-स्वभावे तादात्म्यरूपे अभेदेऽप्युपपन्नत्वेनाभेदोपासनास्तृत्यर्थतया भेदाभावरूपतद्गमकत्वात् । त्वं तु भागवनेष्वहम्, आयुधानामहं वज्रमित्यादावहम्पदस्य विभूतावि प्रयोगेण त्वं वाऽहमस्मीत्यहम्पः दस्य त्वद्विभूत्यात्मकोऽस्मीत्यर्थस्य, अहं वै त्वमसीत्यत्र विभूत्यात्मना-ऽभेदस्य शक्यवचनत्वाच । नाष्यहं ब्रह्मास्मि, तत्त्वमसीत्यादिविरो-धः। तत्रापि सुवर्णशकले सुवर्णबुद्धिवद् ब्रह्मांशे ब्रह्मबुद्धेरुपपन्न-त्वेन तदाविरोधात । मामेव विजानीहीत्यादिवदाविष्टवाक्यादिरूप-त्वेनाष्युपपत्तेश्च। अत पव, एव त आत्मेत्यादिषु प्राहणवाक्येष्वच्या-त्मपद्मेवाक्तं, न तु, त्वं पद्महम्पदं वेति युज्यते । किश्च। आत्मनः स्वप्रत्यिचिचिचेद्यस्य च सर्वथा भेदाभावे, अथाऽतोऽहङ्कारादेश इत्य-नन्तरम्, अथात आत्मादेश इति पुनर्नोपदिश्येत । तस्मात् स्वात्मे-श्वरयोभेद्विरुद्धस्वभावाभेदेनैवोपासना युक्ता, न तु भेदाभावरूपे णाभेदेन। एवमेव श्रीभागवतेऽप्युच्यते । आत्मानं चिन्तयेदेकमभेदेन मया मुनिरिति, न तु स्वाभेदेन मामिति । अथ योऽन्यां देवतामुपा-स्तेऽन्यां इसावन्योहमिति न स वेद यथा पशुरेवं हि स देवानामि-ति भेदोपासनिन्दार्था, न हि निन्दान्यायेन पूर्वोक्ताभेदोपासनास्तुन सर्थेत्वादुपपन्ना। एवमन्यान्यपि वाक्यानि वोध्यानि। एवश्च प्रतिमाऽऽदी विष्णुवुद्धेः प्रतीकत्वं यदुक्तं तद्दि तथा। सर्वस्य ब्रह्मात्मकत्वेन तत्र विष्णुवुद्धेः प्रतीकत्वाभावात्। अतदूपे तक्त्वेनापामनस्येव
भवद्गिः प्रतीकत्वोपगमात्। यद्दिष, वेदानामण्यभावः प्रवोधे इत्युकम्। तद्दि तथा। यत्र त्वस्य सर्वमात्मेवाभूदित्यत्र सर्वस्य नाज्ञाकथनेनाऽऽत्मभावस्य च कथनेन, वेदा अवेदा इत्यत्रापि हानाद्विकव्यवुद्धिमात्रवाधेन वस्तुस्वकपावाधात् स्वकपते। वेदाभावस्य चक्तुमशक्यत्वादिति। यद्षि, न प्रतीकस्त्वे प्रतीकत्वमेवायुक्तम्। सर्वे
तं परादाचोऽन्यत्रात्मनः सर्वे वेदित सर्वत्राभदद्दश्यर्थे भेन्दिष्टिनन्दाङ्गीकारेण भवतामपि सिद्धे सर्वस्य ब्रह्मात्मकत्वं मनआदीनामपि तथात्वात्युक्षाङ्गे पुरुपवुद्धिवत् प्रतीकत्वाभावात् । अथ, अङ्गं
प्रतीकाऽवयव इति कोशादङ्गोपासनैव प्रतीकोपासनेतीष्यते, तदा तु
ॐमिति ब्र्मः।

रामानुजाचार्यास्तु, तुशब्दोऽवधारणे। उपासितुरात्मत्येवोपा-स्यम् । उपासिता प्रन्यगातमा खरारीरस्य खयं यथान्मा तथा खा-त्मनोऽपि परं ब्रह्मात्मेत्येवोपासीत । कुतः ? एवं ह्युपगच्छन्त्युपासि-तारः। त्वं वा अहमस्मि भगवो देवते अहं वै त्वमसीति। उपासि-तुर्यान्तरभूतं ब्रह्म उपासितारः कथियत्युपगच्छतीत्यत्राह । प्राह-यन्ति चेति । इति इसमर्थमविद्रोपासितृत् प्राहयन्ति शास्त्राणि तान् बत्युपपाद्यन्ति । य आत्मनि तिष्ठन्नात्मनोऽन्तरः।सन्मूलाः सो-म्येमाः सर्वाः प्रजाः, पेतदात्म्यामिदं सर्वे, सर्वे खल्विदं ब्रह्म तज्जला-निति च सर्वस चिद्वचिद्वस्तुनस्तज्जत्वात्तछ्त्वात्तद्न्त्वात्तिश्वयम्यः त्वात्तक्करींरत्वाच्च सर्वस्याऽयमात्मा,अतःस त आत्मा।अतो यथा प्रत्यगात्मनः खदारीरं प्रत्यात्मत्वाद्देवोऽहं मनुष्योऽर्हामत्यनुसन्धानं तथा परमात्मनः प्रत्यगात्मनोऽप्यात्मत्वात्प्रत्यगात्मानं प्रत्यप्यहमि-त्यनुसन्धानं युक्तमित्युपपादनात् । सर्वबुद्धीनां ब्रह्मैकनिष्ठत्वेन स-र्वशब्दानां ब्रह्मैकिनिष्ठत्वमभ्युपगच्छतस्त्वं वा अहमस्मि भगवो दे-वते अहं वै त्वमसीति व्यतिहारेणोक्तवन्तः। एवं चाथ योऽन्यां दे-वतामुपास्तेऽन्योऽसावन्योऽहमिति, अकृत्स्नो ह्यषः, आत्मेत्येवोपा-सीत, सर्वे तं परादाद्योन्यतात्मनः सर्वे वेदेति आत्मत्वाननुसन्धान-

#### आदित्यादिमतयश्राङ्ग उपपत्तेः ॥ ६ ॥

छान्दोग्ये, अथ होवाच सखयज्ञं पौछिषं प्राचीनयोग्य कं त्वमात्मानमुपास्त इखादिखमेव भगवो राजिति होवाचेति। अय होवाचेन्द्रयुम्निमित्युपक्रम्य त्वं कमात्मानमुपास्त इति वायुमेव भगवो राजितिति होवाचेति। एवमेवाग्रे पश्चभेदेन वक्तुभेदेनाकाशा- ऽऽपप्रभृतय आत्मत्वेन उपासनाविषया उक्ताः। तत्रैवासौ वा आदिसो देवमिवत्युपक्रम्यान्ते पठयते। य एतमेवं विद्वानादिसं ब्रह्मेत्युपास्त इति। अत्रेदं चिन्सते। अत्र प्रतीकापासनत्वमितः

निषेधः । तेन, पृथगात्मानं प्रेरितारं च मत्वेति पृथगात्मानुसन्धानं चाविरुद्धम् । अहमिति स्वात्मतयाऽनुसन्धानादन्यत्वानुसन्धानिनेषेधो रक्षितः । स्वरारीरात्स्वात्मनोऽधिकत्वानुसन्धानवत् स्वात्मनो-ऽपि परात्मनोऽधिकत्वानुसन्धानवत् स्वात्मनो-ऽपि परात्मनोऽधिकत्वानुसन्धानात् पृथक्काऽनुसन्धानविधानं च रक्षितम् । अधिकस्य ब्रह्मणस्तद्दात्मकत्वात् तस्य च ब्रह्मशरीरत्वा-क्षिषेधवाक्येऽकृत्स्नो ह्येष इत्युक्तम् । अत उपासितुरात्मत्वेन ब्रह्मो-पास्यमिति स्थितमित्याद्वः ॥

तद्पि शाङ्करादिमतापेक्षया उपपन्नम् ॥ ५॥ २॥

आदित्यादिमतयश्चाङ्ग उपपत्तः॥ एवं प्रधानभूतानां ज्ञानभक्तिसम्बन्धिनीनाम् उपासनानां फलमुक्ता, अङ्गोपासनानां तदुक्तप्रतीकत्वं वारियतुमङ्गोपासनानां फलं विचारयतीत्यारायेनाधिकरणविषयमाद्वः। \* छान्दोग्ये इत्यादि \*। \* छान्दोग्ये इति \*। तत्र
वैश्वानरिवद्यायाम्।अत्र प्रश्नप्रत्यत्तरे चश्चुष्ट्वे तदात्मन इत्यादिकथनाद्र्आदित्यस्याङ्गत्वेऽपीतः पूर्व प्रश्न दिवमेव भगवो राजाञ्चत्यार्दना
द्यमतेरुक्तत्वेनादित्यमतेरादित्वाभावात्पूर्वे द्यमतेरुक्तत्वेन तत्त्यागे
बीजाभावादत्राङ्गोपासनाफलस्योग्कृष्टत्वाभावाङ्गक्तिमागीयस्य नेदं
युज्यत इत्यरुक्या विषयवाक्यमन्यदाद्वः \* तत्रैवेति \*। छान्दोग्ये
मर्भुवद्यायाम्। संशयमाद्वः। \* अत्रत्यादि \*। अत्रात्माङ्गेष्वादिस्यादिष्वात्मबुद्धित्वबोधनादतद्वृषे तद्वुद्धिकपतया प्रतीकत्वस्य पुरु-

न नेति ? । अस्तिति पूर्वः पक्षः । तथा हि । सर्वं सिल्वदं ब्रह्मेति श्रुतौ सर्वमनुद्य ब्रह्मत्वं तत्र बोध्यत इति न क्वचित् प्रतिकोषाम-नमस्तिति हि पूर्वे निस्तिपतम् । तच्चोक्तश्रुतिभिः प्रसेकं तत्त्वेनो-पास्यत्वेनोक्त्या नोपपद्यते । ब्रह्मण एकत्वादेकप्रकारकेणवोषाम-नेन सर्वेषां फल्लिद्धेः पृथकपृथगुक्ता गौरवाद प्रयोजनिवशेषामा-वाच्च । ताहशाधिकाराभावाद पृथक् तदुक्तिरिति चेद् । न । सर्वत्र सदा तद्भावनायां तथाऽनुभवस्यापि सम्भवाद । एवं सति वस्तुतः सर्वस्य ब्रह्मत्वं नाभिमतं, किन्तु यथाऽऽदिसादीनां तत्त-था तथा सर्वस्यापिति प्रतीकोपासनत्वमेव सर्वत्र । तेनैव फल्लिमिति प्राप्ते प्रतिवद्ति। आदिसादौ या ब्रह्मत्वमतय उच्यन्ते तास्तु सा-कारस्येव ब्रह्मणो व्यापकत्वाद तस्य प्रसेकमप्यङ्गमुपासितं फल्डद-

पैकरेशे पुरुषबुद्धिवद्त्र प्रद्धाङ्गे ब्रह्मबुद्धेरपि मननसिद्धत्वादप्रती-कत्वस्य सम्भवः सन्देहवीजम्।पूर्वपक्षं ब्युत्पादयन्ति \* तथाहीत्या-दि \* पूर्व निरुपितमिति \* पूर्वाधिकरणीयसूत्रद्वये ब्युत्पादिनम् \* त-न्वेनेति \* ब्रह्मतया। \* एकप्रकारकेणेति \* सर्वे खिल्वदमिति श्रत्य-क्तप्रकारकेण । प्रयोजनविशेषसत्तामाशङ्कते \* ताइशेत्यादि \* । ताइशाधिकाराभावादिति \*। उत्कृष्टाधिकाराभावात । तथाच येपां न सर्वत्र ब्रह्मत्वेन स्फूर्तिसदर्थ पृथगादित्याद्यपासनोकिरित्य-र्थः । समाधत्ते । \* नेत्यादि \* । सर्वत्र तद्भावनायां तया उपनयनो-पनीतभानकपस्य ब्रह्मानुभवस्यापि सम्भवात् । \* एवं सतीति \*। अधिकाराभावेऽप्युक्तरीत्या सर्वत्र ब्रह्मदर्शनसम्भवेऽप्येवं पृथगुपा-सनोपदेशे सति । \* वस्तुत इत्याद्यक्तरीत्या तत्त्रथा उपासनं प्रतीकं, तथा सर्वस्यापि ब्रह्मत्वेनोपासनमपि प्रतीकम् । तेनैव चित्तश्चि-द्वारा मुक्तिक्षं फलं सम्भवतीति पूर्वसूत्रद्वयोक्तमयुक्तमिति प्राप्ते प्रतिवद्ति । आदित्याद्यपासनानामङ्गोपासनत्वेन फलवन्वं वदन् तासु तदुक्तप्रतीकरूपत्वं परिहरतीत्यर्थः । सिद्धान्तं वक्तं सुत्रं व्या-चश्रते । \* आदित्येत्यादि \* । \* एकैकाङ्गविपायण्य इति \* । सुत्रे- मिसेकैकाऽङ्गिविषयिण्यस्ता विधीयन्ते । उपपन्नं चैततः । नं हि साकारव्यापकत्रह्मणोऽङ्गं न ब्रह्माऽतो, न प्रतीकोपासनत्वं तत्र । अपरश्च । असौ वा आदिसो देवमध्वित्युक्त्वा तस्य प्रतिदिक्क-रक्मीनां कृपावलोकन्द्भपाणां मधुत्वं निद्ध्य तद् यतः प्रथमममृतं तद्वसव उपजीवन्सांग्नना मुखेन, न वै देवा अक्निन्ति न पिबन्से-तदेवाऽमृतं दृष्ट्वा तृष्यन्ति।त एतदेव द्धपमिसंविशन्सेतस्माद्रूपा-दुद्यन्तिति पठ्यते । तथाच दर्शनमात्रेण अन्यधमनिदृत्तिस्तस्यैव स्वतन्त्रपुरुषार्थत्वेन ज्ञानमतिशयितस्नेहजविगादभावेनतत्रैव लयः।

sङ्ग इति सप्तम्या वैषयिकाधिकरणबोधनात्तथा । हेतुं ब्याकुर्वन्ति । \* उपपन्निमित्यादि \*। तथाच, अङ्कं प्रतीकोऽवयव इति कोशादङ्ग-मेव प्रतीकं तदुपासनं चाङ्गोपासनमेव, न तु त्वदुक्तरीतिकप्रतीको-पासनम् । अतस्तदुक्तरीतिकात्तस्मान्न फलम् । अस्मदुक्तरीतिकाः त्तु तस्मात्फलम्। भगवदङ्गमाहात्म्यप्रतिपादने ज्ञानाङ्गमक्तिद्वारा भ-गवज्ज्ञाने ज्ञानमार्गीयस्योपकरोतीति भावः। अङ्कत्वेन प्रतीकत्वाच तावन्मात्रस्यात्मत्वेनोपासनेऽकृत्स्नत्वाद्नधत्वदोषकथनमपि युज्यते। न च यद्येवं तदा, अत्यन्नं पश्यति प्रियमित्यादिफलकथनमपि कथमि-ति राङ्क्यम् । भगवद्क्रमप्युपासितं फलायेतिभगवन्माहात्म्यज्ञापनेन तत्र मक्तिसिद्धार्थमिति जानीहि । एतासां भक्तिमार्गीपकारार्थम् । द्वितीयवाक्यस्यार्थं परोक्षवादेनाहुः । \* अपरं चेत्यादि \* । आदि-त्यो भगवचक्षुरूपः। मधुत्वं मधुनाडीत्वम्। प्राच्यो मधुनाङ्य इ-त्यादिश्रुतेः । तासां मधुप्रधानत्वान्मधुत्वम् । ऋचां मधुक्तत्वम्, ऋग्वेदस्य पुष्पत्वं तासामेव ऋचाममृतता ब्रह्मरूपत्वं, ताभिऋग्वे-दतापं, ताभिम्तप्तस्यर्वेदस्य यदाआदिरसजननं तत्क्षरणं, रसस्यादित्यमभितः श्रयणं, तस्यादित्यरोहितक्रपत्वमित्येवं प्रतिदि-क्करइमीनां ये रसास्तेषाममृतत्वं च निरूप्य तद्ये तद्यत्यथमममृत-मित्यादि पठ्यते। अत्र कल्पनोपदेशात्परोक्षवादता। तेन यदत्र सिदं तद्विशद्यन्ति । \* तथाचेत्यादि \* अन्यधर्मनिवृत्तिरिति \*। पुनस्तद्दर्शनानन्दानुभवार्थं भगवानेव क्रुपया पुनः पृत्रभातं मम्पा-दयतीति तस्माद्रूपादुद्यश्चेतत्सर्वं भगवद् इत्वे एवोषपद्यत इद्योप हेत्वभिष्ठेतोऽर्थो क्रेयः। न हि प्रतीकत्व इदं मर्वं मम्भवति. भाक्त-मार्गीयत्वादस्यार्थस्येति भावः। अङ्गानां भगवत्स्वरूपात्मकत्वेन-क्यमिति ज्ञापनायैकवचनम्। एतेन स्वरूपस्यव फलत्वमुक्तं भव-तीति मुख्यः सिद्धान्तः सुचितो भवति॥ ६॥

आसीनः सम्भवात् ॥ ७ ॥

पूर्वसूत्रेण धर्ममात्रस्य फलत्वमुक्ताऽधना धर्मिणः फलत्वं त-त्साधनं चाह । सम्भवात् । उत्कटस्नेहात्मकसाधनस्य सम्भवात् तद्धीनः संस्तद्र आसीनो भगवातः भवति । एतेन भक्तवस्य-तोक्ता ॥ ७ ॥

प्राणधर्मरूपश्चदादिनिवृत्तिः । \* हेत्विभिष्रेतोऽधं इति \* हेतुवोधके उपपत्तिपदेऽभिष्रायगोचरोऽधंः । तदुपपादयन्ति । \* नहीत्यादि \* । ज्ञानमागं पवान्धत्वादिदोषो, न भक्तिमागं इत्यपि स्वितमः । रोपं स्फुटमः । किञ्चास्मिन् सूत्र आदित्यादिमतीनामङ्गविषयकत्वकथनन पूर्वम, अन्तस्तद्धमादिस्त्रेयूक्तानां हिरण्मयपुरुपाकाशप्राणादीनामण्य-ङ्गत्वं बोध्यते । तेन तदुपासना अपि तथेत्यपि वोधितमिति श्रेयम॥६॥

आसीनः सम्भवात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* पूर्वसूत्र इत्या-दि \* पूर्वसूत्रे चश्चरादिकपस्यादित्यादेर्धमस्य प्राप्यत्वेन फलत्वमु-काऽस्मिन् सूत्रे धर्मिणो भगवत पव तदुपासनफल्टत्वं तत्प्राप्तिसा-धनं चाहेत्यर्थः। व्याकुर्वन्ति । \* सम्भवादित्यादि \* । भगवद्ङ्ग-त्वज्ञानपूर्विकया आदित्याद्यपासनया उत्कटस्नेहसम्भवात् तथा, न तु तद्भावेऽपीत्यर्थः। एतेन ज्ञानमार्गिणामीह्यस्नेहाभावात्रासीनो भवति । किन्तु परोक्षज्ञानविषयो भवतीत्यपि बोधितम् । सिद्धमा-हु:। \* एतेनेत्यादि ॥ ७॥ एवं बहिः प्राकटचमुक्त्वाऽऽन्तरं तदाह ॥

#### ध्यानाच ॥ ८॥

भावानौत्कटचदशायां व्यभिचारिभावात्मकसततस्मृतिक्ष-ध्यानादिष हृदि मकटः सन्नासीनो भवतीखर्थः । तेन स्थैर्यमुक्तं भवति ॥ ८ ॥

एवम्भक्तेच्छयैव स्वरूपपाकट्यमित्युक्त्वा लीलानाविष्करण-माविष्करणं चापि तदिच्छयैवेसाह ॥

#### अचलत्वं चापेक्ष्य ॥ ९ ॥

भक्तेच्छामपेक्ष्याचलत्त्रं चकाराचलत्वमपीसर्थः ॥ ९ ॥

#### स्मरन्ति च ॥ १० ॥

केचन भक्ताः स्वरूपांनरपेक्षास्तत्स्मरणजनितानन्देनैव वि-स्मृतापवर्गान्तफला भवन्ति । चकाराच्छ्रवणकीर्त्तनादयोऽपि स-मुच्चीयन्ते । तदुक्तम-अथ ह वा व तव महिमाऽमृतसमुद्रविषु-

ध्यानाच्च ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* एवमित्यादि \* । \* तादि-ति \* । प्राकट्यम् । व्याकुर्वन्ति । \* भावेत्यादि \* । \* स्थैर्यमुक्तं भवतीति \* । एतेन ज्ञानमार्ग एताइशस्यापि भावस्याभावाद्स्थेर्य-मित्यपि बोधितम् ॥ ८ ॥

अचलत्वं चापेक्ष्य ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* एवं भक्ते-त्यादि \* ॥ ९ ॥

स्मरन्ति च ॥ अनेन साधनान्तरमुक्तमित्याहुः॥

\* के चनेत्यादि \*। अत्र भाष्यमितरोहितार्थम् । अस्मिन्निष् सूत्रे अपेक्ष्येति कंथनाष्ट्रज्ञानमार्गीयस्योपासनामपेक्ष्य वाऽच्छत्वादिकं बोध्यम्। एवञ्जात्रादित्यसूत्रोक्ते मनने आसीनसूत्रेण विशेष उक्तः, ध्यानसूत्रोक्तनिद्ध्यासने चाचळत्वसूत्रेणेति ब्रेयम्। अनेनाऽधिकर- षा सञ्चल्छीढया स्वमनिस निष्यन्दमानानवरतमुखेन विस्मारित-दृष्टश्चासुखलेशाभासाः परमभागवता इति । अथवा, अहं भक्तप-राधीन इसादिस्मृतिः पूर्वोक्ते ममाणलेनोक्ता ॥ १० ॥

#### यत्रैकाम्रता तत्राऽविशेषात् ॥ ११॥

अथेदं विचार्यते । वहिराविर्भावो येभ्यो, येभ्यश्चाठन्तस्तेषां तेषां च मिथस्तारतम्यमस्ति, न वेति । तत्र निर्णयमाह । यत्र भ-स्तेष्वेकाग्रता भगवत्स्वरूपे पकट एवैकस्मिन ग्राहकचित्तथागा, न त्वन्तर्वहिविंज्ञानं तत्रोभयोरन्तःपश्यतो वहिः पश्यतश्च भावे भगवत्स्वरूपे च विशेषाभावास तारतम्यमस्तीत्यर्थः ॥ ११ ॥

णेत आदित्याद्यङ्गविपयिणीनामुपासनानां जप्रन्याधिकारिषु फल-दानद्वारा भगवन्माहत्म्यप्रतिपादनेन तत्र भक्तिजननद्वारा सर्वोत्म-भावकपञ्चानाङ्गत्वमपि प्रतिपादितम् । तेन तासामपि परम्परया त-देव फलमिति सिद्धम् ॥

अन्ये तु—आदित्यादिमतिस्त्रमधिकरणान्तरत्वेनोक्का तत्र य प्वासौ तपति तमुद्रीथमुपासीतेत्यादिषु कर्माङ्कोपासनेषु किमादि-त्यादिषूद्रीयदृष्टिः कार्या १ किं चोद्रीथादिष्वादित्यादिदृष्टिः १ दृष्टेर-नियमो वेति संशये, उद्गीथादिष्वङ्गेष्वेवादित्यादिदृष्ट्यः कार्या इति सिद्धान्तयन्ति । आसीन इत्यादिकं चतुःस्त्रमधिकरणान्तरमुक्काः तेष्वेवासननियमोऽस्ति, न वेति संशयं आसीन प्वोपासीतेति नियमं सिद्धान्तयन्ति । तत्रोदासीना वयम् ॥ १०॥ ३॥

यत्रैकाग्रता तत्राऽविशेषात्॥ पतस्य स्त्रस्य अधिकर-णत्वं वोध्यन्तोऽवतारयन्ति। \* अथेन्यादि \* । अथेति \* । पूर्वा-धिकरण आदित्यादिरूपाणामङ्गानामुपासनाभिः साधनभूतमक्त्यु-त्कर्णात पुरुषोत्तमस्य बहिरन्तः प्राकट्यविचाराऽनन्तरम्। येश्य इति चतुर्थी ताद्थ्ये । \* तत्रेति \* । उक्त संश्योत्तरं प्राकट्यप्रकार-भेदाद् भक्तयोत्तारतस्यमिति प्राप्ते । \* न त्वन्तवंहिविश्वानिमिति \* ।

#### आप्रायणात्तत्रापि हि दृष्टम् ॥ १२ ॥

उक्ते ऽर्थ एवायं संशयः । अन्तः प्राकट्यवतो यदा बहिः सं-वेदने सर्याप पूर्वानुभूतभगवत्स्वरूपानुभवस्तदा पूर्वमन्तरमन्वभूवम-धुना बहिरनुभवामीसनुच्यवसायो भवति, न वेति । तत्र वेछक्ष-ण्याद्धवितुमईतीति पूर्वः पक्षः । तत्र सिद्धान्तमाह ॥ आप्रायणा-दिति ॥ श्रीभागवते, प्रायणं हि सतामहमिति भगवद्वाक्याद प्रायणशब्देन स्वतःपुरुषार्थत्वेन प्राप्यं परमं पारछोकिकं फछमु-च्यते । तथाच फछं तन्मर्यादीक्तस्य तस्य सैवावस्था सार्वदिकी, न तु बहिः पाकट्येऽपि बहिष्ट्वाऽनुसन्धानमिसर्थः । ततस्तस्य तत्र सायुज्यं भवति, न वेति संशये निर्णयमाह । तत्रापि प्रायणेऽपि

करणभेदानुसन्धानकृतमन्तर्बहिर्विज्ञानम् । रोषः सिद्धान्तग्रन्थ-स्तु स्फुटः । तथाचैकाग्न्याभावे भावतारतम्यम् । तेन च तयोस्ता-रतम्यं, न तु प्राकटचप्रकारभेदादिति भावः ॥ ११॥ ४॥

आप्रायणात्तत्राऽपि हि दष्टम् ॥ एतस्याऽप्यधिकरणान्तरत्वं बोधयन्त आहुः । उक्तेऽथे इत्यादि \* । तेनानुप्रसङ्गः सङ्गतिरिखर्थः । सत्यपीत्यपिशब्दोऽनुभवशब्दानन्तरमन्वेति । \* तत्रेत्यादि \* । वैलक्षण्यादिति \* । भूतकालवर्त्तमानकालकपविशेषणभेदकृतवैलक्षण्यात् । सिद्धान्तं वक्तुं सुत्रं विष्टण्वन्ति । \* श्रीभागवत इत्यादि \* । तत्रकादशस्कन्ध एकादशाध्यायोपान्ते ज्ञानमार्गाद् भक्तिमागीतकषे वदता भगवतोक्तम् "प्रायेण भक्तियोगेन सत्सङ्गेन विनोद्धव । नोपायो विद्यते सम्यक् प्रायणं हि सतामहिमि"ति । प्रकृष्टम् । अयनं प्रायणमिति योगात्तादशं फलमुच्यते । तथाच तादशं फलं मर्यादीकृत्य तस्य भक्तस्य सैवावस्था एकाव्रताकृपा सार्वदिक्यतस्थिते नानुव्यवसायवैलक्षण्यमित्यर्थः । तर्हि प्रायणे तु फले वैलक्षण्यं भविष्यतीति शङ्कायां सूत्रशेषमवतारयन्ति । \* ततस्यस्य स्थादि \* । निर्णयमाहेति \* । तत्कतुन्यायाद्, यं यं वापीति स्मृतेश्च भवतीति प्राप्ते निर्णयमाहेति \* । तत्कतुन्यायाद्, यं यं वापीति स्मृतेश्च भवतीति प्राप्ते निर्णयमाहेति \* । तत्कतुन्यायाद्, यं यं वापीति स्मृतेश्च भवतीति प्राप्ते निर्णयमाहेत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । \* तत्रापीत्यादि \* ।

माप्ते तस्य पूर्ववत् मभुणा सममालापावलोकनश्रीचरणनलिनस्प-भादिकं दृष्टमेव फलं, न त्वदृष्टं सायुज्यमिसर्थः । यतः शृद्धपुष्टि-मार्गेऽङ्गीकृतोऽन्यया पूर्वोक्तभावसम्पत्तिः कथं स्यादिन्युपपत्ति-दिशब्देन सूच्यते । एतच्च तद्भृतस्य तु नातद्राव इयत्र निष्-पितम् ॥ १२ ॥

# तद्धिगम उत्तरपूर्वाघयोग्दरेपविनाशौ तद्वयपदेशात् ॥ १३ ॥

पुष्टिमार्गीयभक्तस्य फलं निक्प्य मर्यादामार्गीयस्य तस्य फ-लं चिन्सते । तत्र तु ज्ञानपूर्वकत्वं भक्तेरावश्यकम् । कर्ममर्यादा-

\* स्च्यत इति \*। हेतुनया स्च्यते । तथाच प्रविपक्षोक्तन्यायादि-हिं उपासने प्रवर्त्तते । अत्र तु साक्षात्कार इति तस्य मावस्य साविदि-कत्वं निष्यत्युहमित्यर्थः॥

अन्ये तु, पूर्वसूत्रे उपासनासु एकाप्रताप्रयोजकं यद्भवति तदेव दिगादिकं नियतं. न तु प्राच्यादिनियम इति सिद्धान्तयन्ति । अस्मिस्त्वभ्युद्यफलासूपासनास्त्रापे प्रयाणकालपर्यन्तं प्रत्यवाद्यति सिद्धान्तयन्ति । प्रायणपदेन च प्रयाणकाल व्याकुर्वन्ति । तदा प्रा-यणशब्दो यौगिक एव । अयनपदस्य गमनवाचकत्वादिति । तत्रा-प्युदासीना वयम् ॥ १२ ॥ ५ ॥

तद्धिगम उत्तरपूर्वाधयोरश्लेपविनाशौ तद्व्यपदेशात् ॥ अधिकरणप्रयोजनमाहुः । अपुष्टीत्यादि ॥ । अपुष्टिमार्गीयमकस्य फलमिति ॥ । लोकिकदेहे भगवत्साक्षात्कारादिकं फलमामीनः सम्भवादिग्मिर्निरूप्य प्रायणप्राप्तौ अलोकिकदेहेऽस्य भगवत्संसेवन-रूपं फलम् ॥ चिन्त्यत इति ॥ । कथं भवतीति विचायते । कुतिश्चिन्त्यत इत्याकाङ्कायां संशयं तद्वीजं च स्चयन्तः पूर्वपक्षमा-ष्टुः । ॥ तत्र त्वित्यादि ॥ । श्वानपूर्वकत्वं भक्तेरावद्यकमिति ॥ । "तस्माज्ञानेन सहितं ज्ञात्वा स्वात्मानमुद्धव । ज्ञानिवज्ञानसहितो

या अपि स्वक्ठतत्वात्तामनुल्लङ्घेषेव भगवता फलं दीयते । तच्च, नाऽभुक्तं क्षीयते । तद्धोगानुकूलकर्मणा स्वसजातीयतत्सन्तानज-ननाद् अनिर्मोक्ष एव सर्वस्य सम्पद्यते । नच प्रायश्चित्तव्ज्ञानस्य कर्मनाशकत्वं वक्तुं शक्यम् । तद्वत्तस्य तदुद्देशेनाविहितत्वाद् । तथा कथने चान्योन्याश्रयः । दुरितस्य चित्ताऽशुद्धिहेतुत्वेन त-चाशे ज्ञानोदया यतोऽतो मर्यादामार्गे मुक्तिरनुक्तविषयेति प्राप्त उच्यते । तद्धिगमे ब्रह्मज्ञाने सति तज्ज्ञानस्वभावादेवोत्तराऽघ-स्याञ्छेषोऽसम्बन्धः पूर्वस्य तस्य विनाशो भवतीसर्थः ॥ अत्रोत्तर-

भज मां भक्तिभावत"इति भगवद्वाक्यात् तथा। \*दीयत इति \*। मर्यादामार्गे दीयते । \* तचेति \*। कर्म च । प्रायश्चित्तवज्ञानस्य षापनाशकत्वाऽङ्गीकारे दृषणान्तरमाह । \* तथेत्यादि \*। अन्यो-न्याश्रयं व्युत्पादयति । \* दुरितस्येत्यादि । \* तथाच ज्ञानोदये दु-रितक्षयो, दुरितक्षये च ज्ञानोदय इत्यन्यान्याश्रय इत्यर्थः । \* अनु-क्तिविषयेति \*। तृष्णीम्मावविषया, अशक्यवचनेति यावत्। तथा-च मर्यादामार्गे सर्वमर्यादारक्षणात् कर्ममर्यादाया अपि रक्षणीयत-योक्तप्रकारेण ज्ञानानुद्ये भक्त्यभावान्मोक्षरूपफलाभावः ? उत. यतो वाचो निवर्त्तन्त इति ज्ञानिनसुपक्रम्य, एत इ वा व न तप-ति किमहर् साधु नाकरवं किमहं पापमकरविमिति ज्ञानस्य बल-वत्ताश्रावणात्तेन तन्नारो भक्त्युरयात् फलं भवति ? इति संशये उक्तरीत्या मर्यादारक्षणावस्यकतया तृष्णीम्भाव एव शरणमिति श्राप्ते इत्यर्थः।सिद्धान्तं वदन्तः सूत्रं व्याचक्षते \*तद्धिगम इत्यादि \* अत्राक्षेषपदार्थोऽसम्बन्धपदेन विवृतस्तं निर्णेतुं ब्युत्पादयन्ति \* अत्रेत्यादि \* एतत्सूत्रार्थविचारेऽनुत्पन्नस्याश्लेष इति नार्थः । श्लिष आलिङ्गन इति घातोः संयोगविशेषार्थकतया गुणकपस्य पापस्या-त्मनि समवेतत्वेन संयोगस्य मुलत एवाभावाद्नइयति च पापे समवायाऽभावस्य वक्तुमशक्यत्वाद् उत्पन्नस्य पापस्या ऽश्लेष इति ना-ऽर्थः, किन्तु तस्य पापस्यात्मनि लिङ्गविद्यिष्टे जीव प्वोत्पत्तेरुत्पन्न-

स्योत्पन्नस्याञ्केष इति नार्थस्यस्यात्मन्येवोत्पन्तेम्बद्दितिरिक्तस्य च्ले-षस्याभावादतोऽनुत्पित्तिरवार्थः । नचवं मर्यादामार्गायत्वभङ्गः । साधनं विना स्वस्वकृत्वलेखं कार्यकरणं हि पुष्टिरिंद् तु नियत-कर्मितरोधित्वस्वभावेन ज्ञानेनव तथा सम्यन्तः । अत एव. तद्यये-पीकात्लभम्गा प्रोतं प्रदृयतेवं हास्य मर्वे पाष्मानः प्रदृयन्त इति श्रुतिरिन्द्रष्टान्तमाह । स्मृतिरिप "यथवांमि मामद्रोऽरिन्नमेम्म-सात् कुरुतेऽज्जीन । ज्ञानारिनः सर्वकर्माण सम्मनात् कुरुते त-था" इति । सर्वे पाष्मानं तरित, तरित ब्रह्महत्यां योऽश्वमेषेन य-जत इसादिश्रुतिभ्यस्त्वयापि न नद्रोगीनयमो वक्तुं शक्यः । ए-तेनाभुक्तस्याऽक्षयाद्रोगे च कर्मान्तरजननान्मोक्षामम्भव इति नि-रक्तं विदित्वयम् । नचान्योन्याश्रयः । अनाद्यविद्याजनितसंसार-

कार्यसमावायातिरिकस्य श्लेयस्यामावात् । अत उकानुपपत्तिरे-वाऽर्थः । यथा पुष्करपळाश आपो न श्लिप्यन्त इति श्रुतार्वाप पापा-तुत्पत्तिरेवार्थ इत्यर्थः । नच श्रीतदृष्टान्तानुरोधालिङ्गरारीरे उत्पन्नस्य जीवे असम्बन्ध इत्येवार्थो युक्तो न पूर्वीक्त इति राङ्क्यम्। तेन भ-बत्यसङ्गो ह्ययं पुरुष इति श्रुनेस्तस्य सदैवाऽसङ्गत्वेनैवं विदीतिवन द्रोपणवैयर्थप्रसङ्गात्। नच लिङ्ग उत्पन्नं लिङ्गे एव न श्रिप्यत इत्य-पि यक्तम् । इप्रान्तवैषम्यस्यात्रापि तुरुयत्वात् । अतः पापस्यास-म्बन्धमात्रमेव श्रुता विवक्षितं, न तु तस्य पूर्व सत्ताऽपीति पूर्वा-क्तमनवद्यम् । मयोदाभङ्गमाशङ्क्य समाद्धते । \* नचैविमत्यादि \* । \* एवमिति \*। दुष्कर्मणो दुरदृष्टानुत्पाद्कत्वे । \* तथा सम्पत्ते-रिति \*। कर्मासम्बन्धसम्पत्तेः। तथाचेयमपि मर्यादैवेति न तद्भक् इत्यर्थः। \* अत एवेति \* । मर्योदाभङ्गाभावादेव । तद् यथेपीका-तूलमिति श्रुतिस्तु छान्दोग्ये वैश्वानराविद्यायां द्रएव्या । नाभुक्तं क्षीयते कर्मेति नियमवादे श्रुतिविरोधरूपं दूपणान्तरमाहुः। \* सर्व-मित्यादि \*। अ पतेनेति 🛠 । अश्वमेधक्रपानिवैद्यादमुकस्यापि दुष्कर्मणः क्षयश्रावणेन । अन्योन्याश्रयं परिहरान्ति । क्रं नचान्ये- वासनात्मिका हि सा । सा च गुरूपसत्तिश्रवणमननविध्युपासना-दिरूपया ज्ञानसामम्येव, नाक्यते । अविद्या परं ज्ञानेन नाक्यत इति क्व तत्प्रसङ्गः । ज्ञानसामम्या बलिष्ठत्वात्कर्मणो दुर्वल्लान्न तत्प्रतिवन्यकत्विमिति ज्ञाननाक्यत्ववोधकश्चितिस्मृतिमता त्वयाऽप्यु-ररीकार्यम् । इममेव हेतुमाहाचिभित्तद्व्यपदेशादिति ॥ १३ ॥

इतरस्याऽप्येवमसंदलेषः पाते तु ॥ १४ ॥ पापस्य शास्त्रविरोधित्वेन शास्त्रीयज्ञानेन समं विरोधो भवतु

त्यादि % । % सेति % चित्ताग्रुद्धिः \* क तत्प्रसङ्ग इति \* अन्योन्याधीनोत्पत्तिकत्वे ह्यन्योन्याश्रयः । इह तु श्रवणादि एपसामग्या द्वानोदयस्तयेव च चित्ताग्रुद्धिनाश इति नान्याधीनोत्पत्तिकत्वमतः काऽन्योन्याश्रयप्रसङ्गः । नतु तथाष्यभुक्तंन कर्मणा द्वानसामग्रीवन्धो भवत्वितिचेत्तत्राद्धः \* ज्ञानसामग्न्या इत्यादि % । यदि हि कर्ममात्रमभुक्तं न क्षीयेत तदा प्रायश्चित्तविधिरनर्थकः स्यात् । यदि व्यक्षीयमाणं स्वसजातीयसन्तानमुःपाद्येत् तदा ज्ञानसाधने प्रवृत्त्यनुपपत्त्या ज्ञानसामग्रीविधिरानर्थक्यमापद्यते । अतस्तद्भावाय प्रारब्धस्यैवाभुक्तस्याक्षयः कियमाणसंचितयोस्तु प्रायश्चित्तादिना क्षय इत्यवश्यमङ्गीकार्यम् । पवं सति प्रारब्धं भुञ्जानस्यापि कियमाणसिश्चतयोः क्षये ज्ञानसामग्न्या बलिष्ठत्वात्तयेव चित्ताग्रुद्धिनिवृत्तौ तत्योषकस्य कर्मणो निरालम्बनतया दुर्वल्वाच्च सामग्रीप्रतिबन्ध-कत्विति त्वयाऽपि श्रीतवादिनाङ्गीकार्यम् । इममेव हेतुं पूर्वपिक्ष-कत्विति त्वयाऽपि श्रीतवादिनाङ्गीकार्यम् । इममेव हेतुं पूर्वपिक्ष-बोधनाय, तद्व्यपदेशादिति पदेनाह । तस्मान्न कोऽपि दोष इत्यर्थः ।

अश्लेषश्चतिस्तु, यथा पुष्करपलाश आपो न श्लिष्यन्त इति छा-न्दोग्ये उपकोसलिविद्यास्था बोध्या।साऽत्र न लिखिता। सहकारित्व-सूत्रे ज्ञानस्य कर्मस्वभावनाशकताया व्युत्पादिततयातत एव निर्वा-हादिति ॥ १३॥

इतरस्याऽप्येवमसंश्लेषः पाते तु॥सूत्रमवतारयन्ति । 🗯 पापस्यत्यादि

नाम । धर्मस्यातथात्वेनाविरोध एवेताशङ्कानिरामाय पूर्वन्यायातिदेशमाह । इतरस्य पुण्यस्याप्येवं, पूर्वस्य नाश उत्तरस्या श्चेष इसर्थः । अतिदेशाद्धेतुरिष म एव श्चेषः । तथाहि । उमे उ हेवेष
एते तरित । श्लीयन्तेचास्य कार्माणीति मामान्यवचनाज्ञानाधिः
सर्वकर्माणीति स्मृतौ सर्वशब्दाच तथा । अथेदं शङ्काते । मर्यादामार्गीयत्वाज्ञानानन्तरं भरतवत सङ्गदोषेण भगवद्धावाच्च्युतौ
सङ्गदोषोत्पत्तिवद्ग्रे विहितनिषिद्धकर्मणोरप्युत्पत्तिर्वकतुं शक्येति ज्ञानस्य न सर्वात्मना कर्मविरोधित्विमिते । तत्र निर्णयमाह ।
पाते । भक्तिमार्गे भगवद्भावाच्च्युतिः पात इत्युच्यते । तुरप्यर्थे ।
अपिशब्दे वाच्ये व्यवच्छेदार्थकतुशब्दोक्त्याऽस्मिन्मार्गे पापस्य
व्यवच्छेद एव । न कर्हिचिन्मत्पराइति वाक्याद । परन्तु मर्यादामार्गीयत्वाद पारब्धभोगार्थं प्रभुश्चेत्तथा करोति तद्भावे पूर्ण मति
तद्भोगोऽसम्भावित इति तदैवं भवतीति व्यामाभिषायो झायते ।

इत्याशङ्कानिरासायेति \* । इति हेतोः पूर्वपुण्यस्यानाश उत्तरस्य च संश्लेषो भवत्विति शङ्कानिरासाय ।

नजु हेतोरकथनात् कथं पुण्यस्य तथात्वं क्षेयमित्यत आहुः % अति-देशादित्यादि % । उमे ह्येवैप इति श्रुतिस्तु शारीरब्राह्मणस्य । उमे ह्येवैष एते तरत्यऽमृतः साध्वसाधुनी इत्यादि । द्वितीया तु मुण्ड-कस्या । सूत्रशेषमवतारयन्ति । % अथेदमित्यादि % । % सङ्गज-दोपोत्पत्तिवदिति % । ज्ञानानन्तरं यथा सङ्गजदोपोत्पत्तिसथेख-थः । % अग्र इति % । ज्ञानानन्तरम् । व्याकुर्वन्ति । % भक्तीत्या-दि \* । वाक्यं तु तृतीयस्कन्धं कापिलेयं "न किहींचिन्मत्पराः शा-नत्कपे नङ्कयन्ति नोऽनिमिषो लेढि हेतिः । येषामहं प्रिय आत्मा सु-तश्च सखा गुरुः सुहदो देविमष्टम् इति । अत्र मत्परा न नङ्कयतिति कथनात् पातव्यवच्छेदलामः । \* तथा करोतीति \* । मिक्तमावं प्रातिवध्नाति । तदर्थं प्रतिवन्धकरणं हेतुः \* तद्भाव इत्यादि \* । \* तदैवं भवतीति \* । यदा भक्तिभावप्रतिवन्धस्तदा भरतवदन्या-

तथाच तस्मिन् ससप्युत्तरस्य कर्मणोऽसंश्लेष एवेसर्थः। पूर्वस्रत्र एवमेवाश्लेषशब्दस्य व्युत्पत्तेः। अतिदेशस्यवम्पदेनैव प्राप्तेः सर्व सूत्रं तत्परत्वेन न व्याख्येयम्। पातशब्दस्य देहपातं तुशब्दस्यावधारणमर्थमुक्त्वा देहपाते मुक्तेरावश्यकत्वावधारणं वाक्यार्थं इति चौक्तिर्न साधीयसी। मुक्तिपापकपदाभावाद्, भोगेन त्वितरे सपयित्वाऽथ सम्पद्यत इसग्रे वक्तव्यत्वाच ॥ १४॥

अनारब्धकार्ये एव तु पूर्वे तदऽवधेः ॥ १५॥

नतु देहस्य कर्मजन्यत्वात्त्रज्ञाशे तन्नाशस्यावश्यकत्वाच्च-ब्रह्मविदः प्रवचनानुपपत्तिः।एवं सति ब्रह्मजिज्ञासोर्गुरूपसत्त्यादि-

सक्तादिमैवति । \* असंश्लेष प्वेति \* । ततुपाख्याने, स च तदा पितृसन्निधावेवासभ्रीचीनमिव स्म करोतीति वाक्येन ताइशकर्म-बोधनादग्रे च जीवन्मुक्तत्वबोधनादसंश्लेषः । \* प्वमेवेति \* । अनुत्पिक्तिकपतया ।

नतु सर्वस्य स्त्रस्यातिदेशपरत्वे को दोषो, येन एवं विभज्य व्याख्यान्यत इत्यत आहुः। 

श्र अतिदेशपरत्वेन। तथाच शेषवैयर्थ्यमेव दोष इत्यर्थः।एवं मर्यादामान्गेंऽपि ब्रह्मज्ञानोत्तरं भक्तौ यदा प्रतिबन्धस्तदापि प्रारच्धमात्रस्यैव भोगो, 

न तु कियमाणसिश्चताभ्यां दुरदृष्टोत्पत्तिरित्यर्थः सिद्धः। अत्रान्येषां व्याख्यानं पातशब्दस्यत्यादिनाऽनृद्य दृषयन्ति। 

श्र उक्तिनं साध्यास्त्राद्यस्य स्त्रेष्ठ मुक्तिप्रापकपदाभावेऽपि फलप्रकरणन्वात्तद्युरोधेन तथा कल्पने को दोष इत्यत आहुः। 

श्र भोगेनेत्यादि 

तथाच तैः सम्पद्यत इत्यस्य मुच्यत इति व्याख्यानात्त्रस्य मुक्तरत्र सिद्धौ तन्मतेऽप्रिमस्त्रान्तरे भोगेन कर्मक्षपणानन्तरं ब्रह्मसन्पर्तिकप्रमुक्तरेव व्याख्यानात्त्रह्मसन्पर्तिकप्रमुक्तरेव व्याख्यानात्त्रहेयथ्यमेव दोष इत्यर्थः॥ १४॥

सायनाऽसम्भवः । आचार्यवाद पुरुषो वेदेति श्रुतेन्तद्भावेन झानमार्गो छोदेन भक्तु छोदमसङ्ग इसाशङ्का समाधको पूर्वे पूर्वसूत्राभ्यां
झाननाव्यत्वेन ये प्रोक्ते पापपुण्ये ते नाशेषे, किन्त्वनारक्यं भोगायतनलक्षणं कार्यं याभ्यां ते एवसर्यः । नन्वितरनिर्पक्षं हि झानं
स्वशक्त्यवाग्निरेय इव कर्माणि दहतीति पूर्वमुक्तं, तथा ससशेपमेव
तदहतीति वक्तुं युक्तं, न तु सशेषम् । शक्तेरविशिष्टन्वाद । नच
कर्मनाशेऽपि संस्कारवशाद कुलालचक्रभ्रामवक्तद्रामनावशादेहादिनक्तया पवचनाद्यपपित्तिति वाच्यम् । झानस्य सर्वतो बलवक्वाद सवासनस्य तस्य नाशनाद । न हि महाशिलानिष्पाने चक्रभ्रामरनुवर्तितुं शक्तोतीसाशङ्क्ष्यारक्यकार्यादहने हेतुमाह—
तद्वयेः।तज्ज्ञानेनारक्यकार्याऽदहनं यत् तद्खिलकारणकारणत्वेन
अखिलस्य पूर्वाविधिक्षपमगवदिच्छालक्ष्रणाद्वेतोरिसर्थः । यत्र तस्याऽपि दहनेच्छा तत्र तथैवेति निग्दाशयः । अत एवाग्रे तथा

तद्भावेनेति \* आचार्याऽभावेन । \* भक्त्युच्छेद्प्रसङ्ग इति \*। निक्षिधस्नेहात्मिका हि भक्तिरात्मत्वेन ज्ञाने सति भवति। आत्म-त्वेन ज्ञानं च परम्परया आचार्याभीनमतस्तद्भावे तत्प्रसङ्ग इत्यर्थः। मुक्त्युछेद्प्रसङ्ग इति वा पाठः।

व्याकुर्वन्ति। \* पूर्वेत्यादि \* ! \* नाशेषे इति। न याव-नाविच्छन्ने नश्येते इति शेषः। \* ते पवेति \*। दहाते इति शेषः। तथाचापरोक्षेणापि झानेनारञ्यकार्यमेव कर्मे दहात इति शरीरा-रम्भकस्य कर्मणः सत्त्वेन शरीरस्थापि सत्वान्न प्रयचनाद्यनुपर्णस-रित्यर्थः। हेतुं व्याख्यातुं सूत्रशेषमयतारयन्ति। \* नन्वित्यादि \*। न तु सशेषमिति \* न तु प्रारब्धकर्मे क्षं शेषं स्थापित्वा। हेतुं व्याकु-वेन्ति। \* तदित्यादि \*। \* तत्र तथेवेति \*। ताहशस्त्रे प्रार-ब्धकर्मणोऽपि दाह प्व। अत्र गमकमाहुः। \* अत प्वापे तथा वहयत इति \* अतोऽन्यापीति सूत्रे वहयत इत्यर्थः। प्रयादामार्गे वक्ष्यते । अत एव श्रीभागवते मृगदारकाभासेन स्वारब्धकर्मणा योगारम्भणतो विश्रंशित इति, उपभोगेन कर्मारब्धं व्यपनयिन्न-ति च भरतं प्रति वचनं गीयते । एवं सित मिणमन्त्रादिप्रतिवद्ध-शक्तरग्नेरिव ज्ञानस्याप्यदाहकत्वे न काचिद्धानिरिति सर्वमनव-द्यम् । इच्छाप्रतिबद्धतादशायां न प्राचीना दशास्तीति तद्व्यव-च्छेदज्ञापनाय तुशब्दः । एतेन भगवद्भावस्य सर्वतो बलवन्त्वात् कथं तस्य पात इति शङ्का निरस्ता । भगवदिच्छाया मूलकारण-त्वेनोक्तेस्तस्याः सर्वतो वलिष्ठत्वात् । तथेच्छा च स्वकृतमर्यादा-पालनाय पुष्टावङ्गीकृतेन तथेति सर्वमनवद्यम् ॥ १५ ॥

अग्निहोत्रादि तु तत्कार्यायैव तद्दर्शनात् ॥ १६ ॥

नतु पारब्धं हि प्राचीनं, तन्नाशाय तद्भोग एव कर्त्तव्यो ब्रह्मविदा, न तु विहितमन्यदप्यग्निहोत्रादि । प्रयोजनाभावाद । दृश्यते च तादृशानां तत्करणमत उत्तरस्य कर्मणः संश्लेष आव-श्यक इसाशङ्क्षय तत्प्रयोजनमाह । तुशब्दः शङ्काव्युदासकः।

प्रारब्धकमसत्तायां मानमाहुः। \* अत एवेत्यादि \*। \* भरतं प्र-तीति \* प्रतिर्लक्षणे। भरतं लक्षीकृत्य। अदाहकत्वे इति भिन्नं पद-म्। तथेच्छेति प्रारब्धस्य भोगेनापनयनेच्छा। \* न तथेति \*। न तस्य भोगेनापनयेच्छा॥

अन्ये तु-तद्दवधेरित्यस्य, तस्य तावदेव चिरं यावन्न विमो-स्येऽथ सम्पत्स्य इति प्रारब्धस्य शरीरपातावधिश्चतेरित्यर्थमाहुः। तत्रापि प्रवृत्तफलस्य कर्मणोऽनाशे हेतुस्तु मृग्यः। सोऽत्र सिद्धाः न्ते विवृत इति तन्मतेऽपि नातो विशेष इति बोध्यम्॥१५॥

अग्निहोत्रादि तु तत्कायांयैव तह्रश्चेनात् ॥ स्त्रमवतार्थे विद्र-व्वन्ति । \* तुशब्द इत्यादि \* । केचिदित्यादिना परमत्रमुपक्षिप्य अपिहोत्रादिविहितकर्मकरणं तत्कः यीयव भोगकायीय पारव्यना-शायवेखर्थः । येपामप्रिहोत्रादिकारकं पारव्यमित तरेव तलाशाय भोगवत्तदिप क्रियते, न त्वताहर्शेरत एव न मनकादीनां तथा-त्वम् । कुत एतत् ? तहर्शनात् । यथाकारी यथाचारी तथा भवित साधुकारी साधुभवित पापकारी पापो भवित पुण्यः पुण्येन कर्म-णा भवित पापः पापेनेति श्रुतिः पूर्वकर्मणोऽग्रिमकर्महेतुन्वं दर्शय-तीति नानुपत्तिः काचित् । केचित्तु ज्ञानस्य यन्कार्यं तदेवाग्नि-होत्रादेरिति तत्कार्यायेति पदस्यार्थं वद्नित । म न माधुः । तद-धिगम इत्युपक्रमाद् ब्रह्मविदः पारव्धात्मकप्रतिवन्धनाशे मोक्षस्य पूर्वज्ञानेनव सम्पत्तेः कर्मणो वैयर्थ्यापातान् । तमेतं वेदानुवचनेने-सादिश्वतिदर्शनं दर्शनपदार्थं इसपि पूर्वविरोधादुपेक्ष्यः ॥ १६ ॥

# अतोऽन्यापि ह्येकेषामुभयोः ॥ १७ ॥

तदेवं पूर्वमूत्रचतुष्टयेन मर्यादामार्गीयभक्तस्य मर्याद्येव मु-क्तिप्रतिवन्धसम्भवस्तयेव तन्नाशश्चीत निक्षितम् । अथ पुष्टिमा-गीयस्य विनैव भोगं प्रारब्धं नश्यति न वेति विचार्यते । तत्र

दूपयन्ति । \* स नेत्यादि \* । \*प्रारब्धात्मकप्रतिवन्धनारो इति \* । तस्य तावदेव चिरमिति श्रुतेस्तस्य नाशे । श्रु पूर्वविरोधारिति \*ए- तस्माद्वाक्यात्, पूर्व मनसेवावाप्तव्यं, मनसेवानुद्रष्टव्यमित्यवधारण- श्रावणेन सूत्रकृतापि तद्यिगमसूत्रे ज्ञानादेव कर्मनिवृत्तिकथनेन उक्तश्रुतौ च यज्ञादेविविदिपाफलकत्वस्य ज्ञानपर्यन्तत्वस्य वा बोधनेन तद्विरोधात् । नच सहकारित्वसूत्रविरोधः । प्रारब्धनाशकत्वेना- पि तदुपपत्तरविरोधात् ॥ १६ ॥ ६॥

अतोऽन्यापि होकेषामुभयोः ॥ एतस्याधिकरणस्य न पूर्वशे-षत्वमिति बोधनाय पूर्वोक्तमनुवद्न एतद्वतारयन्ति । \* तदेवमि-स्यादि \* । \* अथेत्यादि च \* । पूर्वपक्षमाहुः । \* तत्रेत्यादि \* ।

भोगैकनाक्रयस्वभावत्वात्तस्य न तं विनाऽस्यापि तक्षक्रयतीति प्राप्ते निर्णयमाह । एकेषां पुष्टिमार्गीयाणां भक्तानाभुभयोः प्रारब्धामारब्धयोर्भोगं विनैव नाक्षो भवति । कुत एतत्? तत्राह । अतः । श्रुतेः कर्मणो ज्ञाननाक्ष्यत्वनिद्धापिकायाः। ब्रह्मविद एव प्रवचनादिनिद्धपणेन तदनाक्ष्यपारब्धाख्यकर्माक्षेपकश्रुतेश्चाअन्यापिश्रुतिः। पत्र्यते । तस्य पुत्रा दायमुपयन्ति सुद्धदः साधुक्रसां, द्विषन्तः पापक्रसामिति । ज्ञानभोगाभ्यां कर्मनाक्षानिद्धपकश्रुसाऽस्याः श्रुतेर्विरोधपरिहारायात्रक्यं विषयभेदो वाच्यः । नच काम्यकर्मविषयेयं श्रुतिरिति वाच्यम् । तद्धिगम उत्तरपूर्वाधयोरश्रुपविनाक्षाविते सुत्रेणेतरस्याप्येवमितिस्त्रवावयवेन चाऽविश्वेषेणारब्धातिरिक्तकर्म-

\* तस्येति \* । प्रारब्धस्य \* । तं विनेति क्र । भोगं विना । \* अ-स्यापीति क्ष । पुष्टिमागींयस्यापि । व्याकुर्वन्ति । क्ष पकंषामित्या-दि क्ष । क्ष तदनाश्येति क्ष । ज्ञानानाश्येत्यर्थः । तस्य पुत्रा इति श्रुतिस्तु शाट्यायानिनामस्ति ॥

नतु सूत्रे, एकेषामिति पदेन पुष्टिमार्गीया एव विवस्यन्त इस्यत्र कि गमकमित्याकाङ्कायामन्ययातुपपत्ति तथात्वेनोपपादयन्ति
\* ज्ञानभोगाभ्यामित्यादि \* । अर्थस्तु प्रकटः ॥ अन्येतु, अतोऽग्निहोत्रादंनित्यात्मकमेणोऽन्याऽप्यस्ति साधुकृत्या या फलमभिसन्धाय
क्रियते । तस्या एष विनियोग उक्त इति व्याकुर्वन्ति । तथा सत्येवं
नित्यकाम्यकमेभेदेन श्रुत्योर्विषयभेदे सिद्धे विरोधाभाषात् सूत्रं
चैकेषामिति पदेन शाखिनां परामर्शादुभयोरित्यनेन जैमिनिबादरायणयोराचार्ययोः परामर्शाच्छ्रस्ती सूत्रेचानुपपत्त्यभावात् कथमधिकारिकृतविषयभेदावगमः, कथं च प्रारब्धकर्मणोऽत्र विषयत्यावगम
इत्याकाङ्कायां तद् दृष्यितुमाद्यः। नचेत्यादि \* । तथाचेवं नित्याग्रिहोत्रादेरस्या विषये भेदितेऽपि, तद्धिगमादिस्त्राद्विषयो न
भिद्यत इति, तद्यथेषीकात्रुलं यथा पुष्करपलाश आपः, उभे ह्येवेष
एते इत्येताभ्यो विषयभेदाभाषात्तासां विरोधो दुष्परिहरः । नच

णोरिष्वलयोर्नाशिनक्षणात्। पापकृशायां काम्यत्वाऽसम्भवाच ।
तस्माद्यनुश्रहभाजनस्य भक्तस्य स्वशाप्तिविल्लम्बमसादृष्णुर्भगवात्
अस्य मार्व्यमेतत्सम्बन्धिगतं कृत्वा तस्य तेन भोगं कार्यातः ।
मार्व्यं भोगैकनाक्ष्यामिति स्वकृतमयीद्यापालनाय न नाशयित ।
नच तयोरमूर्त्तत्वेनाकृताभ्यागमप्रसङ्गेन च नैवं वक्तुमुचितिमिति
वाच्यम् । ईश्वरत्वेनाऽन्यथापि करणसम्भवात् । मर्यादाविपरीतस्वक्षपत्वात् पुष्टिमार्गस्य न काचनात्राऽनुपपत्तिभीवनीया ।
तस्या अत्र भूषणत्वात् । अत एवैकेपामिति दुर्ल्लभाविकारः सूचितः ॥ १७ ॥

## यदेव विद्ययेति हि ॥ १८ ॥

ननु यदेव विद्यया करोतीति श्रुसा विद्यापूर्वकं कर्मकर्णे

येषामक्षेषो व्याख्यातसेषां विद्यमानत्वाद्यं तेषां विनियोग इति विषयभेदात सुपिरहर इति वाच्यम् । विद्यमानाक्षेपस्य प्रागेव दृषितत्वात् । झानोत्तरं स्वर्गादिलौकिककामनोत्पस्यसम्भवेन काम्यायाः साधुकृत्याया उत्पत्तंवक्तुमशक्यत्वाद्य । श्रुतौ पापकृत्यान्विनियोगस्याप्युक्तत्वेन तत्यां च फलाभिसन्धानासम्भवेन काम्यत्वासम्भवाद्य विषयश्रुतिविरोघोऽपि दृष्परिहरः । अतस्तद्भावायान्वश्यमधिकारिभेदेः प्रारब्धात्मककर्मविनियोगश्चाऽत्राश्युपेयः । उभ्यपदे आचार्यव्यश्रहणमप्यसङ्गतम् । सिन्धिष्ठौ जैमिनरश्चतत्वात् । सामान्यश्चस्य चोपिषतार्थकत्वनियमेन बाधकं विना तत्त्यागान्योगात् । अत उक्तरीत्यैव मन्तव्यमित्यर्थः । तदेत्वच्चतुर्थस्कन्धीये तत्त्वदीपप्रकाशे सम्यग् व्युत्पादितमिति प्रभुचरणेनित्रोक्तम् । सिन्द्यमाद्वः । कत्समादित्यादि ॥ । पुनः किश्चिद्याराङ्क्य परिहर्णन्त । कत्वत्वपीरित्यादि ॥ । तथाचेदं तवापि तुल्यमतः परिहारसाम्यान्व पर्यनुयोग उचित इत्यर्थः ॥ १७॥

यदेव विद्ययेति हि॥ सूत्रमवतारयन्ति। \* नन्वित्यादि \*।

वीर्यातिशयः फलं श्रूयते। अतो ब्रह्मविद्यावतोऽपितथात्वस्योचितत्वात् तदुत्तरस्याश्लेष इति यदुक्तं तन्नोपपद्यत इति माप्ते, आह ।
यदेवेति । हि यस्माद्धेतोस्त्वया यदेव विद्यया करोति श्रद्धयोपनिषदेति श्रुतिरेव ब्रह्मविदोऽपि कर्मोत्पित्तमक्षिकात्वेनोदाहृता ।
सा तु न तत्समर्था । तथाहि । ॐिमसेतद् सरमुद्रीथमुपासितेत्युपक्तम्य तस्य रसतमत्वं मिथुनरूपत्वमनुज्ञाक्षरत्वं व्रयीप्रदित्तिहेतुत्वं
च निरूप्येतद्ये यदेव विद्ययेसाद्युक्ता, इति खल्वेतस्यवाक्षरस्योपव्याख्यानं भवतित्युपतंहारादुद्रीथोपासनाविषयमेव, यदेव विद्ययेति वाक्यमिति ज्ञायते । तनोक्तरसतमत्वादिमकारकोपासनानां मध्ये यदेव विद्यया करोति तदेव वीर्यवत्तरं भवतीति तद्यं इति न
ब्रह्मविद्यागन्योऽपीति न सा शङ्काऽत्र सम्भवतीसर्थः । यद्वा ।
उक्ताशङ्कानिरासायवाह । यदेवेति । ब्रह्मविद्धि पारब्धसयायैव
कर्म कुरुते तत्त्वन्यक्नताद कर्मणः सकाशात् सवासनतन्नाशनाद

<sup>\*</sup> तथात्वस्येति \*। कर्मणो वीर्यवस्त्वस्य । तथाच यदि ब्रह्मविद्यान्वतः कर्मसंसर्गो न स्यात्तद्देयं श्रुतिर्विद्ययाः वीर्यवत्तां कर्मणो न श्रान्ययेत् । अतस्तद्दन्यथाऽनुपपत्या अश्लेषादिवाक्यानां विद्यास्तावकत्वन्यवाङ्गीकां नोपपद्यत इत्ययः । परिहारं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* हीत्यादि \*। \* तेनेति \*। वाक्यस्य प्रकरणावस्त्रद्वेन । तथाचानुपपत्यमावान्नेतेषां स्तावकत्वं शक्यवचनमतः पूर्वोक्तं साध्वेवेत्यर्थः । अस्मिन् पक्षं सूत्रयोजना तु, यदेव विद्ययेति वाक्यं हि यतो हेतोः, इति प्रकरणावस्त्रं, तथाच न ब्रह्मविद्यावतः कर्मप्रसिक्षकामत्यर्थः। श्रद्धोपनिषदोः साधारणत्वात् तत्समिनिव्याद्द-ताया विद्याया अपि साधारण्यमेवोचितं, न तु सङ्कोचनमिति क-श्चिच्छङ्केत्त, तद्यं प्रकारान्तरेणार्थमाद्धः। \*यद्वा उक्ताशङ्केत्यादि \*। स्वासनत्रशरानात् । तथाच सङ्कोचाभावेऽपि पूर्वोक्तार्थासिद्धिरप्रत्यूहिति न तेषां स्तावकत्विम-

वीर्ययत्तरं भवसेवेति नानुषपत्तिः काचिद्यिर्थः। यद्रा । ननु पुष्टिमार्गीयस्य पारव्यस्यापि भोगं विनव नाश इति श्रुन्वाऽमम्भावनां कुर्याणं प्रति कमुतिकन्यायेन तन्परिहारमाह । यदेवयादि ।
जीवितिष्ठा विद्या हि भगवज्ज्ञानशक्तरेशभृता। एवं माति यत्र धर्मसम्बन्धिसम्बन्धादन्येभ्योऽतिशयं कमीणि वद्ति श्रुतिसत्त्र माक्षाद्रिसम्बन्धेऽतिशयितकार्यसम्पत्तो कथमसम्भावना कर्त्तुमुचितेति निगृहाशयः । अत एव हेनुवाची हिशब्दः ॥ १८ ॥

मोगेन त्वितरे क्षपयित्वाऽथ सम्पद्यते ॥ १९॥

पुष्टिमार्गीयफलप्राप्तो प्रतिवन्धाभावं मोपपत्तिकमुक्ता तन्प्रा-प्तितकारमाह । इतरे । अप्रे प्राप्यालाकिकदेशाङ्कि स्थृलिङ्क-शरीरे क्षपित्वा दृरीकृत्यः अथ भगवल्छीले।पयोगिदेहपाप्तनन्तरं भोगेन मम्पद्यते । मोऽक्तुते सर्वात कामान मह ब्रह्मणा विप-श्चितिति श्रुत्युक्तेन भोगेन सम्पद्यत इत्यर्थः । श्रुत्वर्थस्त्वानन्दमया-ऽधिकरणे निकृषितः।अलाकिकत्वं विनोक्तदेहं विना चोक्तफलपा-मेर्व्यवच्छेदकस्तुशब्दः ॥ १९ ॥

> इति श्रीवेदव्यासमनवर्त्तिश्रीवस्त्रभाचार्यविरचिते त्रह्मसूत्राऽणुभाष्ये चतुर्थाऽध्यायस्य प्रथम पादः ॥ ४ ॥ १ ॥

त्यर्थः । एतेन जन्मादिस्त्रभाष्ये ब्युत्पादितं पूर्वीत्तरकाण्डयोः पर-स्पराङ्गत्वमपि समर्थितं ज्ञेयम् । पूर्वोक्तमर्थे सगृह्णन्त एतत्स्त्रस्य तात्पर्यान्तरमाहुः । \* यद्वा नन्वित्यादि \* ॥ १८ ॥

भोगेन त्वितरे क्षपित्वाऽथ सम्पद्यते ॥ भाष्यमत्रातिरोहि-तार्थम । अत्र क्षपणं च कुरुक्षेत्रप्रसङ्गे त्रजभक्तानां जीवकोशध्वंस- रूपस् । मोगश्चतदनन्तरदर्शनादिरूपो जीवदशायामेव भवतीत्य-वान्तरफलपरिसमाप्तिरिति सम प्रतिभाति । अत्यन्तानुप्रहे तु स्थूल-स्य लोकवत् श्रपणं, सूक्ष्मस्य, वाङ् मनसीतिवश्यमाणरीत्या ततल-द्व्यवहितमेवालौकिकदेहपाप्त्या भोगसम्पत्तिरिति क्षेयम् । अव मतान्तरीयव्याख्यानस्यादूषणात् तद्पि ज्ञानमागीयमयीदामिकमा-गीयपरतया संप्राद्यमिति सूचितं क्षेयम् ॥ १९॥ ७॥

इति श्रीमद्वल्लभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तहृद्यध्वान्तस्य श्रीपीताम्बरात्मजस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ भाष्यप्रकादो चतुर्थाध्यायस्य प्रथमः पादः॥ ४॥१॥



### अथ चतुर्थाध्यायस्य हितीयः पादः।

# वाङ् मनभि दर्शनाच्छव्दाच्च ॥ ३ ॥

पूर्वपादे लाँकिकश्रीरे अपियत्वा अलाँकिकं नत्नाप्य फलेन सम्पद्मन इति निर्मापतम् । अथात्रेदं त्रिन्त्यते । भक्तम्य मृक्ष्म-शरीरस्य अपणं नाम किं तत्स्वरूपनाशनमृत माणम्पर्शाद्यश्चा-मीकरत्विमव तस्यवालाकिकत्वमम्पादनं भगवदनुग्रहादिति । अत्रोत्तर एव पक्षः माथीयानिति भाति । तथाहि । यथा पृर्व मं-सारिण एव जीवस्य तदनुग्रहाद पूर्वावस्थापगमो मुक्त्यवस्था चो-च्यते तथात्राऽपि वक्तुमृत्तित्वादा। न तस्माद शाणा उन्त्रामन्य-त्रेव समवलीयन्त इति श्रुतिस्तु जीवस्य मायुज्यमुक्तिकाले त-त्राणादीनामपि तथवाहात एवाग्रे ब्रह्मव सन् ब्रह्माप्येतीत्युच्यते ।

वाङ् मनसि दर्शनाच्छदाच ॥ अथ द्वितीयपादं त्याचिख्या-सवः पदार्थानां तत्सङ्गतेश्च पूर्व कारिकाभिनिक्षितत्वादिहाऽचि-करणसङ्गति वक्तुम्, अतीतपदान्ते यिश्वकृषितं तद्नुवद्गन्ति \* पूर्व-पाद इत्यादि \* । \* अलोकिकं तत् प्राप्येति \* । अलोकिकं देहं लब्धा । अलोकिकदेहस्वक्षं त्वग्नं वक्तव्यम्, ब्राह्मेण जैमिनिरित्या-दिभिः । प्रकृतं वक्तुमाहुः । \* अथेत्यादि \* । तद्नन्तरमवसरमं-ङ्गत्या एतत्पादारम्मे प्रकृतं वक्तुं तदुपाद्वानत्या इदं वक्ष्यमाणं विचार्यत इत्यर्थः। तदाहुः \* भक्तत्यादि \* । एवं मंश्यमुक्ता पूर्वप-क्षमाहुः । \* अत्रत्यादि \* । \* तथात्रापि वक्तुमुचितत्वादिति \* । सूक्ष्मलिङ्गशरीरात्मकं प्राणे इन्द्रियादिष्वपि द्वितीयस्य चतुर्थपादे तथा प्राण इत्यत्र जीवातिदेशेन जीववित्रत्यत्वाद्यङ्गीकाराङ्गिकि-कावस्थापगमस्याऽलोकिकावस्थाप्राप्तेश्च वक्तुमुचितत्वात् । \* त-यैवाहिति \* । कारणभूते सति लयमाह । तथाच पुष्टिमार्गं तेषाम- पुष्टिमार्गीयस्योक्तमुक्त्यभावान्नेयं तद्विषयिणीति प्राप्ते प्रतिवदामः। ब्रह्मांश्रत्वेन जीवस्यानन्दात्मकत्वान्निर्दोषस्वरूपत्वान्नियत्वाच दो-षाणां वागन्तुकत्वात्तदपगमे तस्य तथात्वमुचितम् । प्राणाद्यस्तु न तादशा इति तद्दष्टान्तेनात्रापि तथात्वं न वक्तं शक्यम् । देहे-निद्रयासुद्दीनानां वैकुण्यपुरवासिनामिति श्रीभागवतवाक्याच्च ।

ऽलौकिकत्वापादनपक्ष एव साधीयानित्यर्थः। सिद्धान्तमाहः अब्रह्मां-श्रत्वेनेत्यादि \* । अयमर्थः । श्रुतौ हि त्रिविधा सृष्टिरभिप्रतेति ज्ञायते । ब्रह्मवित्प्रपाठके आनन्दमयस्य ब्रह्मत्वपरिचायनार्थे. त-स्माद्वा पतस्मादित्यादिना, स आत्मान स्वयमकुरुतेति वारवयं कथनात्। श्वेतकेतृपाख्याने च कार्यस्य कारणानन्यत्वे, मृत्पिण्ड-नखनिकन्तनलोहमण्यात्मकदद्यान्तत्रयकथनाच तासु विधासुचनीच-भावोऽपि मृद्पेक्षया, अयसस्तद्पेक्षया लोहस्योत्क्रष्टतायाः सर्व-जनीनत्वातः । ब्रह्मवित्प्रपाठकेऽपि सोऽकामयतेत्यादिना पूर्वमुक्तायाः सृष्टेरसद्वा इदमग्र आसीदित्यनेनासत्त्वकथनपूर्वकं तदात्मानः खयमकुरुतेति खष्टेः सुकृतत्वश्रावणाच । तदेतत्सृष्टित्रयं तदुत्क-र्षादिकं च पुष्टिप्रवाहमर्यादाग्रन्थे आचार्यचरणैरिच्छामात्रेण मनसे-त्यत्रं स्चितम् । तत्प्रपञ्चश्चास्मित्पतृचरणकृतात्तद्भिवरणाद्वगन्त-व्यः । एवं सति यत्र पुष्टिमार्गीया जीवा मार्योदिकसृष्टिपातिनस्तत्र ब्रह्मांशत्वेन जीवस्यातिरोहितानन्दत्वं तत्र स्वानन्दात्मकत्वान्निद्येष-स्वरूपत्वाच जीवस्य तथात्वं युक्तम् । प्राणाद्यस्तु सृष्ट्यन्तरस्थाः असद्वा इदमत्र आसीत्तदाहुः किं तदसदासीदित्यृषयो वा व तेऽत्रे असदासीत्तदाहुः के ते ऋषय इति प्राणा वा ऋषय इति वाजिनां श्रुतौ प्राणा असत्पदेनासाधुतया श्राविता इति पुष्टिसृष्टिस्यत्वाभावा-म्न ताहरााः। धर्मान्तरैर्जीवतील्येऽपि स्वरूपतो न जीववन्निर्दुष्टा इति जीवह्रष्टान्तेन प्राणादिकपे सुक्ष्मशरीरे लौकिकत्वापगमेनालौकिक-त्वं न वक्तुं राक्यम् । अयं च पश्लो, देहेन्द्रियासुहीनानामिति सप्तम-स्कन्धवाक्येनोपष्टभ्यते । अतस्तत्त्यागपक्ष एव साधीयानित्यर्थः। नच छोकिकत्वविशिष्टदेहादिएत्र निषिद्धयत इति वाच्यम् । मा-मान्यनिषेषे वाधकाभावात् । नच तद्नुभव एव वाधक इति वा-च्यम् । भगवत इव तदीयानामिष तेषां तथान्व वाधकाभावात् । नन्वागन्तुकत्वमेव वाधकमिति चेन्मैवम् । यथा व्यापिवकुण्डम्या-ऽक्षरात्मकत्वेनाऽनागन्तुकत्वेन नेमिणिकतद्दताऽिष्वच्यक्तुम्यप्वेत सामीप्यादिमुक्तिं प्राप्तुवतां भक्तानां देहीन्द्रयादिष्यमप्यनागन्तुक-मेव वैकुण्डमाप्तिमात्रेण शुद्धजीवानां मम्पद्यते । तदीयत्वेन तत् फछतीति यावत् । तथा पुरुषोत्तमकीर्चीया आपि पुरुषोत्तमात्मक-त्वाचनाङ्गीकारमात्रेण प्राचीनाशेषप्रावाहिकधमीनवृत्तां शुद्धजीव-स्य पुरुषोत्तमछीछात्मकदेहादिर्षि तदीयत्वेन मम्पद्यत इति ना-ऽतुपपन्नं किश्चिदिसवहितोऽवेहि । अयमेवाथीं वाजमनेयिशाया-यामथाकामयमान इत्युपक्रम्यात्मकाम आप्तकामो भवति, न त-स्मात् पाणा उत्कामन्यत्वेव समवछीयन्ते ब्रह्मत्व सम् ब्रह्माप्येती-

उक्तवाक्ये एव किञ्चिदाशङ्का परिहरान्ति । \* नच लांकिकेत्या-दि \* । \* अत्रेति \* । पतद्वाक्ये । \* तद्गुमव इति \* । देहाद्यनु-भवः । \* तथात्व इति \* । ब्रह्मात्मकत्वे । पुनः किञ्चिदाशङ्का परि-हरन्ति । \* नन्वित्यादि \* । \* मैवमित्याद्यवेहित्यन्तं च । \* अना-गन्तुकमेवेति \* । यथा लाकिकेषु देहादिषु प्रकृतिर्मूलकारणतया-रनुसी व्यति, एवं जीवे ऽक्षरमन्वेति । यथा प्रदीप्तात् पावकादिस्पु-लिङ्गाः सहस्रशः प्रभवन्ते सक्तपा इति, यद्श्वरे परमे प्रजा इति च श्रुतेः । तच्च सर्वत्र सर्वात्मकमिति जीवांशिभूतस्य तस्य आकारा जीवक्तपें ऽशे नैसर्गिक एवेत्यनागन्तुकम् । \* तदीयत्वेन तत्फल-ताति \* । अग्ने, ब्राह्मेण जैमिनिरित्यत्राङ्गीकरिष्यमाणत्वादावरणभू-तलाकिकापगमे भगवदत्त्तस्वीयत्वेन फलतीत्यर्थः । दार्थ्यन्तिके तु बादरायणस्त्रोक्तः पुरुषोत्तमात्मकस्तदीयत्वेन सम्पद्यत इति क्षेयम् । एतं पक्षं श्रुत्योपष्टक्षनन्ति । \* अयमेवत्यादि \* । श्रुति व्याकुर्वन्ति । सन्तेन वाक्येन निगद्यते । अत्र माणशब्देन प्राणाः सर्वेन्द्रियाणि चोच्यन्ते । आत्मकामशब्देन भगवद्वाचकात्मपद्यहणेन भक्तस्य स्नेहातिशयज्ञिनतमभुदिद्दक्षाच्यितिशयक्ताद्दशो येन मरणभेव सम्पद्येत, यदि प्रभुपाकक्ष्ये क्षणभिष विक्रम्वः स्याद । अतो भगवत्पाकक्ष्येनैवात्मस्थितिरिति ध्वन्यते । भक्तिमार्गे पाकट्यस्यैव परमफलत्वेन तद्दश्तेनलाऽऽप्तकामो भवति । ततः साक्षादाश्लेषादिनकामनायां प्राचीनदेहपाणादेक्तद्योग्यत्वाचे तत्रैव लीना भवन्तीति । वहिःपकटस्यैवाऽन्तरि पाकट्यादुक्तमणाभाव जच्यते । आत्मातिरिक्तस्य गतिमुक्त्वा तस्य तामाह—ब्रह्मैव सन् ब्रह्माच्येतित्यनेन । जक्तरीस्या पुरुषोत्तमात्मकतल्लीलोपयोगिदेहेन्द्रियादिसम्पत्त्या ब्रह्मैव सन् तु ब्रह्मानिरिक्तदेहादिमानिप ताद्दशः सन् ब्रह्म बृहत्वाद बृहणत्वाद पुरुषोत्तमस्वरूपं प्राप्तो भवतीस्वर्थः। अन्यथा जीवस्य ब्रह्मांशत्वेनानन्दांशाविर्भावेन च ब्रह्मत्वे प्राणादिलयोक्त्या ब्रह्म, तदितरन्यवच्छेदे चानुक्तासिद्धे सति ब्रह्मैव सन्तिति वान वदेद । अत एवतद्ये च्छोकोक्तिः—अथ मन्त्योऽमृतो

<sup>\*</sup> अत्र प्राणेत्यादि \* । \* ध्वन्यत इति \* । तात्पर्यवृत्त्या बोध्यते । तात्पर्यवृत्त्तिस्तु मया प्रस्थानरत्नाकरे च्युत्पादिता ततो क्षेया । \* अन्तेष्ठ छीना भवन्तीति \* । अन्तःप्रकटे पुरुषोत्तम एव छीना भवन्ति । ननु पुरुषोत्तमात्मकछीछोपयोगिद्द्ध्याच्या ब्रह्मभाव एव श्रुत्यिभिषेत इत्यत्र कि गमकिमत्यत आहुः । \* अन्यथेत्यादि \* । तथाच ब्रह्मैव सिन्नत्यस्यान्यथावैयथ्यापित्तरेच गिमकेत्यर्थः । उन्कोपष्टम्भाय गमकान्तरमादुः । \* अत एवेत्यादि \* । तथाच ब्रह्मभाय गमकान्तरमादुः । \* अत एवेत्यादि \* । तथाच ब्रह्मभूतः प्रसन्नात्मत्युक्तरीतिको ब्रह्मभावो यदि ब्रह्मैव सिन्नत्यत्राभिष्ठतः स्यात्तदाप्रसम् श्लोके, अथ मत्त्यीऽमृतो भवतित्येतावदेव वदेच तु तुरीयं पादम् । अतो यथोक्त एव श्रुत्यथं इत्यर्थः । एवमुपो-द्र्यतेन पुष्टमार्गीयस्य छौकिकदेदस्थपणं नाम प्राणादीनां ब्रह्मणि छय इति सिद्धम् । तदेतत्पूर्वपादान्तसूत्रे एव विचारणीयम् । त-

भवसात्र ब्रह्म समञ्जुत इति । मृतिधर्मदच्छिरीरं हि मर्च्यः तदन्त्रेन जीवों डीप नथोच्यते । तथाचार्यं पृष्टं नाइरा एवं, अथ पृष्टिकीन्यान भवेशानन्तरसम्त उक्तकपदारीरवात भवति, ततोऽत्र आस्मवेत शरीरे ब्रह्म सन्यग्ऽच्तुते। भगवता क्रियमाणकीन्यरममम् स्वतीय-र्थः।भगवान् बादरायण इमामेव अति विपयीकृतः नत्रोक्तनाणा-नां लय एकदेवीत क्रमनियमाँ ८ मीति भेशये निर्णयमाह। वाङ्ग मन नमीति । तत्र हेतुईर्शनादिति । एतदुक्तं भवति । भक्तेः मनहा-त्मकत्वात्तस्य प्रभुपाकव्यकत्वकत्वात्तद्दीत्कष्टयं तस्यावव्यकत्वान दयं मां पञ्यत्विति पश्चिच्छया तस्मिन् सम्पन्ने चक्षुभ्यां मनमा च तहपाऽमृतमनुभवतः म कोऽप्युत्कटो भावः ममजनि येन प्रभूणा सह सर्वेन्द्रियव्यापारक्वतीच्छा समभृत । तत्र नेपामनायध्यीत् भ-गवदानन्दसम्बन्धिमनःसम्बन्धेत तं शाष्ट्याम इति तत्रेव सङ्गताः तेनानन्देन मम्पन्ना जाताः । अयमेवायीं ऽतेन सूत्रेणाग्रिवेण चात एव सर्वाण्यन्त्रित सूत्रेण निरूप्यते । द्रीनानन्तरमादौ नह स-म्भापणेच्छेत्र जन्यत इति, वाङ्यनिस सम्पद्यत इति छान्दोन्ये स्फटोक्ते सम्मया चादौ सैत्रोक्ता । एवं सति वाङ्मनि मङ्गता

थाप्येतत्स् त्रप्रणयनं प्रति तस्य हेतृत्वं न स्फुटं भवेदिति तत्रानुका अत्र विचारितमिति हेयम् । तदंतद् हृद्दि हृत्वाऽऽचार्यः प्रहतं विचारयतीत्याशयन सूत्रमयतार्यान्त । \* मगर्यानित्यादि \* । \* निर्णयमाहेति \* । उक्तश्रुतौ सामान्यतो लयश्रावणाल्लयो युग-पदंव युक्त हति पूर्वपश्चितरासाय निर्णयमाहेल्यथः । सूत्रं व्याकुर्वन्तः क्रमनियमे दशैनस्य कथं हेतृत्विमत्यतो व्युत्पाद्यन्ति । \* एत-दित्यादि \* । \* तदौत्कण्ट्यइति \* । मक्तस्योत्कण्ठायाम् । तदान्तक्ट्य इति पाठे तु स्नेहौत्कट्य इत्यर्थो वोध्यः । \* तत्रैव सङ्गता इति \* । मनसैव सर्वे प्राणाः समागताः।

सती भगवदानन्देन सम्पद्यत इति सूत्रार्थः सम्पद्यते । दर्शना-भावेऽपि वेण्वादिशब्दादिप तथा सम्पद्यत इति हेत्वन्तरमाह— शब्दाचेति ॥ १ ॥

## अत एव सर्वाण्यनु ॥ २ ॥

अत एव दर्शनाच्छब्दाच्च हेतोः सर्वाणीन्द्रियाणि, अनु सा-निश्याद् वाचः पश्चान्मनिस सङ्गतानि भगवदानन्देन सम्पद्यन्त इसर्थः । केचित्त्वत्र छान्दोग्यस्थं, बाङ् मनिस सम्पद्यते मनः <u>प्राणे प्राणस्तेजिस तेजः परस्यां देवतायामिति</u> वाक्यं विषयत्वेन उत्तत्वा स्त्रे वाक्पदस्य तद्द्यत्तिपरत्वं वदन्ति सम्पत्तिं तन्नाशं च । तन्न साधीयः । तथाहि । वाक्पदस्य द्यत्तिपरत्वं चेच्छ्रुस्य-भिमतं स्याद सूत्रकारस्तदा तथैव वदेन तु तत्सरूपमेव वाक्य-म् । तन्निर्णयार्थमेव प्रदत्तेः । मुख्यार्थसागो छक्षणापत्तिश्च ।

शेषं स्फुटम् ॥ १॥

अत एव सर्वाण्यतु ॥ एतेन श्रुतौ वाक्पदमिन्द्रियान्तरा-णामण्युपलक्षकमिति बोधितमः। भाष्यमत्र स्फुटार्थमः॥

ननु या छान्दोग्यश्रुतिरत्र सम्मतित्वेन द्शिता सैवात स-बाऽऽदतत्वाद्विययवाक्यत्वेनाद्रणीया, ततश्च कथं भवदुक्तस्यार्थ-स्याभिसंहितत्वमित्याकाङ्कायामन्यमते तेषां बोधयितुं मतान्तरम-नुवद्नित \* केचिदित्यादि \* ते हि हिरण्यगर्भादिविद्याखपरासु च विद्यासु फळप्राप्तये देवयानं पन्थानमवतारियष्यन्तो यथाशास्त्रमु-रक्षान्तिकमकथनं विद्वद्विदुषोह्तकान्तौ प्रकारसाम्यं च व्या-साभिमतमङ्गीकुर्वन्त उक्तरीत्या वद्नतीत्यर्थः। तन्न तथेति बोधनाय दूषयन्ति । \* तन्नेत्यादि \* । ननु सत्यमस्तीदं दूषणत्रयं तथा-प्यम्रेऽविभागो वचनादित्यनेन तत्त्वप्रळयस्य वस्नमाणत्वादत्र वृत्ति-प्रळय आद्वियत इति व्यासाश्चयस्य तैर्बोधनाददोष इत्यत आहुः। किञ्चेतं मनगीति पद्वेषथ्यं स्याद्ः, विषयवाययोक्तक्रमसामानु-पपत्तिश्चेति ॥ २ ॥

\* किञ्चेत्यादि \*। यद्यपि तत्त्वमन्यार्थे तथापि स्वाक्तसमर्थनाय तथाधीदरेऽपि सम्पत्तिपर्स्य बुस्युपनेत्रार्थेकत्था वृक्तिनादाना-र्थत्वमवाभित्रेतं, यथाद्भिरग्नेः । तथा सनि निरन्वया वृत्तिध्वंभ द्वात ध्वंसकसंसर्गमात्रस्यैवापेक्षणेन ध्वंसकस्य तत्राधिकरणनाऽनपेश्न-जान्मन सीत्यविकरणवीधकपडवैयर्थम् । नन्त्रविकरणवंधनपंत्र-तेऽप्यग्नेरप्सु प्रसंवे वृत्तिनाशस्य दर्शनाच मनर्मात्यस्य वैयर्ध्यम-त्यतो दूरणान्तरमाहुः। \* विषयेत्यादि \*। स्याद्वेयधर्यं यदि वि-षयवाक्यत्वमस्य स्यात् । तदेव तु न । यत एतस्य विषयवाक्यत्वे सत्रकृता तेजस्त्यागेन प्रागास्य करणाऽत्रक्षे जीवे छपकथनाद्यः कमत्यागस्तद्भुपपत्तिश्चेत्यतो व्यासानभित्रेतत्वावगमाद्नेकदोपप्र-स्तं तथा व्याख्यानम् अयुक्तमित्यर्थः । यत्तु दर्शनादित्यस्य व्या-ख्यानम्—हरुयते हि बाग्रुत्तेमनारुत्तायवस्थितायां पूर्वापसंहार इति। तद्पि न युक्तम्। परमनोतृतेर्वागृतिहारैव गोचरतायाः प्र-त्यक्षसिद्धत्वेन वाग्वत्यमावे तद्वस्थित्यवगतरशक्यवचनन्वात् । तथा विद्वद्विदुपोरुकान्तिप्रकारसाम्याङ्गीकारेऽपीन्द्रियष्ट्रस्युपसंहा-रो न युक्तः । प्रश्लोपनिषदि, इन्द्रियैर्मनिस सम्पद्यमानेरित्यत्रापि लक्षणापत्या सम्पत्तिपदस्य नाशार्थाङ्गीकारे च वृहदारण्यकीय-शारीरकब्राह्मस्थायाम्, एकीभवति न पदयतीत्याद्दरित्यादिक्षपा-यां च श्रुती लक्षणापत्या श्रुतिपीडाया तुर्वारत्वापत्तेः । अत एतेषु स्त्रेपूत्कमिष्यंद्व्यवस्थामात्रकथनमयुक्तमः। किन्तु मुख्यतया स-द्योम्च्यमानव्यवस्थायामिन्द्रियलयकमः प्रासङ्गिकस्तृत्क्रामिण्यदृत्रु-त्तान्तः । ओकोग्रज्वलनस्त्रादिभिस्तस्यापि वश्यमाणत्वादिति ।

यद्पि भामतीनिवन्धे, वाचस्तूपसंहारमद्दर्धं नागमोऽपि गम-यितुमहिति । आगमप्रभवयुक्तिविरोधात् । आगमो हि द्यानुसारतः प्रकृतौ विकाराखां लयमाहेत्युक्तम् । तद्दपि व्याख्येयय्रन्थपूजामात्र-म् । आगमस्य सर्वत्र द्यानुसारित्वाद्शेनेन युक्तेः शिथिलत्वादि-

#### तन्मनः प्राण उत्तरात् ॥ ३ ॥

पूर्वीक्तसर्वेन्द्रियवैशिष्ट्यवन्मनः प्राणे सम्पद्यते, न तु केवल-म । तत्र हेतुः । उत्तरादिति । स यथा शकुनिः सूत्रेण प्रवद्धो दिशं दिशं पितत्वाऽन्यत्रायतनमलब्ध्वा बन्धनमेवोपश्रयत एवमेव खलु सौम्य तन्मनो दिशं दिशं पितत्वाऽन्यत्रायतनमलब्ध्वा प्रा-णमेवोपश्रयत इत्युक्तवा तत्र हेतुसुत्तरेण वाक्येनाह—प्राणवन्धनं हि सौम्य मन इति । तस्माद्धेतोस्तथेसर्थः ॥ ३॥

सोऽध्यक्षे तदुपगमादिभ्यः ॥ ४॥

सर्वेन्द्रियविशिष्टमनोविशिष्टः प्राणोऽध्यक्षे पुरो हृदि वा प्रकटे भगवति सम्पद्यत इसर्थः । अत्र हृतः । उपगमादिभ्य इति । उपगमोऽभ्युपगमः पुष्टिमार्गेऽङ्गीकार इति यावत । तत-स्राथेसर्थः । आदिपदाद् भगवद्भशीकरणसमर्थः स्नेहः प्रभ्वनिङ्गि-तार्थसागस्तदनुरूपं भजनं च । अभ्युपगमे सिद्धे स्नेहाद्योऽवभ्यं भवन्सेवेसाश्येन, तदादित्वमुक्तम् । नोदेशः कृतः । मर्यादामार्गे-

ति । तस्मादेतस्य विषयवाक्यत्वमयुक्तमेवेति पूर्वोक्तमेव विषयवा-क्यं, तथैवार्थश्चामिष्रेत इति ध्येयम् ॥ २॥

तन्मनः प्राण उत्तरात् ॥ अत्र भाष्यमुत्तानार्श्वम् । श्रुतिस्तु छान्दोग्ये श्वेतकेतूपाख्यानस्था ॥ ३॥

सोऽध्यक्षे तदुपगमादिश्यः ॥

अत्रापि भाष्यमुत्तानार्थम् ॥ अत्रेदमर्थात् सम्पद्यते । अत्य-नुप्रहमाजनस्य पुष्टिमार्गीयस्योक्तप्रकारेण वागादिप्राणान्तानां रुये तदानीमेत्र पुरुषोत्तमात्मकदेहपाष्ट्या लीलात्मकभोगसम्पत्तिः । ततो न्यूनस्य तस्य तु पुरुषोत्तमे लयस्ततः सम्पद्याविभीवाधिकर-णाकरीत्या भगवता तस्य स्वरूपात्रिष्कासने पुरुषोत्तमात्मकदेह-सम्पत्त्या लीलानुभव इति बोध्यम् ॥ ऽङ्गीकृतानां तु मुक्तिपर्यवमायित्वेन मुमुश्चत्वादुक्तटस्नेहामम्भवेन
मभुमाकट्यासम्भवात स्वमकृतौ सङ्घातलये शुद्धजीवस्य भगवद्ऽनुग्रहेण श्रवणादिक्ष्पया तथावियस्नेहरूष्या च भक्या मुक्तिः
सम्पद्यत इति बह्वेव तार्तम्यामिति निग्रहाशयेनेदमुक्तम् । अभ्युपनमाद्यस्तु मुण्डकोपनिषन्मु पञ्चन्ते । नायमायत्युक्तम्य यभवेषटणु ते तेन लभ्यस्तस्यप आत्मा हणुते तनुं स्वाम् । नायमात्मा वलहीनेन लभ्यो न च ममादात्तपतो वाऽथलिङ्गात् । एतेस्पार्यवितते यस्तु विद्वांस्तस्येष आत्मा विश्वते ब्रह्मचामेति ॥ ४ ॥
उक्तं निग्रहमाश्चयं मकटयन्ति ।

### भूतेषु तच्छ्रतेः ॥ ५ ॥

ननु मार्यादामार्गीयाणामप्येवमेव वागादिलय ? उनान्य-थेति संशये निर्णयमाह । तेषां ते भृतेषु लीयन्ते, न तक्तरीला भगवति । अत्र प्रमाणमाह । तच्छ्रतेः । यत्रास्य पुरुषंस्य मृ-

अन्ये तु-अध्यक्षपदे करणाध्यक्षं जीवम्, उपगमादिपदे च ज्योतिर्वोद्धणे प्वमेवेममात्मानमन्तकाले सर्वे प्राणा अभिसमाय-न्तीत्येनेनोक्तमुपगमनं, शारीरब्राह्मणे तमुत्कामन्तं प्राणोऽन्त्काम-तीत्युक्तमनुगमनं, स विद्वानो भवतीत्येनेनोक्तमवस्थानं च व्याकु-वेन्ति । तदा छान्दोग्यस्य कस्याप्यर्थस्यानङ्गीकारात् कथं तस्य वि-षयवाक्यत्वमित्यपि ध्येषम् ॥ ४॥ १॥

भृतेषु तच्छ्रतेः ॥ अधिकरणमवतारयन्ति । ॥ निवत्यादि ॥ ॥ ॥ इति संशये निर्णयमाहेति ॥ । एवं संशये मगवन्मार्गत्वस्यावि । शिष्टत्वेनात्रापि पूर्ववदेव वागादिलय इति पूर्वपक्षावतारान्निर्णयमा हेत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति ॥ तेषामित्यादि ॥ हेतुवोधिकां श्रुतिमुदा- हरन्ति । ॥ यत्रास्येत्यादि ॥ । एतेन सूत्रसं भूतेष्वित पर्दं देवतायः

तस्यारिंन वागप्येति वातं प्राणश्चश्चरादिसं मनश्चन्द्रं दिशः श्रोत्रं पृथिवी रश्चरीरमाकाशमात्मौषधीर्छोमानि वनस्पतीन केशा अत्सु लोहितं च रेतश्च निधीयत इति श्रुतेः ।

नचाविद्वद्विषयिणीयं श्रुतिरिति वाच्यम् । याज्ञवल्क्येति होवाच्यत्राऽयं पुरुषो म्नियत उदस्मात् प्राणाः क्रामन्साहो नेति नेति होवाच्य याज्ञवल्क्योऽत्रैव समवनीयन्ते स उच्छ्रायसाध्मायसाध्मातो मृतः शेत इति पूर्ववाक्यात् । न हाविदुषः प्राणानामनुःक्रमः । त-मुःक्रामन्ते प्राणोऽनुःक्रामन्तीसादिश्रुतेः । ननु यत्रास्य पुरुष-स्येत्युपक्रम्य रेतश्च निधायत इसन्ता श्रुतिरविद्वद्विषयिणीति मन्तव्यम् । यत एतद्ग्रे, क्राऽयं तदा पुरुषो भवतीति प्रश्ने याज्ञवल्यात्तभागाभ्यां विचारितमुत्तरमुच्यते । तौ ह यद्चतुः कर्म हैव तद् चतुरथ ह यत् प्रश्चाः सर्म हैव तत् प्रश्चाः सर्मातः पुण्यो व पुण्येन कर्मणा भवति पापः पापेनेति । एतेन कर्माश्रय-स्तिष्ठतीति निर्णयः सम्पद्यते । एवं सित प्राणानुःक्रमणोत्तया सम्पत्ते । एवं सित प्राणानुःक्रमणोत्त्या सम्पत्ते । विद्वद्विषयत्वमत्रावसीयते यतस्तस्यैवोक्तं द्वयं सम्भवति । आग्रेमश्रुत्युक्तकर्माश्रयत्वं च तस्मिन् विरुद्धमतः

अप्युपलक्षकिमिति बोधितम् । श्रुतिस्तु बृहद्गरण्यक आर्त्तमागब्राद्वाणेऽस्ति । इयं श्रुतिरन्यैरविद्वद्विषयत्वेन व्याख्यातेति तिन्नषेधिन्त ।
\* नचेत्यादि \* । तथाचेतः पूर्विस्मन् ग्रन्थे प्राणानुत्क्रमणरूपस्य
मुक्तिलिङ्गश्रावणान्नाविद्वद्विषयत्वं तस्या वक्तुं शक्यमित्यर्थः । एवमस्याः श्रुतेरविद्वद्विषयतायां बाधके दर्शिते पुनरविद्वद्विषयतां साधियतुं पूर्वोत्तरश्रुत्योर्विरोधेन सन्देहमुत्थापयन् विद्वद्विषयतां प्रतिस्मिपति । \* निवत्यादि \* । \* एतेनेति \* । विचारितनिर्द्वारकवाक्येन । \* एवं सतीति \* । उक्तप्रकारके विरुद्धवाक्यद्वये एकस्मिन्
प्रकरणे श्रूयमाणे सति । \* विरुद्धमिति \* । अवसीयत इति शेषः।

पूर्वोत्तरिवादिपयानिश्चये प्राप्ते प्रतिवद्दामः । मर्यादामार्गीयविद्वद्विपयिण्येवेयं श्रुतिरिति । अत एव प्रक्रने, क्व तद्दा पुरुषो
भवतिसेतावतेव चारितार्थ्येऽपि माधारणपुरुषक्याद्यस्या मर्यादामार्गीयतत्प्रापकम् अयामित पदम् । तस्यवापक्रान्तन्वात्।तथा तद्दग्रिमविचारितोऽथोऽपि तद्विपयक एवति बुद्ध्यस्य । नवृक्तं वाधकामितिचेद् । इन्त श्रुतिशिरःममाकिलतमाकत्य्य । मर्यादामार्गे
हि विधिप्राधान्यात्तथेव तिन्नर्माणाद् । तत्र ह्यं कृत एवं पत्त्रं
दास्ये, न त्वऽक्रतेऽपीति भगवदिन्छा, अतः कर्मप्रधानमः एवं मसार्त्रभागस्याऽयमाश्यः—वागादिरेतोऽन्तरुपेन प्राप्त्यस्यापि तदा
नाशाच्छदं जीवं विध्यविषयं कदाचिद् पुष्टा प्रवेश्यते, न वित
संशयेन तदाऽपि किं मर्यादामार्ग एवोत पुष्टाविष प्रवेशित भवतिति
पश्चः।तदाऽस्यार्थस्यक्वरेच्छारीतिमविदुषो दुर्हेयत्वं जानन्ती स्वयमेव

एवं प्वेपक्षमुत्थाप्य समाद्धते। \* प्रतिवदाम इत्यादि \* । \* त-स्यैवोपकान्तत्वादिति \* । प्राणानुत्कमाछिङ्गेन विषय एवोपकान्त-त्वात् । \* तद्प्रिमविचारितार्थं इति \* । उपक्रमानुरोधिप्रदनोत्तर-रूपत्वात् तो ह यद्चतुरित्यादिना विचारितोऽथेः । अप्रिमविचारि-ताऽथें पुनः शङ्कते—

निवल्यादि \* 1 \* उक्तं वाधकमिति \* । कर्माश्रयेणावस्थानक्रपं विद्वत्तावाधकम् । तथाच विद्वद्विषयत्वे वाधकस्य विद्यमानत्वाद्विद्वद्विपयेवेयं श्रुतिरित्यर्थः । अत्र समाद्धानाः पूर्वपिक्षणां म्नान्तत्वं वोधियतुमुपालमन्ते । \* हन्तेत्यादि \* । श्रुतिशिरःसमाकल्तिमिति \* । वेदान्ततात्पर्यवोधितम् । \* एवं सतीत्यादि \*। \* उक्तरीत्या मर्यादामार्गे कर्मप्रधान्ये सति आर्त्तमागस्य वश्यमाण आशयः ।
वक्षमाणरीतिकसंशयन तदा, क शुद्धत्वद्शायाम्. विधिनयतो
जीवः, क वैषयिकाधिकरणे सप्तमी । कस्मिन् मार्गे. किं मर्यादामार्ग
एव तिष्ठत्युत पुष्टौ प्रविष्टो भवतीति प्रश्ने इत्यर्थः । एवं प्रश्नस्य विद्वद्विषयत्वं प्रतिपाद्योत्तरस्य प्रतिपाद्यन्ति । \* तदेत्यादि \* ।

यदवधारितवती तद्यि रहस्यमिति स्फुटमनुक्त्वा श्रुतिः पर्यव-सितमर्थमुक्तवती, तौ हेसादिना । अत्र कर्मपदं मर्यादामार्गपरम् । तथाच मर्यादामार्ग एव तस्य स्थितिरिसर्थः सम्पद्यते, मुक्त एव भवतीति यावत । अत एव तत्मशंसापि । यत ईश्वरत्वेन सर्वकर-णसमर्थोऽपि तद्दाने तद्दपेक्षते । अत्र हेतुत्वेन मर्यादामार्गस्वरूपमु-क्तम—पुण्यो वा इसादिना ॥ ५ ॥

नतु मर्यादामार्गीयो, भक्तो ज्ञानी च भवतः । उक्तानिर्णयस्तु ज्ञानमार्गीयविषय एव । भक्तं तु तादशमपि कदाचित पुष्टाविष भवेशयतीसाशङ्का तिवर्णयमाह ।

## नैकस्मिन् दर्शयतो हि ॥ ६ ॥

ईश्वरेच्छारीतिमविदुषः पुंसः प्रति अस्यार्थस्य दुर्शेयत्वमिति योजना । \* अत्रेत्यादि \* । श्रुतिवाक्ये कर्मपदं मत्वर्थलक्षणया तन्मार्गपरम् । ननु मर्यादामार्गस्य विद्वद्विद्वत्साधारणत्वाद्व विद्वद्व्यव्यवेगेच्यत इत्यत्र कि गमकमित्यपेक्षायामाहुः । \*अत प्रवेत्यादि । तथाच निवृत्तिमार्गीयकर्मणोऽपि तत्र विद्यमानत्वात्तदादाय तत्प्रश्चातात्र मुख्यं विद्वद्विषयत्वगमकामित्यर्थः । प्रशंसायां बीजमाहुः । \* यत इत्यादि \* । \* तद्दाने तद्पेक्षत इति \* । मुक्तिदाने ज्ञानसमुचितं कर्मापेक्षते । ननु यद्यस्य विद्वद्विषयत्वं स्यात्तदादत्र, पुण्यो चा पुण्येनेत्यादि न वदेदित्यत आहुः । \* अत्रेत्यादि \* । \* अत्र हेनुत्वेनेति \* । फलदाने हेतुत्वेन । तथाच, एष उ वेति श्रुतेः फलदाने कर्मकारणमेव हेतुर्मयादामार्गे इति बोधनाय, पुण्यो वेत्यादिना तत्त्वक्ष्यमुक्तम् । तावता न अविद्वद्विषयकत्वं वक्तुं शक्यमिति विद्व-दृव्यवस्थवात्रोच्यत इत्यर्थः ॥ ५ ॥

नैकस्मिन् दर्शयतो हि ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \*नन्वित्यादि \*।
\* भक्तं तु तादशमपि कदाचित् पुष्टी प्रवेशयतीति \* तृतीयस्कन्धे,
जीवाः श्रेष्ठा द्यजीवानामित्यादिना शेषपूजायामुत्कृष्टवोधने, "मय्य-

एकस्मिन् क्रानिनि भक्ते वा मर्यादानियमो न, किन्तुभयो-रिष । तत्र हेतुः—दर्शयत इति। यतो याज्ञवल्क्यार्नभागा ज्ञानि-भक्तसाधारण्येन मर्यादानियमं दर्शयत उक्तरीत्या, तो हेसादि-ना । अन्यथा अत्राक्ततङ्गीकृतिरन्यथा भवेदिन्युपपिन्तिईश-ब्देन मूच्यत । पूर्वोक्तपूर्वोत्तरश्चितिवरोत्रपरिहाराऽन्यथाऽनुपप-तिरत्र मूल्लिमित ज्ञेयम । केचिन्तुपमंहतेषु वागादिषु शरीरान्तर-प्रेप्तासामियको जीवः, क्वाऽयं तदा पुरुष इति प्रकाविषय इति बद्दित । तन्न साधीयः । तमुत्कामन्तं प्राणोन्द्रकामित प्राणमन्-

र्पितात्मनः पुंसो मयि सन्न्यकर्मणः । न पश्यापि परं भूतमकर्नुः स-मद्रीनादि"ति कपिलदेववाक्ये मर्यादामकं उत्कर्यविश्रान्तेः कथ-नेन ताइशं पृष्टी प्रवेशयतीत्येवं सम्मावियतं शक्यत्वातं प्रवेशय-ति । व्याकुर्वन्ति । \* एकस्मिन्नित्यादि \* । श्वानिभक्तसायार्ण्येन-ऽति \*। विशेषानिर्देशात् । अयं पुरुष इति सामान्यनिर्देशात् क-मोक्तिकमप्रशंसाध्यां मर्यादामार्गस्येव विषयीकरणाच । तथाच यद्यवान्तरो श्वानमिककृतो विशेषो विवक्षितः स्यात्तरा समान्येन न वद्ताम् । अतस्तथेत्यर्थः । नतु पुष्टिमयोदाभक्तयोर्मक्तिमत्त्रे तु-ह्येऽपि कुतोऽयं विशेषो यन्मर्यादामार्गीयवागादीनां भृतेप्वेव लयो न भगवतीत्याकाङ्कायां गृहाभिसन्विमाहुः। \* अन्यथेत्यादि \* । यदि तद्वागादिलयो भगवत्यङ्गीकियते, तदा अप्राक्ततानां सर्वभा-वप्रपत्त्या प्रकृतिसम्बन्धरहितानां या अङ्गीकृतिः स्वीयत्वेन वरणं, सा अन्यथा भवेद् इतरतुल्यतां प्राप्तुवती वरणश्रुत्युक्तममाधारण्यं विरुम्बादित्यर्थोपपत्तिर्हिशब्देन स्च्यते। तथाच ताभ्यां ज्ञानिभ-क्तसाधारण्येन यश्चिह्मपितं तत्रेदं बीजमित्यर्थः । नन्वस्याः श्रुतेरेवं तात्पर्यकल्पने किं बीजमत आहुः। \* पूर्वोक्तत्यादि \* । पूर्वोत्तर-श्रुतिस्तु, न तस्मात् प्राणा उत्कामन्तीत्यादिरूपा वोध्या । तथाचैतद् बीजमित्यर्थः । एतदेव रहीकर्त्तुं, दूपणाय मतान्तरमुपक्षिपन्ति । \* कचिदित्यादि \*। दूषयन्ति । \* तन्नत्यादि \*। अन्नायमर्थः । अ- क्षेत्र समवनीयन्त इति वाक्येन प्राणानुत्कमणमुभयत्रोक्तम्। तत्र शारीरब्राह्मणे, अथाकामयमान इति निष्कामं पुरुपमुपक्रम्योक्तम्। अन्ते च. ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येतीति तस्य ब्रह्मप्राप्तिहक्ता । आर्त्तभाग-ब्राह्मणे तु, यत्राऽयं पुरुषो म्रियत इति सामान्यतो म्रियमाणमुपक-म्योक्तम्।अन्ते च, स उत्स्वयत्याध्मायत्याध्मातो मृतः शेत इत्येतावदुक्त-म् । तत्र सामान्यस्य विशेषेण निर्णय इति ब्रह्मात्त्ययवाक्यस्यात्र नि-णीयकत्वादस्य मुक्तिलिङ्गत्वमेवोचितम् । तथाऽप्याध्मातो मृतः शेत इत्यनेनोक्तावस्थः ब्रह्मविच्छरीरस्यात्रचिता । लौकिकस्य पुण्यकृतो-Sपि प्रायस्ताहशावस्थाया अद्शैनात् । अतः पुनः प्रश्नः—यद्वास्य पुरुषस्येत्यारभ्य, क्वायं तदा पुरुषो भवतीत्यन्तः । अमुच्यमानस्य हि प्राणोत्क्रयस्तमुत्कामन्तमित्यादिश्रुत्योक्तः । अयं शरीरदुरवस्था-वानुक्तसस्य चेद्धि वागप्येतीत्युक्तप्रकारेणेन्द्रियाणामनुत्कान्तानां तत्त्वोग्येषु भूतेषु इन्द्रियाधिष्ठातृदेवतायां च लयलदा तस्य सा-धनाभावात्र मुक्तिवेक्तं शक्या । इन्द्रियाणां लये मनसोऽपि चन्दे लयात्। तदेव स तत्सह कर्मणैति लिङ्गं मनो यत्र निषक्तमस्येति श्रावितस्य जीवगमनस्यापि वक्तुमशक्यतया शरीरान्तरप्राप्त्याव-इयकत्वे वागादिलयवैयर्थ्यापस्या, देहस्य मृतत्वात्तत्र स्थितेर्वकत्म-शक्यतया तस्य जीवस्य कुत्र स्थितिरितिं तत्राशयो भाति। एतदु-त्तरे तु, कर्माश्रयस्तिष्ठतीति । यथा वाणो वा पाषाणशकलो वा चेत-नेन क्षिप्त आकारो गच्छति, तस्य गमनिक्रयैवाश्रयो, न त्वन्यस्तथा जी-बोऽपि, एष उ इति श्रुत्युक्तकर्माश्रयस्तिष्ठतीति सिध्यति। तत्र जीव-स्य स्वतः क्रियाराहित्याहिळङ्गस्य च लीनत्वान्न्यायादिमतवदृदृष्ट-स्यात्मधर्मतया अत्रानङ्गीकाराज्ञीवाधिष्ठानभूतं कर्म किमीयमिति शङ्का नापाति । तेन शरीरान्तरप्रेष्सासामियको जीवः, क्वायं तदेति प्रदनविषय इत्यसङ्गतम् । लीनकरणग्रामस्य प्रेप्साया व्यापारस्य च वक्तुमशक्यत्वात् । प्रेष्साङ्गीकारे च तमुन्कामन्तमिति श्रुत्या छिङ्ग-साहित्यस्यावश्यकत्वाद्वागादिलयोऽप्यसम्भवदुक्तिकः । अत्रैवेति मुक्तिलिङ्गश्रुतिविरोधाच्च । अतो देहान्तरप्रेप्सावतः प्रश्नविषयता-या वक्तुमराक्यत्वाद् अस्मदुक्त एव मार्गः, सद्सत्कर्मप्रधानो म-र्योदामार्ग एव कर्मपद आदर्त्तवाः। अन्यथा केवलकर्मणः संसार-जनकत्वात् प्रशंसावैयर्थापत्तेः । मार्गादरे त तस्य प्रवृत्तिनिवृत्ति -

रक्षामन्तः सर्वे प्राणा अनुक्तामनीति श्रुतिभविदेहान्तरभी यस्य प्राणानामिन्द्रियाणां च महेवोक्षपणं वद्दतित वागा दिन स्य त- जासम्भवाकोक्तस्य प्रश्नविषयत्वं वक्तुं श्रव्यम् । पृत्रेदार्श्वेद्येतः समवद्यीयन्त इत्युक्तत्वाचातोऽस्मद्भक्त एव मार्गोऽनु वर्ष्यदः । तरेवा नायं परिविद्यावान् यतः, अमृतत्वेभव तत्कलिमिति । तस्य देशाल्यान् नायं परिविद्यावान् यतः, अमृतत्वेभव तत्कलिमिति । तस्य देशाल्यान् नायं परिविद्यावान् यतः, अमृतत्वेभव तत्कलिमिति । तस्य देशाल्यान् नायं परिविद्यावान् यतः, अमृतत्वभव तत्कलिमिति । तस्य देशाल्यान् नायं परिविद्यावान् यतः, अमृतत्वभव तत्कलिमिति । तस्य देशाल्यान् नायं परिविद्यावान् व्यवस्थाने प्रश्निति कर्माश्रयन्देशक्षणार्थिको सम्भवतीसिपि निरम्तं विदिव्यम् ॥ ६ ॥

कर्मात्मकत्वाचित्रतं कर्माऽऽदाय प्रशंसोपपत्तेः। दुर्धकर्माऽऽदाय या-रीराज्यानाद्युपपत्तेश्च । एतद् बोधनायैव, पुग्यो वा पुण्येसित स्पर्ने-खद्भपशुक्तम्। एवं सतीदनव सिध्यति । यः सदेः सुद्यतं तस्य प्राणानामत्रैव समवनयनम् । यञ्चान्धन्तमो विद्यति तस्यापि प्रा-णानामत्रैव समयनयनम् । शरीरदुरवस्थालिङ्गात् । अन्यया नङ्-क्तिवैयर्थ्यापत्तेः। ये पुनः क्रममुक्तिगामिनस्तत्वाणानां सर्ाक्तिनः। अणुः पन्था वितरः पुराण इत्यादिश्वतेः । यदि प्रदास्यन्तृप पारस-ष्ट्रचिमत्यादिस्मृतेश्च । ऊद्ध्वंगामिनां च तथा । तद्व तत्सह अर्थ-णैकीत्यादिश्रुतेः, मनः कर्ममयं नृणामित्यादिस्मृतेश्च । सुदोधिन्यां स धृतराष्ट्रं प्रत्यकूरवाक्ये. अकृतार्थे प्रहिण्वन्ति प्राणः राय कुरुक्त-उपसंहार, मृतोऽन्थं विशते तम इति कथनादन्धन्तम एव प्रकृतान ति श्रीतं मुक्तिलिङ्गं न विचारितम् । इह तु मुक्तरेव फलत्वेन प्रकृतत्वाद् तमोछिङ्गं न विचारितम् । अतोऽन्यतमसोऽप्यासुरमुक्तित्यास भाष्यसुवोधिन्योर्विरोध इति ब्रेयम् । उभयथापि शरीरान्तरप्रेक्ताया अलाभान्मतान्तरदृषणं तूमयथापि निष्यत्यृहमिति च । एवं पर्केन्त प्रकृताद्ययं दूपियत्वा तदुक्तं सिद्धान्ताद्ययं दूपयन्ति । \* एतेनेत्या-वि \*। \* पतेनेति \*। जीवस्यात्र देहान्तरप्रप्सासामियकत्वासङ्गत-वपृत्पाद्नेन । \* इत्यपि निरस्तमिति \* इति पत्रमर्थकं यद्. भृते । न-च्छ्रहतेरित्यत्र, भूतेष्वतः श्रुतेरिति पाठमङ्गीकृत्य स प्राणौऽव्यक्षेत्रेजः

समानाचासृत्युपक्रमादमृतत्वं चानुपोष्य ॥ ७ ॥

पर्यादाषुष्ट्योर्न कदाचिदन्यथाभाव इति यदुक्तं तत्र हेत्वपेक्षायां वस्तुस्त्ररूपमेव तथेति बोधयितुषाह । समानेसादि ।

अत्रायमाश्चयः । साधनक्रमेण मोचनेच्छा हि मर्यादामार्गीया मर्यादा । विहितसाधनं विनैव मोचनेच्छा पुष्टिमार्गमर्यादा । तथा सित सदैकरूपत्वं तयोर्युक्तमिति । एतदेवाह । स्रतिः संस्र-तिः। जीवानां स्वस्माद पृथक्कृतानाम् अविद्यया अहन्ताममतास्प-दीकरणम् । तदुपक्रम आरम्भस्तं मर्यादीकृस मुक्तिपर्यन्तमुक्त-

सह चिरितेषु देहबीजभूतेषु सूक्ष्मेष्ववितष्ठते। कुतः? । अतः श्रुतेः प्राणस्तेजसीत्यतः श्रुतेरिति व्याख्यानं, नैकस्मिन्निति सूत्रे च शरी-रान्तरप्रेष्सावेळायां नैकस्मिन्नेव तेजसि जीवोऽवितष्ठते । कार्यस्य शरीरस्य पृथिवीमय आपोमयो वायुमय आकाशमयसंत्रजोमय श्रित श्रुतिरण्यो मात्रा ऽविनाशिन्य इत्यादिस्मृतिश्चेतमर्थे दर्शयत श्रित व्याख्यानमुक्तं तद्यि निरस्तम । तद्रीत्योत्कमाङ्गीकारे पूर्वेन्द्रियळयशाणानुत्कमणवैयथ्यप्रसङ्गेन आर्त्तभागन्नाह्मणेऽनुक्तायाः शरीरान्तरप्रेष्साया नूतनेन्द्रियापेक्षायाश्च कल्पनापत्त्या लक्षणाप्रसंन्नेन श्रुतिस्त्रव्याकुळीभावापत्त्या च निरस्तिमत्यर्थः ॥

अत्रावसरगर्भः प्रसङ्गोऽधिकरणसङ्गतिः ॥ ६ ॥ २ ॥

समाना चासृत्युपक्रमादमृतत्वं चानुपोष्य ॥ एवमधिकरण-द्वयेन पुष्टिमर्थादास्थयोः क्रमेण वागादिलयं व्युत्पाद्य पुष्टिमर्थादा-स्थयोः कुत एवं विशेष इत्याकाङ्कायां मार्गस्करपविशेषादेव विशेष इति वक्तुम, इत आरभ्य नविभः सूत्रैरुपाद्धातेन तद्दार्ह्यार्थं तास्ता आशङ्का निवारयतीत्याशयेन काञ्चिदाशङ्कामनुवदन्तः सूत्रमवता-रयन्ति । \* मर्यादेत्यादि \* । व्याकुर्वन्ति । \* साधनेत्यादि \* । आवद्यया अहन्ताममतास्पदीकरणिमिति \* विद्ययाऽविद्ययेति श्लोक्षोक्तया स्वीयया सूलशक्ता अहंममेत्यसद्ग्राहात्मकजीवाविद्याश्र-यत्वसम्पादनम् । \* मुक्तिपर्यन्तमिति \* । इद्मुत्तरावधिकथनमा- रूपा मर्यादा समाना सदैकरूपा मध्ये नान्यथा भवतीसर्थः । एवमेवानुपोप्य, व्रतमञ्जला अमृतत्वमपि पुष्टिमार्गे समानमिसर्थः । अत्रोपोपणपदमशोपमुक्तिसाधनोपलक्षकम् ॥ ७ ॥

एवं प्रासङ्गिकमुक्तवा प्रकृतं प्रामृज्यते । मोऽज्यक्ष इति स्त्रेण पुष्टिमार्गीयभक्तमङ्गातस्य भगवसेव लय इत्युक्तम्। आग्रिमण तेन मर्यादामार्गीयभक्तसङ्गातस्य भूतेषु लयमुक्तवा प्रक्नाऽनन्तरं शुद्धजीवस्य तस्य मुक्तिरेव भवतीति वक्तव्ये मति, आहर् मौम्य हम्न-मिसादिना स्वाश्यमन्येष्वपक्तटयन्तीं कर्म यिन्नकृषितवन्ती तन्कुत इसाशङ्का तयोराश्यं निगृदं प्रयटयति।

तदापीतेः संसारव्यपदेशात् ॥ ८ ॥

थिंकं क्षेयम् । संसारस्य तद्यीनत्वादिति । \* मध्ये नान्यथा भवतीति \* । एप उ वेति श्रुत्युक्ताया इच्छाया इव मुमोचियपाया अप्यऽप्रतिहतविषयत्वस्य न्याय्यत्वात् तथा । \* पुष्टिमार्गे समानिमति \* । ते नाधीतश्रुतिगणा इत्यादिभगवद्याक्ष्यात् तथा। मुत्रे तु प्रथमश्चकारा ज्वधारणे, द्वितीयश्चोऽप्यथें वोध्यः ॥ भूतेष्वत्यतीताधिकरणे मार्यादिकव्यवस्थाया उक्तत्वाद्व्यवधानेनात्र मयाद्दास्मृतंमेर्यादोल्लेखः । व्यवहितत्वेन पश्चात् पुष्टेरित्यिप क्षेयम् । तादशतादशेच्छायां लीलाया लोकतुल्यत्वस्यैव हेतुत्वादिति ॥ ७॥

तदाऽपीतेः संसारव्यपदेशात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* एवं प्रासङ्गिकामत्यादि \* । यथा एकनगरप्रापकयोर्मार्गयांस्तत्प्रापकत्वे च समानेऽपि कस्यचित्केवलपान्थप्रापकत्वं, कस्यचित् मपरिकर-रपान्थप्रापकत्वमिति तन्मार्गस्वरूपकृत एव भेदस्तथा मर्यादापुष्ट्यो-रपीत्येतःप्रासङ्गिकं तत्तन्मार्गस्वरूपयोधनायोक्ता प्रकृतम् आर्त्त-भागवाह्मणस्थं प्रमेयं परामृद्यते = विचार्यत इत्यर्थः । ननु तत्र किमविश्षष्टं येन पुनर्विचार्यत इत्याकाङ्कायामाहः । \* सोऽध्यक्ष इत्यादि \* । \* अग्रिमेणेति \* । भृतेषु तच्छ्रस्तेरिति सृत्रेण ।

तदा निखलीलान्तःपातलक्षणपुष्टिमार्गीयमुक्तिद्शायां मर्या-दायार्गीयाया अपीतेर्मुक्तेः संसारताभावेऽपि पुरुषोत्तमभजना-नन्दानुभवाभावाद संसार इसेव पुष्टिमार्गे व्यपदेशो यतः क्रियते अतस्तद्गिसन्वाय तया रीसा निष्ट्रपणम् । अत एव श्रीभाग-वते श्रीशिववचनं गीयते—"नारायणपराः सर्वे न कुतश्चन विभ्यति । स्वर्गापर्वानरकेष्वपि तुल्यार्थद्शिन" इति । श्रीभग-वद्गीतास्वपि—देवान् देवयजो यान्ति मद्धक्ता यान्ति मामपीति वाक्येन । मर्यादामार्गीयभक्तमुक्तेरितरसाधारण्यमुच्यते ॥ ८॥

नतु संसारवन्मुक्तेरिप हेयत्वं यत्र ताहशं चेत पुष्टिमार्गीय-तन्त्रं तदा अक्तेः पुरुषार्थत्वबोधिकायाः श्रुतेः प्रतारकत्वमापतती-ति तद्बोधकप्रमाणानां तत्स्तुतिमात्रपरत्वमेवेति प्राप्त आह ।

सृक्ष्मं प्रमाणतश्च तथोपलन्धेः ॥ ९ ॥

फिकिकायोजना तु-एवं लयमुक्ता प्रश्नानन्तरिमत्याद्युक्तरीत्या निक्ष्-पणं कुत इत्याशक्का तथा प्रगटयतीति बोध्या। तथाच यदि न तत्त-नमार्गीयमुक्तौ तारतम्यं तदा वागादिलयस्य मिन्नप्रकारकत्विचा-रः काकदन्तिवचारतुल्यः स्यादिति तिन्नवृत्त्यर्थे तयोरेकान्तगमना-द्याद्ययं वक्तीत्यर्थः । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* तदेत्यादि \* । \* त-या रीत्या निक्षपणिमिति \*। पुष्टिमार्गीयमुक्तचपेक्षया मर्यादामार्गीय-मुक्तेः साधनसाध्याया न्यूनत्वबोधनाय मुक्तिहेतुत्वेन प्रशंसनीय-स्यापि मार्गक्षपस्य कर्मण एकान्ते गत्वा जीवाश्रयत्वेन निक्षपणम् । तथाच तस्य सद्योमुक्तिप्रकारत्वहढीकरणार्थे पुष्टिमार्गीयापेक्षया न्यूनत्वज्ञापनार्थे च पुनर्विचार इत्यर्थः । इदं चोपवृंहणामावे मनिस् न विश्वतीत्यतस्तदाहुः । \* अत प्रवेत्यादि \*। तथाचात्र मुक्तेरितर-साधारण्यकथनात्त्रथेत्यर्थः ॥ ८॥

सूक्ष्मं प्रमाणतश्च तथोपलब्धेः॥ सूत्रमवतारयन्ति \* नन्वि-त्यादि \* । \* तद्बोधकप्रमाणानामिति \* । भजनानन्दोत्कर्षप्र- पुष्टिमागींयं तत्त्वं मृक्ष्मं दुर्जेयिमसर्थः । अत्रायमाशयः । पुष्टिमर्यादामप्यतिक्रम्य पुष्टिपुष्टा मवेशे तत्तत्त्वमनुभविवययो भवित नान्यथा । तत्र मवेशस्त्वितिदुरापोऽितशियताऽनुग्रहेतराऽमान्यस्वादत उक्तेतराऽश्चेयम्य तद्भवति । तेषां तु मृक्तिरेव फलम् । तस्या एवेष्टत्वाद् रागिणां स्वर्गोदिवत् । इष्टफलामामा हि मता-रक्तत्वमन्यथा महित्तमागींयफलवोधिकाया आपि श्रुतेः मतारकत्वं स्याद् । इच्छा चाधिकारानुमारिणीति नानुपपनं किञ्चिदिति । नन्वेवं विधार्थाऽस्तित्वे कि मानमिसाकाङ्कायामाह । ममाणत इन्सादि । ममाणं श्रुतिः । सा तु, यतो वाचो निवर्तन्ते अपाप्य मनसा सह, आनन्दं ब्रह्मणो विद्वात् न विभेति कुतश्चनेति।एतः ह वा वन तपति किमहं साधु नाकरवं किमहं पापमकरविधित । अत्र पूर्वादेन दुर्शेयत्वम्, उत्तरार्देन तत्मत्ता च वोध्यते ।

अत्र पूर्वाद्धन दुइयत्वम्, उत्तराद्धन तत्मता च वाव्यत । अन्यथा मनमोऽप्यपाप्यम्य वेदनकथनं विरुद्धं स्यादतो दुईय-स्वेनैव धर्मिग्राहकमानसिद्धं तदिद्धर्थः । चकारात्ताहशानामनुभवः

माणानाम् । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* पुष्टीत्यादि \* । ननु पुष्टितस्वस्य दुर्न्नेयत्वे श्रुतेः प्रतारकत्वं कथं निवर्त्ततामित्यतस्तदाशयमाद्धः \*अन्वायमित्यादि \* । \* तत्त्वमिति \* । पुष्टिमार्गीयतस्वम् । \* उक्तेतराऽन्नेयमिति \* । अतिशयितानुप्रह्माजनातिरिक्ताऽन्नेयम् \* तेपामिति \* । आतिशयितानुप्रह्माजनातिरिक्तानां भक्तानां शुष्कज्ञानिनां च । \* इच्छेति \* । स्वर्गोदिविषयिणी मोक्षविपयिणी च । \* इति नानुपपन्नं किश्चिदिति \* । इति हेतोः, यथा स्वर्गोदिकामिनः प्रतिनिवृत्तिमार्गतत्वं दुर्न्नेयमधिकारराहित्यादेवं मोक्षकामिनः प्रतिनिवृत्तिमार्गतत्वमपीति तत्त्वछ्छतीनां तं तं प्रति फळवंषकत्वान्न प्रता रकत्वमतो हेतोर्य उत्कृष्टाधिकारिणस्तान् प्रति भजनानन्दोत्कप्वोध्यकत्या न स्तुतिमात्रत्वमतः पूर्वोक्तं सूपपन्नंमित्यर्थः । सूत्रशेपमवतारयन्ति । \* नन्वेविमित्यादि \* । \* एवं विधार्थास्तित्व इति \* ।

परियुद्यते ॥ ९ ॥

तर्हि ब्रह्मविदामिव तादृशानां भक्तानामिष स्वमार्गोपदेशनं क्वचिच्छ्रूयेत, न चैवम, अतः पूर्वोक्तं न साधीय इति भातीत्यु-तसुत्रमाशङ्क्य तत्र हेतुमाह ॥

# नोपमर्देनाऽतः ॥ १० ॥

उपदेशनं तदा स्याद् यदि ब्रह्मविदामित्र तेषां स्वास्थ्यं स्याद् यतस्तेषां विरहिदशा भियसङ्गमदशा चेति दशाद्वयमेत्र भवति नान्या। पूर्वस्यास्तस्यास्त्वतिदुःसहत्वेन सर्वेषां भावानामु-पमर्देन तिरोधानेनोपदेशो न भवतीसर्थः । सङ्गमे तु, अतः पुरः प्रकटपरमानन्दस्वरूपाद्भगवत एव हेतोरुपदेशोऽन्यस्मै न भवती-सर्थः । न हि भगवद्ये स सम्भवतीति भावः ॥ १०॥

नतु रसो वै सः रसः होवाऽयं लब्ध्वाऽऽनन्दी भवतीत्युपक्र-म्येष होवानन्दयातीति श्रुतेरुक्तरूपानन्दपाप्तौ दुःसहविरहतापो-ऽशक्यवचनः । आनन्दितरोधान एव तत्सम्भवाद । तद्धेतोरस-म्भवाद, सम्भवे तु तत्प्राप्तिरेव न स्यादिति प्राप्ते, उत्तरं पठति ।

# अस्यैव चोपपत्तेरूष्मा ॥ ११ ॥

अताहरासर्वदुर्श्रेयार्थसङ्गावे । रोषं स्फुटम् ॥ ९ ॥

नोपमर्देनाऽतः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* तहींत्यादि \* । \* त-त्रेति \* । तादरामार्गोऽनुपदेरो । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* उपदेरान-मिलादि \* । अर्थस्तु स्फुटः ॥ १०॥

अस्यैव चोपपत्ते रूमा ॥ उपमर्दे प्रत्यवस्थानं वारियतुमित्रम-स्त्रमवतारयन्ति । \* नतु रस इत्यादि \* । \* तद्धेतोरित्यादि \* । तद्धेतोरानन्दितिरोधायकहेलोरिवद्याकामकर्मरूपस्य उत्कटभिक्तभावे सत्यसम्भवाद् उत्कटभक्तिद्शायामप्यविद्यादिसम्भवे तु तत्प्राप्ति-भेगवत्प्राप्तिरेव न स्वात् । सा च तेषामित्त । अत उपमर्दासम्भवा- आनन्दात्मकरसात्मकस्यास्यैव भगवत एव धर्म ऊष्मा विरह-ताप इसर्थः । विरोधपरिहारायाह । उपपत्तिरिति । इद्मुक्तं भ-वति । भगविद्वरहस्य सर्वमाधारणन्वेऽपि स्थायिभावान्मकरमक्ष्य-भगवत्मादुर्भावो यस्य हृदि भवति तस्यैव तद्पाप्तिजस्तापनदन-न्तरं नियमतस्तत्माप्तिश्च भवति, न त्वतथाभृतस्यसन्वयव्यातिरेका-भ्यामुक्तरसस्यवैष धर्म इति निश्चीयते । तस्य वस्तुन एव तथा-त्वाद स तापोऽपि रसात्मक एव ॥ ११ ॥

#### प्रतिपेधादितिचेन्न शारीरात् ॥ १२ ॥

नतु न पश्यो मृत्युं पश्यति न रोगं नोत दुःखिमसादिश्रु-सा दुःखप्रतिषेषम्तादशे भक्ते क्रियत इति तस्य दुखित्वं न वश्तुं शक्यिमसाशङ्क्षय प्रतिषेपति । नेति । क्रुतः । शारीरातः । शरीर-सम्बन्धिनो हेतोर्यद् दुःखं कर्मजनितिमिति यावतः तस्यत्रश्रुतौ प्रति-

द्नुपदेशोऽसङ्गत इति प्राप्ते । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* आनन्देत्यादि \*। तथाचाऽन्तःप्राप्तिवाद्याप्राप्तिभ्यामानन्दानुभवविरहतापाविति द्वय-मण्युपपद्यत इत्यर्थः ॥ ११ ॥

प्रतिषेधादितिचेत्र शारीरात् ॥ अत पूर्वपक्षसिद्धान्तयोर्दु-कहत्वात् पूर्वपक्षे, उपमर्दस्त्रान्नशब्दं, तस्यैवेतिस्त्वात्तस्येवोप्मेति पदत्रयं चानुवर्त्यं, सिद्धान्ते चोपपत्तेरिति पदमनुवर्त्येदं व्याख्याय-त इत्याशयेनं पूर्वभागं व्याकुर्वन्ति । \* निवत्यादि \* । \* तस्य दुःखित्वं न वक्तुं शक्यमिति \* । तस्य भगवत्स्वक्रपलाभवतो भक्त-स्य दुःखित्वं तस्यैवोप्मेत्यनेनोक्तो विरहतापो न वक्तुं शक्यः । \*प्र-तिषेधतीति \* । प्रतिषेध्यस्य कर्मजन्यत्वं बाधयंस्तत्कथनाशक्यत्वं प्रतिषेधन्तः सिद्धान्तभागं व्याकुर्वन्ति । \* नेत्यादि \* । \* तस्यैवे-ति \* । शरीरसम्बन्धिनोर्मृत्युरोगयोरनन्तरं तत्प्रायपाठे पठितस्य तादशस्यैव दुःखभावस्य पूर्वसूत्रोक्तहेतोः संग्रद्धं सूचयन्ति— षेशान्नात्रानुपपत्तिरिसर्थः । एतेन दुःखत्वेन कर्मजन्यत्वानुमानमिष् निरस्तं वेदितव्यम् । छौकिक एव दुःखे तज्जन्यत्वनियमात्॥१२॥ स्पष्टा ह्येकेषाम् ॥ १३ ॥

एकेषां शाखिनां भगवत्स्वरूपलाभानन्तरं दुः खतिश्ववर्त्तनलः क्षणोऽर्थः स्पष्टः पठ्यते । तथाहि । रसो वै सः, रसः होवाऽयं लब्ध्वाऽऽनन्दी भवति, को होवाऽन्यात कः प्राण्यात, यदेष आकाश आनन्दो न स्यात, एष होवानन्दयाति। अत्र रसात्मकभ-गवत्स्वरूपलाभे ससानन्दवत्त्वयुक्त्वा तस्येव जीवनहेतुत्वं परमान-न्दहेतुत्वं चोच्यते । मरणहेतूपिस्थसभावे जीवनहेतुत्वं न वदेत् । स रसस्तु संयोगविष्ठयोगभावाभ्यामेव पूर्णो भवसनुभूतो नैकत-रेण । तत्र विरहतापस्यात्युपमिहत्वेन तदा प्राणस्थितिरापि न स्याद् यदि रसात्मको भगवान् हृदि न स्यादिसाशयेनाह, को होवान्यादिति । यद् यदि एष हृदि स्फुरद्रूप आकाशो भगवान्न स्यात् कस्तदाऽन्याद्, अन प्राणने, को वा जीवयेन्न कोऽपीसर्थः तादशस्य भगवत्स्वरूपातिरिक्तान्न जीवनमिति ज्ञापनाय सामान्य-पदम् ।

पतेनेत्वादि \* पतेनेति \*। सिद्धान्तभागेन। तथाच भगवद्विरह-दुःखं कर्मजन्यं दुःखत्वाद् दुःखान्तरविद्ति साधने, सुखत्वेन हे-तुना मोक्षसुखस्यापि तथात्वापत्तेस्तत्पिरहाराय तत्र छौिककत्वस्यो-पाधित्वं वाच्यम्। तचात्रापि तुल्यमिति छौिकक एव दुःखं कर्मज-न्यत्विनयमाद् उपपत्तेरेव निरस्तमित्यर्थः॥ १२॥

स्पष्टो होकेषाम ॥ पुष्टिमार्गीयस्य भगविद्वरहजं यद्दुः खं तन्न कर्मजन्यमित्यत्र प्रमाणापेक्षायां तद्बोधनायदं स्त्रामित्याद्ययं सूत्रं पिठत्वा व्याचक्षते । \* एकेषामित्यादि \* । \* शाखिनामिति \* तै-चिरीयाणाम । श्रुतिमुपन्यस्य तद्धे व्याख्यातुं गृह्णन्ति । \* अत्रे-त्यादि \* । विभजन्ते । \* स रस इत्यादि \* । \* तत्रेति पूर्णर-सानुभावनेच्छया भगवताऽनुभाव्यमाने विप्रयोगे । \* सामान्यपद- ब्रह्मानन्दाधिकपूर्णानन्द्विरहासन्नमरणनिवारणाऽसामर्थ्यमतादश-स्योचितमेवेति ज्ञापनाय हि शब्दः।

तादशस्य जीवनसम्पादनं प्रभोरावश्यकिमिति ज्ञापनाय एवकारः । तापात्मकस्याप्यानन्दात्मकत्वमेदोत ज्ञापनायानन्द-पदम् । तदा प्रलापगुणगानाऽऽद्यो ये भवन्ति नेऽपि तद्धमी एव नीलाम्बुद्श्यामोऽतिक्लेशवशाद् हृद्याद्पगच्छित्वित भावेऽपि हृद्याकापसारियतुं शक्यइति ज्ञापनाय चाकाशत्वमुक्तम् । तद्न-नतां प्रकटीभूय तदन्यः को वा प्रक्षणं दर्शनस्पर्शाञ्लेपभापणा-दिभिः स्वरूपानन्द्दानेनाऽन्यात् पूर्वतापनिद्यत्तिपृर्वकमानन्दपृर्णं कुर्यादिसर्थः । रस् होवायं लब्बाऽऽनन्दीभवतीति पृर्ववाक्येनेवा-न्यव्यवच्छेदपूर्वकं भगवत्मासेरानन्दहेतुत्वमासाविष यत्पुनराह त-वािष व्यतिरेकमुखेन, तत्रािष जीवनहेतुत्वं तद्िष सामान्यवि-वेषाभ्यां वारद्वयं तेन विरहसामियकोक्तरूप एवार्थः श्रुतेरिभन्ने-त इति निश्चीयते । अन्यथा मरणहेत्वनुपिस्थता जीवनहेतुत्वं

मिति \* क इति पद्म। \* ब्रह्माऽऽनन्दाधिकपूर्णानन्द्विरहासन्नमरणिनवारणासामर्थ्यामिति \* अक्षरानन्दादिको यः पूर्णानन्दो भगवाँसाद्विरहेणासन्नं यन्मरणं तिष्ववारणे असामर्थ्यमः \* तद्धमा इति \*
विप्रयोगरसात्मकस्य भगवत एव धर्माः। आकाशपदस्य ब्रह्मवाचकत्वेऽि व्यापकत्वरूपं धर्ममादाय तस्य तात्पर्यान्तरमाहुः \* नीलाऽम्बुदेलादि \* अतिक्लेशवशादिलास, इति भावेऽपील्यनेन सम्वन्यः । प्राण्यादिति पद्स्यार्थमाहुः \* तद्नन्तरमिलादि \* अस्याः
श्वेतरयमेवार्थ इत्यत्र कि गमकमिल्यपेक्षायां तदाहुः। \* रसमिल्यादि \*। \* यत्पुनराहेति \* को ह्यान्यादिल्यादिना आनन्दनं यत्पुनराह। \* अन्यथेति \* विरहावस्थाया अनभिषेतत्वे। अत्रान्यात् प्राण्यादिल्यत्रान्यतरेणेव जीवनसम्पादनसिद्धौ सामान्यविशेषमावां

न वदेदित्युक्तम् । तदवस्थापन्नः को वा पुरुषो जीवेदिति वार्थः॥ १३॥

# स्मर्यते च ॥ १४ ॥

भगवद्भावस्य मरणहतुत्वं तेनैव च जीवनं तस्य ब्रह्मादिदुरापत्वं च श्रीभागवते स्मर्यते । ता मन्मनस्का मत्प्राणा मद्धें
सक्तदैहिकाः । ये सक्तछोकधमिश्च मद्धें तान् विभम्येहिमित्युपक्रम्य, धारयन्स्रथ कुच्छ्रेण प्रायः प्राणान् कथञ्चनेसादि श्रीप्रभुवचनं, श्रीमदुद्धवचनं च—एताः परं तनुभृतो भुवि गोपवध्वो
गोविन्द एव निखिछात्मिनि रूढभावाः । वाञ्छन्ति यं भवभियो मुनयो वयं च कि ब्रह्मजन्मनिरनन्तकथारसस्य" इसादि ।
तेन भगवत एव जीवनहेतुत्वं भावस्य च परमपुरुषार्थत्वं दुरापत्वं
च स्फुटभवगम्यते ॥ १४ ॥

नातीवोपयुज्यत इत्यरुच्या प्राण्यादित्यस्य व्याख्यानान्तरमाहुः \* तद्व-वस्येत्यादि \*। तथाच माऽस्तु सामान्यविशेषभावस्तथाऽष्युक्तव्या-ख्यानेन दोषनिवृत्तेभगवद्धिप्रयोगदुः खस्य कमोजन्यत्वे उक्तश्रांतवो-धिनं भगवत्कतृंकजीवनसम्पादनरूपमासन्नमरणिलुङ्गमेव प्रमाण-मित्यर्थः। अस्मिन् सूत्रे, एकेषां स्पष्ट इत्युक्त्या शाखान्तरेऽस्पष्ट इति बांवितम्। नेन भूमिबद्यायाम्, आत्मतः प्राण इत्यादिकथने आत्मत एवाविभावितरोमावावित्यपि कथनेन व्यापारतया विरहदुः खस्यापि समरणादिति। एतेनापि, न पदयो मृत्युं पदयतीति स्लोकोक्तस्य दुः-खस्य कर्मजन्यत्वं इतीभवति। अद्शेनकथनेन तस्यैवाप्राप्तस्य वाध-बांधनादिति वोध्यम्॥ १३॥

स्मर्यते च ॥ यद्यपि रसात्मकमेव ब्रह्म प्रकृत्येयं श्रुतिः प्रवृ-त्तेति नास्मिन्नर्थे सन्देहस्तथापं काश्चिदेतदर्थे सामान्यजीवनपरतया राङ्केतिति तद्वारणायैनमर्थे स्मृत्योपप्रम्भयतीत्यारायेन सूत्रं पिठत्वा व्याचक्षते । \* भगवद्भावस्येत्यादि \* ॥ १४ ॥

#### तानि परे तथा ह्याह ॥ १५ ॥

ननु हृदि वहिश्च रमात्मकभगवन्याकट्यं, तट्द्र्शनजनितो विरहभावसाज्जनितसायसेन मरणोपस्थितिसान्त्रिवर्त्तनं तद्रांत्कट्यं, तदा पाकट्यं, ततः पूर्णस्वस्पानन्ददानादिकं होके क्वीचद्पि न दृष्टं श्रुतं वा वैकुण्डे ८पीति कुत ? इसाशङ्कायामाह । तानि । उक्तानि वस्तूनि परे पक्तिकालाद्यनीते वकुण्ठाद्प्युत्कृष्टे श्री-गोकुळ एव सन्तीति वेषः । तत्र प्रमाणमाह । तथा बाह श्रुतिः। ऋग्वेदे पठ्यते—ता वाँ वास्तुन्युप्मिम गमध्यें यत्र गावो भूरि-श्रृङ्गा अयासः । अत्राह तदुरुगायस्य दृष्णः पर्मं पद्मवभाति भीर । ता तानि वां भगवत्तरक्षभक्तयोः सम्बन्धीनि वास्तृनि वस्तुनि गमध्ये पाष्तुमुष्मांस कामयामह । तानि कानीसाका-ङ्कायां गृहाभिसन्धिमुद्घाटयति, यत्र श्रीगोकुले गावो भृरिश्वद्वा वहुश्रद्धा रुरुपमृतयो मृगाश्च वसन्तीति शेषः । अयामः ग्रुभाव-हाः । तत उक्तगुणविशिष्टम उरु गीयत इत्युरुगायम्तस्य । गोप्यो हि सततं तं गायन्ति । अत एव तदादिभक्तेषु कामान् वर्पतीति वृपा तस्य परमं प्रकृतिकालाद्यतीतं पदं स्थानं भगवतो वैकुण्डं भवति, तत्रैतादशलीलाऽभावेन तस्मादपि परममुन्कृष्टम । अत्र भूमाववभाति प्रकाशत इसर्थः । तथापि स्वद्यगोचरो न भवतीति खेदेन अत्राहेखाह श्रुतिः । उरु गीयते परं सर्वत्र कामवर्षणं भ-क्ते व्वत्रेवेति तात्पर्येण वा विशेषणद्रयमुक्तम् । यमुनापुरिन-तद्पवननिकुअगह्नरप्रदेशाद्रिसान्वाद्यात्मकत्वेन भूरि बहुरूपम् । त-

तानि परे तथा ह्याह ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । \* न दएं श्रुतं वेति \* । फलकोटो न दएं श्रुतं वा । \* इति कुत-इति \* । इति हेतोः कुत एवमुच्यत इत्यर्थः । \* आहेति \* । तस्य

थाचैतादृशं यत् परमपद्मवभाति तत्सम्बन्धीनि वास्तुनि कामया-मह इति वाक्यार्थः सम्पद्यते । ते पदार्था इति वक्तव्ये सित तानीत्युक्तिर्या सा विषयवाक्यानुरोधादिति क्षेयम् ।

पुरुषोत्तमसम्बन्ध्यर्थानां तत्प्राकव्यस्थान एव प्राकट्यं युक्त-मिति हिशब्देनाऽऽह ॥ १५ ॥

### अविभागो वचनात् ॥ १६ ॥

ननु लीलाया निसत्वेन तन्मध्यपातिनां तद्दर्शनं यथा नि-सं तथा ताद्दक्साधनाभावोऽपि निजानुकम्पया कदाचित कमिष भक्तं तत्र नयति चेत्तदा कश्चित्कालं स्थापियत्वा ततस्तं वियो-जयति, न वेति संशयः । तोषस्य कादाचित्कत्वात तत्साध्या तत्र स्थितिरपि तथैवेति वियोजयतीति पूर्वः पक्षः । तत्र सिद्धा-नतमाह । तत्र प्रवेशितस्य तस्मादविभाग एव । कुतः । वचनात । तैतिरीयक उक्तर्गनन्तरमेव, विष्णोः कर्माणि पश्यतेत्यृचा तत्र

स्थानं, तत्र प्रमाणं चाऽऽह । सूत्रस्य श्रुतेश्च ब्याख्यानम् अतिरोहिः तार्थम् ॥ १५ ॥ ३ ॥

अविभागो वचनात्॥ एवं नवाभिः सूत्रैस्तत्तदाशङ्कानिराकरणेन वागादिलयप्रकारभेदावश्यकत्वं रहीकृत्य पृष्टिमागिविषय एव किञ्चिद्धचारयतीत्याशयनाधिकरणमवतरयन्ति । \* ननु लीलाया श्रत्यादि \*। अत्र यदि वियोजयित तदापि कृपाविषयत्वात् संसारे न पातयितं, किन्तु मुक्तिभेव ददातीति प्रथमकोटेराशयः। द्वितीय-कोटिस्तु कादाचित्कत्वाद्गुपपन्नेति सन्देहवीजशेषोऽत्र।भाष्यमित-रोहितार्थम्। अयं च विचारः प्रासङ्गिक इति बोध्यम्। तस्य स्थानस्य परिच्छिन्नत्वाद् भक्तानां च नानादेशत्वेन तत्र तत्र मरणे ततो निगत्यात्रागमनस्यावश्यकत्वात् सद्योमुक्तिप्रसङ्ग एतद्विचारो न युक्त इति शङ्काम्। दहराधिकरणन्यायेन तिन्तर्वत्वस्य परिच्छिन्नत्वेऽपि

कृतानि कर्माण्युक्तवा तद्ये वद्ति—त्रांट्रणोः परमं पद्य मदा पश्यन्ति स्रय इति । पुरुषोत्तमस्य एपित्वं मृरित्वम् । त्य भन्त्येवेति स्रयो भक्ता एव । तेषां मदा द्र्शनमुच्यते । अन्यया लीलानिसत्वेनेव पृर्वेग्भ्यो तत्र स्थितगवादीनां अभुकर्मविषयाणां च भक्तानां सदा तद्द्रीनस्य पाप्तत्वादिदं न वदेव तस्माद्विभाग एव । एतेनापि लीलानिसत्वं सिद्ध्यति । एतद् यथा तथा विद्वन्मण्डेने प्रविश्वस् ॥ १६ ॥

व्यापकत्वस्य, पतस्य व्रजस्य तद्वृतिकामस्याननायाश्च ब्युन्पादि-तत्वात ताहराभकस्य यत्र कवन मरणेऽपि तदानीं कीलादिमहिन-स्य भगवतो हृदि वा यहिर्वा प्राकट्येन तत्स्थानाइरिए तत्रंव प्रा-कट्येन तत्रैव तस्य तत्याप्तेर्विद्धन्मण्डन एवोपपादितत्वेन सर्घामु-किविचार पतद्विचारस्य युक्तत्वादिति॥ अन्यस्तु समानाचासृत्युक्र-मादित्यादिषु दशसु सूत्रेष्वपि प्रथमे, मूर्द्धन्यनाडीहारा देवयान-मार्गे गमनात् पूर्वे विद्वद्विदुपोरुत्कान्तिसाम्यं व्याख्यातं. तद ओकोत्रसूत्रोक्तज्वलनादेव स्मर्थमाणतया गतार्थम्।यत्पनरब्रे विद्या-दिक्केशानदम्भ्वा आपेक्षिकमृतत्वं न्याख्यातम् । तत्त्वग्रिमपादे गम-नस्य प्रारच्धभोगार्थत्वाद्यदेव प्रारच्धनिवृत्तिसदेव मोक्ष इति च्यु-त्पादनेन दूषियप्यते । यत्पुनर्द्वितीये, तेजः परस्यां देवतायामित्युक्ता-याः साध्यक्ष्राणसकरणग्रामसभूतान्तरस्य तेजसः परदेवतायां स-म्पत्तः सौषुप्तिकसम्पत्तिवत् संसारवीजभावयुक्तत्वं व्याख्यातं, त-त्तरकान्तिसामर्थ्यादेवार्थात् सिद्धातीत्यविचार्यम् । यत् तृतीये पृचौं-क्ततेजसो निष्कमणवेलायां दुईयत्वे, चतुर्थं च स्थलशरीरदाहादिना लिङ्गरारीरस्य सूक्ष्मत्वाद्तुपमर्दे, पश्चमे च देहीष्ण्यस्पस्योप्मणः सुश्मशरीरधर्मत्वं, व्याख्यातं तत्प्रयोजनाभावादनर्थकम् । पष्ट च, न तस्य प्राणा उत्कामन्तीति शारीरब्राह्मणीयवाक्ये या षष्ठी सा आत्तभागब्राह्मणीय । न तस्मात् प्राणा उत्कामन्तीति वाक्ये या प-श्चमी तया सम्बन्धसामान्ये व्यवस्थाप्यमाना पश्चम्यर्थमेवाभिधत्ते इति परविद्यावतोऽपि जीवान्न प्राणानामुत्कमः, किन्तु सहैव प्राणैः एवं पुष्टिमागींयभक्तदत्तान्तमुक्ता ज्ञानमागींयस्य तमाह । तदोकोग्रज्वलनं तत्प्रकाशितद्वारो विद्या-सामध्यीत्तच्छेषगत्मनुस्मृतियोगाच हार्दा-ऽनुगृहीतः शताधिकया ॥ १७॥

पूर्व, भूतेषु तच्छ्रतेरिखादिना मर्यादामार्गीयस्य वागादि-स्रय उक्तोऽधुना तस्य जीवात्मन उत्क्रमणप्रकार उच्यते । स ए-

स्थितिरिति पूर्वपक्षः । सप्तमाष्टमयोस्तु परविद्यावतः शरीरादेव प्राणाननुत्कम इति परविद्यावान् केवल एव मुच्यत इति सिद्धान्तः । नवमे च परविद्यावतः प्राणशब्दोदितानीन्द्रियाणि भूतानि च परे ब्रह्मण्येव सम्पद्यत इति । दशमे च, परविद्यावतो यः प्राणादीनां परब्रह्मणि लयः स नान्यप्राणलयवत् सविशेषः किन्त्वात्यन्तिक इति सिद्धान्तयन्ति । तत्र षष्ठं प्रतिषेधादिस्त्रमारभ्य सूत्रपञ्चके यत् प्रतिपादितं तदत्र पूर्वपक्षांशं विद्याय शेषं, वाङ्म मनसीति प्रथमाधिकरण एव हेत्किपूर्वकं पृष्टिमार्गीयमक्तेन्द्रियाणां प्रतिपादितम् । तत्रो मर्यादामार्गीयाणां मक्तानां ज्ञानिनां च यक्ततो वैलक्षण्यं तदिप भूतेषु तच्ल्रहतेरिति द्वितीये प्रतिपादितम् । तावता सद्योम्राक्षप्रकारः सर्वोऽपि विचारित इति तेनैव गतार्थम् । यानि पुनस्तेरपरिवद्यान्त्र प्रविद्यान्ते तान्यत्र विरोधामावात् पूर्वोक्तद्वणमेव विरुद्धांशदूषणस्य जातत्वादुपेक्षितानि॥ १६॥ ४॥

अतः परं क्रममुक्तिप्रकारः पितृयानेन भ्रमतां च प्रकारो वि-चारणीय इति तं चक्तुं सूत्रमचतारयन्ति । \* प्वमित्यादि \* ॥

तदोकोग्रज्वलनं तत्प्रकाशितद्वारो विद्यासामर्थ्यात्तच्छेषगत्यनुस्मृतियोगाच हार्दानुगृहीतः शताधिकवा ॥ तत्र को वृत्तान्त इत्याकाङ्कायामाद्वः । \* पूर्वमित्यादि \* मर्यादामागीयाणां सद्योमुकिर्द्विधा, हृदय एव साधनप्रावल्ये ब्रह्म प्राप्नोतीत्येकः । तद्मावे
ब्रह्माण्डमध्य द्शमद्वाराश्चिगंतस्य तत्रैवेत्यन्यः। क्रममुक्तिब्रह्माण्डमे-

तास्तेजोमात्राः समभ्याद्दानो हृद्यमेवान्ववकामनीति श्रुतेस्त-स्यात्मन ओक आयतनं हृद्यं तदग्रं पृत्ते प्रज्वळिति, पृत्ते तथाऽप्र-काशमानमिष तदा प्रकाशत इति यावद । तदा तत्प्रकाशितं द्वारं निर्गमनमार्गो यस्य ताहश उत्कामित । यतः श्रुतिम्नधाः । तस्य हैतस्य हृद्यस्याग्रं प्रद्योतने तेनेष आत्मा निष्कामित चश्च-षो वा मृद्ध्नों वेसादि । यद्यप्येतावद सेर्वजीवसाधारणं तथापि विद्वांस्तु नेतरविद्वतरनाड्या निष्कामित, किन्तु, शताधिकया

दनोत्तरं ततो वहिः। तत्राद्यायां जीवस्य नोत्क्रमणम्। द्वितीयतृती-ययोस्तद्पेक्षासस्वात् तत्प्रकार उच्यत इत्यर्थः । एवं वृत्तान्तस्वरू-पमुक्तवा सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* स इत्यादि \* । \* प्रकाशत इति \* इन्द्रियक्रपाभिस्तेजोमात्राभिः प्रकाशते । सूत्रशेषं पूरयन्ति । \* ता-इश उत्कामतीति \* श्रुतिस्तु वृद्दारण्यके शारीरब्राह्मणे । स वा अयम् आत्मा अवल्यं नीत्य संमोहामव न्येत्यथैनमेते प्राणा अभिम-मायन्ति, स एतास्तेजोमात्राः समभ्याद्दानो हृद्यमेवान्ववकामित यत्रैप चाक्षुपः पुरुषः पराङ् पर्यावत्तंतेऽतथारूपक्षो भवत्यकीभवति न पश्यतीत्याहुः। एवं न जिल्लाति, न शृणोति, न मनुते, न विज्ञाना-तीत्याहरित्युक्तम् । ततः, तस्य हैतस्य हृदयस्यात्रं प्रपद्यातते तेन प्र-द्योतेनैय आत्मा निष्कामित चक्षुषोवा मृद्ध्नों वाऽन्येभ्यो वा शरीरी देशेक्यस्तमुत्कामन्तं प्राणोऽनूकार्मात प्राणमनूत्कामन्तं सर्वे प्राणा अनुत्कामन्तीत्यादिना इति तु कामयमान इत्यन्तम् । अर्थस्तु, यः पूर्वत्राद्यणे तेभ्योऽङ्गेभ्यः सम्प्रमुच्येत्यादिना म्रियमाणावस्य उक्तः सोऽयं शारीर आत्मा जीवो यत्र यस्यां झियमाणावस्थायाम, अव-ह्यं नीत्य अबलभावं नितरां प्राप्य, संमोहमिव न्येति सम्मोहः संमृ-ढता विवेकराहित्यं तम्नितरां प्राप्तोति, अथ नदा एनं करणस्वामि-नम्, एते प्राणा वागादयोऽभिसमायन्ति आभिमुख्यन निकट आ-यान्ति । स एतास्तजोमात्रा विषयप्रकाशकानीन्द्रियाणि चश्चरादी-नि समक्ष्याददानः सम्यगाभिमुख्येन गृह्णान उपसंहरमाणो इद्यं एक शततम्या नाडचा मूर्द्धन्या निष्कामित । शतं चैका हृदयस्य नाड्यस्तासां मूर्द्धानमिनिस्स्रतेका तयोध्वीमायन्तऽमृतत्वमेति विष्वङ्ग्डन्या उत्क्रमणे भवन्तीति यतः श्रुतिराह । अत्र हेतुमाह । हार्द्धानुग्रहीत इति हेत्वन्तर्गर्भे विशेषणम् । गुहां पविष्टौ परमे प-रार्द्धे इति श्रुतेर्हृदयाकाशसम्बन्धी यः परमात्मा तदनुग्रहाद त-थैव भवतीसर्थः । अनुग्रहे हेतुर्विद्यासामध्यादिति । तस्या विद्या-याः शेषभूताङ्गभृता या गतिः प्रव्रजनक्ष्पा तच्छेषभृतेव या भगव-तस्मृतिपरम्परा च ताभ्यां च यो भगवदनुग्रहस्तेन तथेसर्थः ॥१७॥

स्वायतनमेवावकामति तल्लक्ष्यीकृत्य आयाति, स यत्र वर्त्तते तन्न एष चाक्षुषः पुरुष आदित्यांशश्चश्चर्देवतारूपः पराङ् पर्यावर्त्तते स्व-कार्याद्विमुखो भवति। अथ तदा स एष इत्यनेनोक्तश्चश्चराधिष्ठाता अरूपक्षो भवत्येकीभवति करणग्रामेण । तदा न पश्यतीत्याहः । पा-र्श्वेस्था न पर्यतीत्यादुः। एवमग्रेपि। तदुत्तरावस्थामाह। तस्येत्यादि। तस्य लिङ्गोपाधिकस्य ह एतस्य मुमूर्षोर्ह्ययस्य एतत्स्थानस्य अग्रं नाडीमुखं प्रद्योतते पूर्वमप्रकाशमपि तदानीं प्रकाशते । तेन प्रद्योतेन एष आत्मा शरीरान्निष्कामति निर्गच्छति । चक्षुराद्यन्यतमेभ्यः श-रीरदेशभ्यः । तदुत्तरव्यवस्थामाह । तमुक्रामन्तमित्यादि । तं जीवा-ऽऽत्मानम् । प्राण आसन्यः प्राणा इन्द्रियाणि । अयं च निष्क्रमणप्र-कारो यमगतिरहितानाम । यमगतिनां तु, अङ्गष्टमात्रं पुरुषं नि-श्चकर्ष यमो बलादित्यादिवाक्यात् पिण्डितकरणग्रामस्य जीवस्य बलानिष्कामणम् । एवं सति यद्यप्यतावद ओकोन्नज्वलनादिकं यमगतिराहितचर्षणीजीवानां विदुषां च साधारणं, तथापि, विद्धां-स्तु नेतरवदितरनाड्या निष्कामति, किन्तु शताधिकयेत्याद्यक्तमा-र्गेण । श्रुतिस्तु छान्दोग्ये दहरविद्यास्था । दोषं स्फुटम् । तथाच स यदाऽस्माच्छरीरान्निष्कामतीति श्रुत्युक्तो निष्क्रमणप्रकारो विद्व-द्विदुषोस्तुल्यो वा विशेषवान् वेति सन्देहे कामयमानताया उभ-यास्तुल्यत्वेन शारीरब्राह्मणोक्तरीत्या तुल्य एवेति प्राप्ते हृदयाग्रप्र-

#### रश्म्यनुसारी ॥ १८ ॥

अथ या एता हृदयस्य नाड्यम्ताः पिङ्गलस्याणिमनिष्ठ-नित शुनलस्य नीलस्य पीतस्य लोहितस्यसमा वा आदिसः पिङ्ग-ल इत्युपक्रम्याग्रे पट्यते । तमभित आमीना आहुडर्जानामि मां जानासि मामिति । स यावदस्माच्छरीरादनुत्कान्तो भवति नाव-जानासथ यत्रैतदस्माच्छरीदुत्कामस्युत्तेव राज्यभिक्ष्यं आक्रामन

द्योतनपर्यन्तं विद्वद्वविदुपोस्तुल्यो निर्गमनमार्गः । प्रकारश्च विदु-षोऽतिरिक्त इति सिद्धान्तो बोधितो श्रेयः ॥ एवमेतेन कममुक्तिप्रा-प्तृणां जीवस्य शरीरान्त्रिगमनप्रकार उक्तः । तत्र ये मूक्तों निष्का-मन्ति ते दशमद्वारं भित्वा तत्रैव सद्यो ब्रह्मणि लीयन्ते । तथा सति करणप्रामो भूतेष्वेव लीयत इत्यर्थादायाति ॥ १७॥

रइम्यनुसारी ॥ पवं ब्रह्माण्डमध्ये सद्योमुकस्य व्यवस्था-मुक्ता क्रमेण मुच्यमानस्य व्यवस्यां वद्तीत्यादायेन प्रासंक्रिकमेत-स्याधिकरणस्य विषयादिकमाद्यः \* अथ या पनाः इत्यादि \*। श्रुति-स्तु छान्दोग्यस्थदहरविद्यायाम् । अर्थस्तु-यो हृद्यपुण्डरीकग-त्ययोक्तगुगाविशिष्टब्रह्मोपासकः स या एता हृद्यस्य पुण्डरीका-कारस्य ब्रह्मोपासनस्थानस्य सम्बन्धिन्यो नाड्यो हृद्यमांसपि-ण्डात सर्वतो विनिःस्ता आदित्यमण्डलाद्रश्मय इव ता एताः विङ्करय वर्णविशिष्टस्याणिम्नः सूक्ष्मरसस्य पूर्णा इति सर्वत्रा-ध्याहारः । तिष्ठन्ति । शुक्कस्य नीलस्य पीतस्य लोहितस्य सीरं तेज एवं शरीरे पित्तं तत्पार्थिवेन कफेन न्यूनाधिकभेदाद्बुविद्धं सत् हारीरखं रसं पाचयत्तत्तवर्णं करोति । तत्रादित्यसम्बन्ध एव कार-णम् । पित्तक्षपेण तेजसा आदित्यस्य तत्र सस्वात् । तदाह श्रतिः। असौ वा आदित्यः पिङ्गल एष शुक्त इत्यादि । तथाचा-दित्यमण्डलस्य पञ्चवर्णत्वात्तदंशभूतं पित्तमपि तादशमपि स्वपा-चितं शारीरं रसमुपरञ्जयति तदा तत्तन्नाडीखो रसस्तथा भव-तीत्यर्थः । तदेततुपक्रम्य ततो महापथद्दशन्तेन आदित्यरक्मीना- इति । अत्र तमभित इत्याद्यक्तेः सर्वसाधारण्युत्क्रान्तिः पाप्यते । पूर्वमादिसत्वेनोक्तस्य पिङ्गलस्य रिक्मिभिक्षध्विक्रमणं च तथा । अत्र संशयः । ओकोग्रज्जलनादेरितरसाधारण्येऽपि यथा हाई-नुग्रहाद्विलक्षणा गतिर्विदुष उक्ता तथा रक्ष्म्यनुसारित्वमपीतरसा-धारणमुनास्मिन्नेवेति । तत्रावधारणमाह । रक्ष्म्यनुसारी।निष्क्राम्-स्ययेवेति ॥ १८ ॥

मुभयलोकसंसर्गिकत्वमुका तासां नाडीनामादिलरिक्मसंस्पृत्वं चोका तासु नाडीषु सप्तस्य सुषुप्तिं चोका ततो मरणावसां बोधयन्ती श्रुतिः पष्ट्यते । \* तमभित इत्यादि \* । तदर्थस्तु स्फुटः । पवं श्रुतिमुपन्यस्यात्र संशयजनकं विषयमाहुः। \* अत्रेत्यादि \*। उत्क्रान्तिः शरीराश्चिममनम् । \* पिङ्गलस्येति \* । वर्णविशिष्टस्या-ऽऽदित्यांशभृतस्य पित्तस्य । संशयस्तु स्फुटः । पूर्वपक्षस्तु, ओकोग्र-ज्वलनादीनां साधारण्याद्रइम्यनुसारित्वमपि तत्प्रवाहपातात्साधार-णमिति । सिद्धान्तमाहुः । \* तत्रेत्यादि \* । अत्र प्रमाणं तु, अधै-तैरेव रिकमिकर्ध्व आक्रमत इत्येतदनन्तरं, स अँगिति चाहोद्वा मीयते स यावत् क्षिण्येन्मनस्तावदादित्यं गच्छत्येतद्वे खलु लोकद्वारं विदुषां प्रपदनं निरोधोऽविदुषामिति तद्ग्रिमा श्रुतिः। तत्र हि स्वि-द्वान् ॐकारेण परमात्मानं ध्यायन् ॐमिति चाह, यथा पूर्वे वद-ति, उत ऊर्ध्व वा मीयते गच्छति । स विद्वान् यावन्मनः क्षिप्येद् यावता कालेन मनोव्यापारं कुर्यात्तावता कालेनादित्यं गच्छति ब्राप्नांति । एतद्वै आदित्यरूपं खलु निश्चितं लोकद्वारं ब्रह्मलांकप्रवे-शमार्गः । विदुषां प्रपदनं प्राप्तिकरणभूतं, निरोधोऽविदुषां, य अवि-द्वांसस्तेषां नेजसा निरोधजनकमिति तस्या अर्थात् । अतो विदुष एव रइम्यनुसारित्वावऽघारणमित्यर्थः॥ अयं च करणत्रामसहितो ग-च्छति । "यदि प्रयास्यन्रुप पारमेष्ठचं वैहायसानामुत यद्विहारम । अष्टाधिपत्यं गुणसन्त्रिवायं सहैव गच्छेन्मनसीन्द्रयैश्च"इति श्रीमाग-वतांक्तन्यायस्यात्रापि शक्यवचनत्वात् । एतस्य करणग्रामलयस्त

# निशि नेतिचेन्न सम्बन्धस्य यावहेहभावित्वा-दर्शयति च॥ १९॥

विदुप उत्क्रमणे हाई। नुग्रहकृतो यथा विशेषमधा कालविशेषकृतोऽपि विशेषो भविष्यतीत्याशक्का तिस्ताममाह । तत्राहोरात्रकृतोऽपनकृतो वा स भवेत । तत्राद्यकृतो नाम्तीत्याह । तेति । तत्र
हेतुः । सम्बन्धस्येखादि । अनुग्रहहेतुभूतो यः पृत्रोक्तो गत्यनुस्मृतिसम्बन्धसस्य यावदेहभावित्वात् तन्कार्यस्यानुग्रहस्यापितथात्वात् कालस्याऽभयोजकत्विमिसर्थः । अत्र प्रमाणमाह । द्र्शयित्
यतः श्रुतिः । तमेव विदित्वा मुनिर्भवस्रेतनेव प्रत्राजिनो लोकमीप्सन्तः प्रत्रजन्तीति ॥ १९ ॥

प्रारब्धसमाप्तौ मुक्तिदशायां भृतेष्वेव वोध्यः । तथेवोपकान्तत्वा-दिति ॥ १८॥

निशि नेतिचेन्न सम्बन्धस्य यावदेहमावित्वाद्दर्शयित च ॥ \* इत्याशङ्क्षेति \* । एवं, निशि नेत्यनेनाशङ्का । तथाच निर्शाति एवं मुक्तिप्रतिवन्धककालविशेषोपलक्षकम् । तत्र न आदित्यद्वारेण गमनम् । अतो न्नानिना मुक्त्यर्थे योगादिना कालः प्रतीक्षणीय इ-त्याशङ्कृचेल्यर्थः । सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति । \* अवेत्यादि \* । अर्थस्तु स्फ्रदः ॥

अन्ये तु—सम्बन्धस्य यात्रदेहमावित्वादित्यत्र नाडीसम्बन्धं-स्य तथात्वं व्याकुर्वन्ति । दर्शयतीत्यत्र, असुप्मादादित्यात् व्रताय-नते ता आसु नाडीपु सुप्ता इति छान्दोग्यश्रुति दर्शयति । तत्र यद्य-पि पूर्वसूत्रोक्तं रदम्यनुसारित्वमेव, निशि नेत्यनेनाक्षिण्यत इति प्र-तीयते, न तु कालविशेषिनपेधः । कालान्तरस्य महकारित्वापादनं वा । तथाप्यध्ययनसूत्रे रदम्यभावशङ्कानुद्येन तत्रैतत्सूत्रोक्तस्य त-त्परिहारहेतोरसङ्गत्या, अतश्चेत्यतिदेशासङ्गतिरिति तत्र उदीक्षा-नुपपत्ते।वैद्यया अपाक्षिकफलत्वस्य मृत्योर्गनयतकालत्वस्य चेति हार्हानुग्रहस्य मुक्तिहेतोर्विद्यमानत्वादयनविशेषोऽप्यप्रयोज-क इस्राह ।

अतश्चायनेऽपि दक्षिणे ॥ २०॥ स्पष्टार्थामेदम् ॥ २०॥

ननु यत्र काले त्वनाद्यत्तिमिति कालप्राधान्येनोपक्रम्याग्नि-ज्योतिरहः शुक्लः षण्मासा उत्तरायणम् । तत्र प्रयाता गच्छन्ति ब्रह्म ब्रह्मविदो जना इति भगवद्वाक्याद् ब्रह्मविदोऽप्युक्तकाला-ऽपेक्षास्तीसाशङ्क्ष्य विषयभेदेन समाधत्ते ।

योगिनः प्रति स्मर्यते स्मार्चे चैते ॥ २१॥

ज्ञानमार्गाद् योगमार्गो हिभिन्नः।तथाच योगिनमुद्दिश्यैंव काल-विशेषस्य गतिविशेषहेतुत्वं स्मर्यते, न तु, ज्ञानमार्गीयस्य श्रौतस्य। इतर्रानरपेक्षत्वात् । नच योगसांख्ये आपि श्रौते एवेति वाच्यम् । यतः स्मार्त्ते एते । चो हेत्वर्थे । एते योगसांख्ये, अग्निज्योतिर्धूमो

कल्पितहेत्वन्तराध्याहारापेक्षया आतिदेशसामञ्जस्याय सम्बन्धपदे हार्दानुत्रहजनकगत्यनुस्मृतिसम्बन्धग्रहणस्यैव युक्तत्वाधिन्त्यम् । तथाच, रदम्यनुसारिसुत्रेऽपि स हेतुर्वोध्यः ॥ १९ ॥

अतश्चायनेऽपि दक्षिणे ॥ \* स्पष्टार्थामिति \* । चोऽवधारणे नेति चेन्नेति पूर्वसूत्रादनुवर्त्तते । तथाच दक्षिणेऽयने नेतिचेन्नेति पूर्वपक्षस्य, अतश्चेत्यनेनातिदिष्टस्य तत्परिहारहेतोश्च स्फुटत्वात्तथे-त्यर्थः ॥ २० ॥

योगिनः प्रति स्मर्थते स्मान्तं चैते ॥ व्याकुर्वन्ति । \* ज्ञानमा-गादित्यादि \* । तथाच मार्गभेदान्न कालविशेषापेक्षेत्यर्थः । सांख्य-स्य स्मृत्युक्तत्वेऽपि योगस्य, न तथात्वम् । योगतत्त्वापीनषदादौ त-स्योक्तत्वात् । सूत्रे च योगिपदमात्रम् । अत, एते इति पदे सांख्यनि-वेशनं न युक्तमित्यरुच्या पक्षान्तरमाहुः । \* अग्निरित्यादि \* । रात्रिरिति वाक्यद्वयोक्तगती वा ।इदं तु श्रुत्युक्तदेवयानिपतृयानाति-रिक्तमार्गमभिषेस समाहितम् । ते एव चेदत्राप्युच्येते शब्दभेदेन तदा न विरोधः ॥ २१ ॥

> इति श्रीवेदच्यासमनवर्त्तिश्रीवल्टभाचार्यविरंचिने ब्रह्मसूत्राऽणुभाष्ये चतुर्याध्यायम्यद्विनीयः पादः॥ ४॥ २॥

नन्वेतयोगेत्योरिप स्मार्तत्वं न युक्तं, किश्चिच्छद्धभेदेऽपि छान्दोग्योक्तदेवयानिपतृयानयोरेव प्रत्यभिक्षानात् । अतः कथामिदं समाधानिमत्यत आहुः । \* इदं त्वित्यादि \* । तस्मिन् कालद्धा-रा तत्तद्भिमानिन्य आतिवाहिक्यो वा देवता मार्गद्वयगता उ-च्यन्ते, न तु काल इति तस्यात्राकथनाच्छ्हतिस्मृत्योर्न विरोवः । तथाच यदि तत्र काल उच्यते तदा तत्र योगिन उपकान्तत्वाद् विषयभेदेनाविरोधो, यदि चैकविषयत्वं तदा अचिरादिश्वताविवा-द्वाप्यग्न्यादिशद्धेस्तत्तद्देवतालोकविशिष्टौ तावेव मार्गावुच्येते इ-त्युभयथाऽपि नश्चितस्मृत्योर्विरोध इत्यर्थः। तेन विद्यावतो नान्या-पेक्षेति सिद्धम् ॥ २१॥ ६॥

इति श्रीमद्रञ्जभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरस्तहृदयध्वान्तस्य श्रीपीताम्बरात्मजस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ भाष्यप्रकाशं चतुर्थोऽध्यायस्य द्वितीयः पादः॥ ४॥२॥

## अथ चतुर्थोध्यायस्य तृतीयः पादः।

# अर्चिरादिना तत्प्रथितेः ॥ १ ॥

2002

नतु ज्ञानमार्गीयस्येव मर्यादामार्गीयभक्तस्याप्यिचरादिमार्गेणैव गमनम् ! उत सद्योमुक्तिरेव भवतीति संशयः । तत्र यथा
ज्ञानिनो नियमाभावस्तथाऽत्रापीति प्राप्ते आह । अधिरादिमार्गेण
तस्य ज्ञानमार्गीयस्यैवोत्कर्षकथनात स एव तेन मार्गेण गच्छति,
न तु भक्तोऽपीसर्थः । तथाहि । पञ्चाऽग्निविद्याप्रकरणे तद्य इत्थं
विदुर्ये चेमेऽरण्ये श्रद्धा तप इत्युपासते तेऽधिषमभिसम्भवन्सिर्चिषोः
ऽहरह आपूर्यमाणपक्षमिसत्र उपक्रमे भक्तातिरिक्तानेव अधिकृस
तथा गतिरुच्यते । स्मृतावप्याग्निज्योतिरहः शुक्छइसत्र, ब्रह्मविद्रो

अचिरादिना तत्प्रथितेः॥

पूर्विस्मन् पादे प्रथमतः पुष्टिमार्गीयस्य ततो मार्यादामागींयस्य सद्योमुक्तिप्रकारो दर्शितः । तद्नु, क्रममुक्तौ निर्गमनद्वारादिकं च दर्शितम् । इह तु ततो निर्गतस्य यो ब्रह्मप्रित्तमार्गो ब्रह्मलोकस्तस्यकारश्च प्रदर्यते तत्राप्रधिकरणमवतारियतुं संशयादिकमाद्यः । \* नित्त्रियादि \* । अत्र मर्यादायाः स्वकृतत्वात् तत्पालनं
भक्तेक्षांनादुत्कृष्टत्वं च सन्देहवीजम् । \* नियमाभाव इति \* ।
साधनसामर्थ्यतारतम्यनियमाभावः । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं विवृण्वनित \* अर्चिरादीति \* । \* तस्यत्यादि \* प्रथ प्रख्याने, प्रथनं प्रथितिः । प्रसिद्धः । सा श्रुतिषु तस्यैव क्षानमार्गीयस्यैवेति तस्यैव तथेत्यादि । \* भक्तातिरिक्तानेवाधिकृत्येति \* इत्थं विदुरित्यादिना कियाविषयस्य कियायाश्च श्राष्टणाद्य स्त्योमुक्तिरेव । क्षानमार्गीमर्यादामार्गीयाणामपि भक्तानां प्रायशः सद्योमुक्तिरेव । क्षानमार्गी-

जना इति वचनेन ज्ञानमार्गीयस्थेव स पन्था इन्युच्यते । अथेदं चिन्सते सामोपनिषत्मु पठ्यते। अथ या एता हृदयस्य नाड्यस्ताः पिङ्गलस्याणिमनिस्तिष्ठान्ति शुक्लस्य नीलस्य पीतस्य लोहितस्यसमा बा आदिसः पिङ्गल इन्युपक्रम्यादित्यस्पस्य पिङ्गलस्य राज्ञ्मस्पत्वं नाडीनामुक्त्वाऽग्रे वदस्यऽथ यत्रतदस्माच्छरीरादुःकामस्थतंत्वं र-क्रिमिष्कर्व्व आकामत इति नाडीर्राज्ञ्मसम्बन्धेनेका पग्लोकगितः श्रूयते । अचिरादिका चाऽन्या, तेचिपमिममम्भवन्साचिपोऽहरि-सादिश्रत्युक्ता । स एनं देवयानं पन्थानपापद्याग्निलोकमागच्छ-तीति चापरा । स यदा व पुरुषोऽस्माल्लोकाद पेति स वायुमा-गच्छतीति चेतरा। सूर्यद्वारेण तेविरजाः प्रयानतीति चान्या। एवम-नेकेषु मार्गेषु सत्स्वर्चिरादेरेवोक्तिः कुत इति । तत्र सर्वेषां पारिभा-

यसैवानियम इत्यर्थः । नतु भवत्विचेरादिमार्गेण क्रानमार्गीयस्य गर्नित्तथापि मर्यादाभक्तस्य प्रायशः सद्योमुक्तिरेवित न नियन्तुं शक्यते । श्रुताविचेरादिमार्गातिरिक्तानामपि मुक्तिमार्गाणां श्रावणात् तथा बहुनां सत्त्वेऽपि स्त्रकृताऽर्विरादिमार्ग एव कस्मादुक्त इति चाशङ्कायामाद्यः । \* अथेदमित्यादि \* तान् मार्गान् विपयीकृत्य तेषां मेदोऽस्ति परस्परमुन नेति चिन्त्यत इत्यर्थः । एवं प्रतिक्षाय मार्गः बोधिकाः श्रुतीरुदाहरान्ति । \* सामत्यादि \* । \* पठचत इति \* विद्यामेदेन गितमेदः पठचते । \* श्रूयत इति \* दहर्रावद्यायां श्रुयते । \* अन्येति \* पञ्चागिवद्यास्य । \* अपरेति \* कोशिर्ताक्त्रान्द्राणे पर्यद्वाविद्यास्य । \* इतरेति \* वृहदारण्यकेऽनात्मोपासनगित-फलकथने । एवमन्यापि पञ्चमी प्रथममुण्डकसमाप्तौ द्रष्टव्या । एवं मार्गभेदवोधिकाः श्रुतीरुपन्यस्य स्वेऽचिरादेरवोक्तो हेतुं निश्चेतुं पृच्छिति । \* एवमित्यादि \* स्वयं हेतुं कर्ल्ययित्वा वास्तवेकत्वस्य हेन्तुत्वं दूपयित । \* तत्रेत्यादि \* अर्चिराद्यक्तिहतुविचारे । सर्वेपां मार्गाणामर्चिरादित्वं पारिमापिकं, मुक्तिमार्गा अर्चिरादिपदेन व्यवन

षिकमिर्चरादित्वमत एवाथैतयोः पथोर्न कतरेण च नेति मार्गद्वयभ्रष्टानामितकष्टं जायस्य म्नियस्वेति तृतीयं स्थानमित्युक्तमन्यथाऽनेकेषां मार्गाणामुक्तानां श्ल्यमाणत्वादस्य तृतीयत्वं नोच्येताऽतः
प्रकरणभेदाद्विन्नोपासनदोषत्वान्मिथोऽनपेक्षा भिन्ना एवैते मार्गा
ब्रह्ममापका इति मन्तव्यमिति चेत्तत्रोच्यते । न हीयं परिभाषासवेषु श्लुतास्ति यतस्त्योच्येत । अतो लाघवादनेकपर्वविशिष्ट एक एव
मार्ग इति मन्तव्यं, न तु पर्वभेदेन मार्गभेद इति । गौरवप्रसङ्गाद।
नचैवमथैतरेव रिक्मिभिरिसवधारणानुपपत्तिरिति वाच्यम् । तस्याः
श्लुतेरुक्तमणमात्रमार्गनिन्दपकत्वाद । तथाहि । तत्रोपक्रमे ह्यऽथ
यत्रैतदस्माच्छरीरादुत्क्रामसैथतरेव रिक्मिभिद्धर्व आक्रमत इत्यु-

हर्त्तव्या इति साङ्केतिकानियमसिद्धं, न तु वास्तवम् । अतः पारिमा-षिकत्वादेव हेतोरथैतयोः पथारिति द्वित्वं, जायस्वेत्यस्य तृतीयस्था-नत्वं च श्रुताबुक्तम् । अन्यथा चास्तवेऽर्चिरादित्वे बहूनामुक्तानां मा-गोणां ब्रह्मप्रापकतया श्रूयमाणत्वादस्य तृतीयत्वं पथोरितिंद्वित्वं च नोच्येत । अतस्तृतीयत्वादिपीडारूपाद्धेतोस्तेष्वर्चिरादित्वं पारिमा-षिकमङ्गीकृत्योक्तहेतुद्वयाद् ब्रह्मप्रापका मार्गा बहव पवेति मन्तव्य-मित्यर्थः । एवं पूर्वपक्षी खमतमुक्त्वा तत्रैकदेशिकृतं समाधि प्रति-क्षेप्तुमुपिक्षपति । \* तत्रोच्यत इत्यादि \*। \* तथोच्येतेति \* पा-रिभाषिकत्वमुच्यते । \* अतो लाघवादिति \* पारिभाषिकत्वेनार्चि-रादित्वस्य वक्तुमशक्यत्वात् पर्वप्रत्यभिज्ञानिछङ्गेन मार्गैक्याङ्गी-कारे लाघवात्। \* गौरवप्रसङ्गादिति \*। मार्गाणामनेकत्वं तेषु प-र्वन्युनाधिक्येन कस्यचिन्निकटत्वं, कस्य चिद् दूरत्वं निकटमार्ग-त्यांगन दूरमार्गगमने उपपत्तिकल्पनं निकटत्यांगे चोपपत्तिकल्पन-मित्यंवं तथात्वादित्यर्थः । पुनर्मार्गानेकत्वमा्शङ्खा निषेधति \* नचैव-मित्यादि \* । एवमिति \* । मुक्तिमार्गस्यैकत्वे । निषेधे हेतुः । तस्या इत्यादि \*। \* तत्रेति \*। रिइमवाक्ये। हिर्हेतौ । \* इत्यु- स्यते । एतस्माद् पुरस्ताद्थ या एता हृद्यस्य नाड्य इन्युपक्रम्य पिङ्गलस्यादिसत्वमुक्त्वा तद्यथा महापथ आनत उमा प्रामा गर्च्छतीमं चाऽमुं चेत्रमेतेता आहिसम्य रञ्मय उमा लोको गर्च्छतीमं चाऽमुं चामुप्मादादिसात प्रतायन्ते ता आमु नाडीपु स्प्रा आभ्यो नाडीभ्यः प्रतायन्ते तेऽमुप्मिन्नादिसे स्प्रा इसन्तेन वात्ययेन नाडीपु रिक्मिप्मचारमुक्त्वाप्रे, अथ यत्रतद्ममादिसायुक्तम् । उपसंहारे च शतं चका हृद्यस्य नाड्यम्तामां मूर्द्धानमभिनःम्द्रतेका, तयोर्ध्वमायन्नमृतत्वमेति विष्वङ्ग्डन्या उत्क्रमणे भवन्तीति । एत्रमुपक्रमोपसंहाराभ्यामुत्क्रमणमात्रमार्गान्द्यकृत्यं, न तु ब्रह्ममापक्रमार्गस्यातस्तद्नुपपत्तिपरिहारोऽनर्थकः । नन्त्रतेकपर्वविद्यान्धित्वस्याते, क्वचिन्नेति कथम् । उपसंहारेण माप्स्यत इति तात्पर्येण तथेति चेद् ब्रवीपि तदा शाखान्तरमित्रदुपस्तद्मम्भवेन तं प्रति श्रुतेन्धूनतापातः । न हि सर्वशाखात्रिदं प्रसेव कथनामिति वक्तु-मुचितम् । तस्याऽसम्भवादतः स्वस्वशाखाज्ञानवन्तं प्रसेव तथा ।

च्यत इति \*। शरीरादुत्कम उच्यते। नन्वेतस्मात् पूर्व रियमनाडीप्रचारकथने महापथदण्यन्तेन तासां मार्गत्वमिष वोध्यत इति नैवं
वक्तुं युक्तमित्याशङ्कायामाह । \* एतस्मात् पुरस्नादित्यादि \*।
तथाच महापथदण्यन्तेऽप्यन्ते, एतस्मादित्यादिनांत्कान्तिरंवोक्ति
तन्मार्गत्वमेव तासां युक्तमित्यर्थः। युक्त्यन्तरमाह । \* उपसंहारे चेत्यादि \*। एतदेव निगमयि \* एवमुपक्रमत्यादि \*। \* तद्नुपविचिपिरहार इति \*। ब्रह्मप्रापकमार्गत्वाऽनुपपित्तपरिहारः।
एवमेकमार्गत्वे साधिते तद् दूपयिनुं पर्वोक्तिप्रकारे पृच्छिति \* निवत्यादि \*। समाधिमुद्धाव्य दूपयितं। \* उपसंहारंणेत्यादि \*।
\* तस्यासम्भवादिति \*। वेदानामनन्तत्वेनेदानीं कलिकत्वहिद्धहासेन च सर्वशाखाऽस्तित्वस्यासम्भवात्। एतदुपण्यमायाह।

अध्ययनिविधेरि तावन्मात्रपरतात । शाखान्तरसंवादिपर्वकथनानुवपत्तिश्च । उपसंहारेणैव तस्यापि प्राप्तिसम्भवादतो विरुद्धदिक्कानां स्वस्वमार्गेणैकग्राममाप्तिविद्दापि भवितुमहिति स्वातन्त्र्येण सर्वेर्मार्गैर्बह्मप्राप्तिः । नचैवमथैतयोः पथोरिति द्विवचनानुपपत्तिर्जायस्व म्नियस्वेखस्य तृतीयत्वं चाऽनुपपन्निर्मातं वाच्यम्।
अचिरादिकमुक्त्वोपसंहरसेष देवयानः पन्था इति श्रुसन्तरेच, स
एनं देवयानं पन्थानमापद्याग्निलोकमागच्छतीति । तथाच ब्रह्ममापकाः सर्वे मार्गा देवयाना इत्युच्यन्ते । देवी सम्पद्विमोक्षायति भगवद्वाक्याहैन्यां सम्पदि ये जातास्ते देवा इत्युच्यन्ते
तेषां यानं गमनं यत्रेति ते सर्वेऽपि मार्गा देवयानशब्देनोच्यन्ते ।
द्वितीयस्त्विविष्ठिः । एवं द्वित्वं त्रित्वं चोपपद्यते । नचोक्तरीसा
लाघवादेक एव स मन्तन्यः । स्वतःश्रमाणभूता हि श्रुतिः । मा
यन यदा या श्रुता तदर्थाऽनधारणे द्वितीयस्या अनुपस्थितत्वान्न
लाघवगौरवतद्विचारावसरः। क्वचिदुपस्थितौ चोक्तवाधकरूपसंहा-

<sup>\*</sup> अध्ययनेत्यादि \*। स्वस्यासाधारणत्वेन पितृपितामहादिपरम्पराप्राप्ता शाला स्वाध्याय इति योगस्य सर्वेराहतत्वेन शालाप्रण्यनस्य च तद्रथंत्वेन तथात्वात् । उपसंहारेणैव तस्यापि प्राप्तिस्म्भवादिति । उपसंहारे हि प्रयोजको वस्त्वमेदः, प्रयोजनामदः स्था । तस्याभयमस्त्रया कृते उपसंहारे तेनैवानुक्तपवप्राप्तिसम्भवात् । एव तदुक्तं दूर्षायत्वा स्वमतं स्थापयति । \* अतो विरुद्धदिक्तं त्यादि \*। द्विवचनाद्यनुपपत्ति परिहरति । \* नचेत्यादि \*। \* यनेपपद्यत इत्यन्तम् \*। लाघवं दूषयति । \* नचोक्तेत्यादि \*। \* यनेपिद्यति । स्वचाक्यायायिना । बहुशाखाध्यायिनोऽनेकमागीपिद्यती दी-पत्ति स्थायस्यमाशङ्क्य परिहरति । \* कचिदित्यादि \*। \* उक्तवाध-कारित \*। अध्ययनिवधेः स्वशाखाध्ययनमात्रपत्वं तद्ध्येतुस्ता-वन्मात्रकरणे सर्वशास्त्राख्यकरणपूर्तिः, शाखान्तरसंवादिपर्वकथन्वनमात्रकरणे सर्वशास्त्राख्यकरणपूर्तिः, शाखान्तरसंवादिपर्वकथन

रानवकाशः । अपरं च । ब्रह्मविदः क्रममुक्तौ गन्तव्यो मार्गी ह्ययमुरिङ्यते । तत्तव्छोके तदाऽनन्दानुभवश्चावव्यकः। तथाचा-पासनभेदात फलभेद्स्यावव्यकत्वान्मार्गभेदोऽपि तथिति मर्वेप्वे-करूपकलप्रसञ्जक उपसंहारो न युक्तः । किञ्च । उपासने कर्मीण चापमंहारः सम्मतः । मार्गम्तु नान्यत्रक्षपोऽतो यस्योपाम-कस्य येन मार्गेण गमनं म मार्ग उपदिव्यत इति नोपमंहारो युक्तः । अविधेयत्वाद्पि तथा । एतद् यथा तथा पुरस्तान्तिक-पितम्, उपसंहारोऽर्थामेदाद्विधिशेषवत् ममाने चेत्यत्र । एवं म-सर्विषयबद्देनाचिरुपलक्षितो मार्ग उच्यते । आदिपदेनान्ये मर्वे मार्गीः संग्रह्मते इति नाऽनुपपत्तिः काचिदितिचेद् अत्र वदामः।

नानुपपत्तिश्चेत्येवंरूपैः । एवं परोक्तं परिदृत्य खोक्तां युक्तिमाह । \* अपरं चेत्यादि \*। \* आवस्यक इति \*। तद्रथमेव तन्कथनात् पुराणे तथा प्रसिद्धेश्वावश्यकः । \* तथेति \* । आवश्यकः । एवं स्वमतं स्थापयित्वा उपसंहारपश्चे वाधकमण्याह । \* किञ्चेत्यावि \*। नन्पासने फलभेदजनकः प्रकारभेद् उपसंहारप्रयोजकः कर्माणं च वाक्यसार्थक्यम् । न तुपासनत्वं कर्मत्वं वा । अतो मार्गस्य तदन्य-तररूपत्वाभावेऽपि ब्रह्मप्राप्तिरूपप्रयोजनैक्यात कुतो न वृक्त उपसं-हार इत्यत आह । \* अविधयत्वादिष तथेति \* । नन्वविधयत्वस्यो-पसंहारवाधकत्वं क्रसिद्धमित्यतः पूर्वोक्तं स्मारयति । \* एनद्यथे-त्यादि \*। तत्र हि समाने योऽर्थाभेदादुपसंहारः स, विधिशेषा. य-ऽग्निहोत्रादयस्तद्वदित्युक्तम् । तेऽग्निहोत्रादयः सर्वेषां समाना अपि येषां शास्त्रिनां यथोक्तास्तेषामेव ते तथा विधेया, नेतरेषाम । तथाsविधेयत्वात् । एवमत्रापि यदुपासनशेषे यत्पर्वको मार्ग उक्तर्स प्रति स एव विघेयो, न त्वन्यं प्रति । अतोऽन्यान् प्रत्यविघेयत्वादपि न मार्गोपसंहारो युक्त इत्यर्थः । एवमुपपाद्य सिद्धमाह । \* एवं स-तित्यादि \*। पूर्वपञ्चमुपपाद्य सिद्धान्तमादुः । \* अत्र वदाम इत्या-दि \* । तथाच नानाप्रामयुक्तमार्गैक्येऽपि कस्यचित कस्मिश्चिद अचिरादिभ्य इत्युक्तं भवेत त्वद्रीतिरेव चेद् अभिमेता भवेत्तस्मान्नविमस्यवधार्यते । अचिरादिनसेकवचनाऽन्यथानुपपत्या
मार्गस्यैकत्वमवश्यम्रीकार्यमेवं स्रांत श्रुतिषु यावन्ति पर्वाण्युक्तानि
तानि सर्वाण्येकस्मिन्नेवाचिरादिमार्गे वर्त्तमानान्यपि यस्योपासकस्य यावत्पर्वभोगो भावी तं प्रति तावत्पर्वोक्तिर्यस्य यावतां तेषां
स न भावी तं प्रति न तदुक्तिस्तद्धोगाभावादिति नानुपपन्नं किश्चित । ननु त्वयाऽप्यनुक्तानां पर्वणां तत्र स्थिति वदतोपसंहार
एवोक्तो भवित प्रापकत्वेनेति चेत्, स्यादेतदेवं यदि तस्यव गन्तुर्भोगाय तदिष पर्व तत्रोच्येत । न त्वेवं, किन्त्वेकवचनानुरोधान्मार्गैक्ये निश्चिते यं प्रति यत् पर्वोच्यते तत्तत्र कण्टोक्तमवेति
नोपसंहारापेक्षा । अग्रेऽन्यत्रोक्तानां पर्वणामुक्तस्थले सन्निवेशोक्साऽपि सूत्रकाराभिमत एक एव मार्ग इति ज्ञायते । श्रुतौ सवित्र पूर्वपरामर्शादिष तथा ॥ १ ॥

# वायुमब्दादविशेषविशेषाभ्याम् ॥ २ ॥

त्रामेऽवान्तर्रानवासोऽन्यस्याऽन्यत्र तथेहापीत्यर्थः । अत्रोपसंहारस्य पर्वप्रापकत्वमाराङ्कृते । अनिवत्यादि अ । तत्परिहर्णन्त । अस्यादेतदित्यादि अ । अन्यमोगाभावान्नोपसंहारापेक्षाति अ । अन्यमोगाभावान्नोपसंहारापेक्षात । ननु मार्गभेदे को दोषो येन क्षिष्टादरः कियत इस्यत आहुः । अअत्र इत्यादि अ । अर्चिषोऽहरहः पूर्वपक्ष इत्यादिक्षपात्त-स्मात् । तथाच मार्गान्तरस्याभावादेतस्य च ज्ञानिनः प्रत्येवोक्तन्त्वाज्ञानिनामिव क्रममुक्तिः । मर्यादाभक्तानां तु पूर्वोक्तरीत्या स-द्योमुक्तिरवेति सिद्धम् ॥ १॥

वायुमब्दाद्विशेषविशेषाभ्याम् ॥ ननु मार्गैक्यं न युक्तमनु-क्तपर्वेष्यलस्य वक्तुमशक्यत्वादित्याशङ्कृत्य तद्विनिगमनायाध्रिमं पट- छान्दोग्ये वायुर्न पत्र्यते । काँशीतिकश्रुतौ तु. म एतं देव-यानं पन्थानमापद्याग्निलोकमागच्छित स वायुलोकं मवरुणलोकं स इन्द्रलोकं स प्रजापितलोकं स ब्रह्मलोकिमिति वाय्वादयः श्रूपन्ते । तत्राचिपोऽग्नेश्चाभेदान्न विचागणीयमितः । वायुलोकं कस्माल्लोकाद् गच्छतीसाकाङ्कायामाद् । वायुनव्दादिति । अचि-पाँऽहरह्न आपूर्यमाणपक्षमापूर्यमाणपक्षाद्याद् पदुदङ्ग्ङेति मामाँ-स्तान्मामेभ्यः संवत्मरं नवन्मरादादिस्रमित्रत्र मंवन्नरलोकाद् प-रस्ताद्वायुलोको निवेशियत्व्यस्त्रथाच मंवत्नरलोकाद्वायुलोकं ग-च्छतीसर्थः । तत्र विनिगमकमाद् । अविशेषविशेषाभ्यामिति ।

अत्रदं क्षेयम् । आग्निहोत्राऽऽदिकमीमिश्चित्तगुद्रावुपामनाभिर्कानोद्ये क्रममुक्सिथकारी हि तत्तल्छोकं गत्या मुक्त्वाऽन्ते ब्रह्म प्राप्नोति । कर्म त्विष्नसाध्यं मुलेक एव च भवसत
आदौ तत्रस्रो भोगस्ततस्तदुपरितनलोकानां पृथिवीदीक्षा तयाऽिष्नदीक्षया दीक्षितः । यथा पृथिव्यऽग्निगभेंसादिश्चातभ्यो भूरऽिष्मपाना भवसतोऽर्विचराख्यमिष्ठलोकमादौ गच्छिति ।
ततः कर्मोपायनयोरहरादिमंवत्मरान्ते काले विहितन्वात्तत्र तत्र गत्वा
मुङ्के । तथाच संवत्मरान्तानां मुसम्बन्धित्वनाविशेपात तन्मध्ये
वायोर्न प्रवेशः । भूलोकादुपर्यन्तरिक्षलोकमतदुपरि द्युलोकमस्थाच
वायुरन्तरिक्षस्याधिपतिरिति श्रुतेः, सूर्यो दिवोऽधिपतिरिति श्रु-

तीत्याशयेन स्त्रमवतारयन्ति । \* छान्दोग्य इत्यादि \* ! \* आहे-ति \* संवत्सरलोकाद्वायुलोकं गच्छतीति विनिगमकपूर्वकमाहेत्य-र्थः । अविशेषौ कनरावित्यपेक्षायां हेतुं व्याकुर्वन्ति \* अत्रद्मित्या-दि \* तथाचाचिरादिसंवत्सरान्तानां भूसम्वन्धित्वमविशेषः वाष्या-दित्ययोनींचोच्चलोकाधिपत्यन तथान्वात्तयोः पौर्वापर्यं विशेष इति ताभ्यां तथेत्यर्थः । अत्र, नीन्वत्यादिना छान्दोग्यश्रुतिविरोधमाश-

तेस्तयोः पौर्वापर्ये विशेषो हेतुरस्तीसादिसलोकात पूर्वमुक्तरीसा भूलोकमध्यपातिसंवत्सरस्य परस्ताच वायुनिवशियतव्य इसर्थः। ननु तेऽचिषमभिसम्भवन्सार्ध्वषोऽहरिसादिश्रुतिरुक्तमुक्तमनूयान्द्र्यापादानत्वं वदन्ती पूर्वोत्तरयोरव्यवधानं स्चयतीति नोक्तः मादरणीयमिति चेत् । ससम् । यस्योपासकस्य न वायुलोकभोगसं पति सोक्तियस्य तु तद्भोगस्तस्योक्तरीतिमीगंक्यादिति नाऽनुपपित्तः काचित् । केचित्तु, स एनं देवयानं पन्थानमापद्याशिलोकमाच्छति, स वायुलोकं स वरुणलोकमिसविशेषेण वायुरुपिद्ययते । मिथः पौर्वापर्यपापकपदाभावातः । यदा वै पुरुषोऽस्माल्लोकात् पैति स वायुमागच्छति तस्मै स तत्र विजिहीते यथा रथचक्रस्य खं तेन स उर्ध्व आक्रमते स आदिसमागच्छतीति श्रुसाऽऽदिस्रातः पूर्वो वायुर्विशेषेणोपदिक्यतः इसब्दादिसयोर-

क्य समाद्यते \* सत्यिमत्यादि \* । \* सोकिरिति \* छान्दोग्योक्त-अव्यवधानोक्तिः । \* उक्तरीतिरिति \* व्यासोक्तरीतिः । तथाव मो-कृतिदेषेणाव्यवधानव्यवधानसम्भवान्न श्रुतिविरोधक्तपानुपपिन-रित्यथः । एवं स्वमतेन व्याख्यायाऽत्र शाङ्करादिमतमुपिक्षपन्ति । \* केचित्तित्यादि \* । \* मिथःपौवापर्यप्रापकपदाभाषादिति \*। तादशपश्चम्यन्तपदाभावात् । तथाच सोऽत्नाविशेषपदार्थः । यदा वै पुरुष इत्युक्तं तेनाध्वाक्रमणमादित्यं गमनं च यतुच्यते स विशेषप-दार्थः । ताभ्यामव्दादित्ययारन्तराले वायुनिवेशं वदन्तीत्यर्थः। श्रुत्य-र्थस्तु—यदा यस्मिन् वै निश्चयेन पुरुषा ब्रह्मावद् अस्माव्लोकाच्छ-रीरात् प्रति लोकान्तरं गच्छति, तदा स पुरुषो वायुमागच्छति प्रा-मोति । तस्मै आगताय, स वायुः, तत्र तदागमनस्थले विजिहीते पूर्व स्तिमतोऽपि तदानां स्वावयवान् विगमयति तस्य गमनार्थम् । विगमनस्थलपरिमाणमाद्द, यथा रथचक्रस्य खम् । यावत्परिमाणं रथचक्रस्य छिद्रम् । तेन मागेण स पुरुष अर्थ्व आक्रमते स आदित्य- न्तराले निवेशियतव्य इसर्थं वदानि । स विन्सते । यथा तेन स अर्घ्व आक्रमने स आदिसमागच्छतीति विशेषोपदेश इन्युच्यते तथा स वरुणलोकिमिसत्राऽपि वन्तुं शक्यम । नच. म आदिस-मागच्छतीसत्र तच्छब्दस्य पूर्वपरामशिलाद्वायुलोकगनस्यव पूर्व-त्वाद तथिति वाच्यम । अग्निलोकमागच्छित म वायुलोकं म व-रुणलोकिमिसत्रापि तुल्यत्वाद । किञ्चवंमिनलोकानन्तरं वायु-लोक इसपि वन्तुं शक्यमतो विद्वद्विरुपेक्ष्योऽयम । वाजमनियन-स्तु, मासभ्यो देवलोकं देवलोकादादिसमिति पठिन्ति । तत्राप्या-दिसाद पूर्वो देवलोकाद परो वायुर्वेयः । एकत्रादिसाद पूर्वत्वे सिद्धे मार्गेक्यादन्यत्रापि तथात्वस्य न्यायपाप्तत्वाद सूत्रकारेण तु छन्दोगश्चस्योक्षयोक्तं, वायुमब्दादिति । एवं सिन् मासेभ्यः पर-

मागच्छति प्राप्तोतीति । एवं तद्व्यास्यातमधमन् तदुकस्य विशेषस्य विशेषत्वं युज्यते, न वेति विचारयन्ति । \* स चिन्त्यत इत्यादि \* । \* इत्यत्रापि वक्तुं शक्यमिति \* ऊर्घ्वाकमणस्यायंसिद्धत्वात्तच्छद्धस्य तत्रापि सत्त्वाद्वक्तुं शक्यम् । तथाचाघ्वाकमणतच्छद्याक्तप्वंपरामश्योविशेषपदार्थत्वाङ्गीकारे वाजसनियभिर्वाय्वनत्वामादित्यवक्षौशीतिकिभिर्वायुलोकानन्तरं वरुणलोकस्य पष्ट्यमानत्वेन भवदुक्तविशेषस्य तत्रापि शक्यवचनत्वादुक्तहेतारर्थान्तरसाधकतया प्रकृतासिद्धिरित्यर्थः । तिर्हे वायुलोकगनपुरुपीयं पूर्ववतित्वं परामृशतस्तच्छद्धस्य तथात्वमस्त्वत्यत् आहुः । \* नचेत्यादि \* तथाचाद्ये पक्षे व्याख्येयसूत्रविरोधो द्वितीये च वरुणसूत्रस्यत्युभयमप्ययुक्तमित्यर्थः । दूपणान्तरमाहुः । \* किञ्चेत्यादि \* ।

\* एवमिति \* ऊर्ध्वाकमणपूर्ववित्तित्वयोविशेषपदार्थत्वे । तथाचाद्यान्त्रयमपि न सिद्धोदित्यर्थः । एवं सूत्रव्याख्यानांऽशे तन्मतमपास्य वृहदारण्यकश्रुतिविरोधांऽशेऽपि तन्मतं परिहर्त्तुमाहुः । \* वाजसनीयन इत्यारभ्याद्यादितीत्यन्तम् \* । परिहर्तन्त । \* एवं स्ती-

स्तादब्दनिवेशनं कार्यम्। नच वायुमब्दादिति स्त्रान्मार्गभेदापत्तिः। देवलोकस्यादिसाधिष्ठेयत्वेनादिसमध्यपातित्वमभिषेस छन्दांगश्वितिस्तथोक्तवती । तदनुसारेण व्यासोऽप्यनो नानुपपत्तिः ॥२॥
तिडितोऽधि वरुणः सम्बन्धात ॥ ३ ॥

आदिसाचन्द्रमसं चन्द्रमसो विद्युतिमसत्र पठितविद्युङ्घोका-त् परतो वरुणछोको निवेशनीयः । तत्र हेतुः—सम्बन्धात् । तिहतोऽप्सम्बन्धित्वाद्वरुणस्य तत्पतित्वात् तथा ॥ ३ ॥

त्यादि \* एवं सनीति \* देवलोकनिवेदोऽवद्दयं कर्त्तव्ये सिति। \* तथो-क्तवतीति \* संवत्सराब्दादादित्यमित्युक्तवती । तथाच स्थानापेक्षया सूर्यो दिवोऽधिपतिरित्युक्तलिङ्गस्य बलिष्ठत्वाद् देवलोकात् पूर्वमेव बायुनिवेद्यो युक्तो. न तु ततः परमित्यर्थः॥ २॥

रामानुजाचार्यास्तु—देवलोकराब्दं वायुलोकपरमेवाङ्गीकुर्व-नित । यदंवलोकराब्दे अविशेषणोक्तं तदेव वायुलोकराब्दे विशेषणो-च्यत इत्यविशेषविशेषाभ्यामित्येव तत्रापि हेतुः । वाजसनेयिनां स वायुमागच्छतीति श्रावणात् कोशीतिकनां वायुलोकराब्दे वायुश्चासौ लोकश्चेति कर्मधारयमङ्गीकुर्वन्तो वायोर्देवलोकत्वाय, योऽयं पवन पष देवानां ग्रहा इति श्रुति चाहुः । तत्राप्येकत्र कर्मधारयाङ्गीकारे प्रायपाठिवरोधः । सर्वत्र तदङ्गीकारे तु लोकपद्रयोगवैयर्थ्यम् । स वायुमागच्छनीत्यत्र केवलवायुप्रयोगम्तु द्वारत्वाभिप्रायेण । आदि-त्यसिन्नधानात् । आदित्ये लोकद्वारत्वस्य, एतद्वै खलु लोकद्वार-मिति छान्दोग्ये श्रावणादिति । अतिश्चन्त्यम् ॥ ३॥

तिहतोऽधि वरुणः सम्बन्धात्॥ ननु भवतु संवत्सरादुपरि देवलोकाद्वीग्वायुलोकिनवेशस्तथापि वरुणलोकः क निवेशनी-यः। न हि तत्र विशेषादिरूपं किमपि नियामकमन्तराले निवेशने लक्ष्यते। अतो मार्गभेदपक्ष एव युक्त इत्याशङ्कानिरासायेदिमि-त्याशयेन व्याकुर्वन्ति \* आदित्यादित्यादि \*। \* ताडतोऽप्सम्बन्धि-त्वादिति \* । विशाला हि विद्युतो नृत्यन्ति तोबस्तनिर्वाविषो

### वरुणाचाधीन्द्रप्रजापती ॥ ४ ॥

स्पष्टिमिदम् । अस्विरादिपाठे विद्युदनन्तरं तत्पुरुषोऽमानवः स एतानः ब्रह्म गमयतीति पटयते । तत्र यस्योपासकस्य वरुणा-दिलोकगमनापेक्षा नास्ति तमपेक्ष्येति क्षेयम् ।मार्गेक्यनियममभिमे-स सूत्रकारोऽन्यत्रोक्तानामन्येषामपि लोकानां तत्रव निवेशन-माइ ॥ ४ ॥

# आतिवाहिकास्ताल्लिङ्गात् ॥ ५ ॥

विद्युदनन्तरं स तत्पुरुषोऽमानवः स एतानः ब्रह्म गमयती-सत्र भवति संशयः । उक्तश्चेतर्गमियत्रैव ब्रह्ममाप्तिरिति निश्ची-यते । स च विद्युदनन्तरमेव पठ्यते । एवं मति यस्य वरुणादि-छोकगमनं तस्य वचनाभावेन गमियत्रमाप्तेर्बह्ममाप्तिर्भवति, नवेति।

जीम्तोदरेषु नुःयान्त अथापः प्रपतन्ति विद्योतते सनयति वर्षि-ष्यति वति ब्राह्मणात् तथा । तथाचाप्सम्बन्धरूपस्य नियामकस्य विद्यमानस्वात् तन्निवेशसिद्धेनं मांगिक्यबाध इत्यर्थः॥ ४॥

वरुणाधाधीन्द्रभजापती ॥ \* स्पष्टमिति \* । पाठसामध्यांदेव तिन्नवेशस्यां स्पष्टमिति न पूर्ववदाशङ्कुः वकाश इत्यर्थः ।
तिडदनन्तरं वरुणादिलोकिनवेशेऽचिरादिश्रुतिविरोधमाशङ्क्य परिहरिनत । \* अचिरादीत्यादि \* । \* तमपेश्येति \* । पर्यङ्कृतिच्चुतुणसक्तमपेश्य । मार्गेक्यानियममभिष्रेत्येति । अक्षिपुरुषविद्यापश्चामिविद्ययोरिव पर्यङ्कृतिच्छामपि देवयानमार्गस्य प्रत्यभिद्यानत् तयोरिद्याचितन्त्यायेन सर्वासु कमप्राप्तिवेषिकासु ब्रह्मविद्यासु वैद्युतं पुरुषं
विना न ब्रह्मप्राप्तिरिति वोधनार्थं मार्गेक्यनिक्रपणित्यर्थः ॥ ५॥

आतिवाहिकास्तिष्ठङ्गात् ॥ एतस्याधिकरणत्वाय विषयं सं-चायं चाहुः। ऋविद्यदित्यादि ऋ । सङ्गतिस्त्ववसरः। पूर्वपक्षमा-१६९ तत्र वाचिनकस्य यावद्रचनत्वात्तदभावेन सा न भवतीति प्राप्त आह । आतिवाहिका इति । एतदुक्तं भवति । यस्योपासकस्य यावत्फलभोगानन्तरं ब्रह्ममाप्तिभीविनी तस्य तावत्तद्भोगानन्तरं ब्रह्ममाप्तिभवसत एव कौकीतिकिश्चतौ प्रजापतिलाकानन्तरं ब्रह्मलाक्तः पठ्यते । अन्यथा कृतसाधनवैष्य्यं, तेषां ब्रह्मपाप्ति-साधनत्ववोधकश्चितिवरोधश्च स्यात् । तथाच यत्रातिवाहिकश्चित्तिकित्तास्ति तत्राप्यातिवाहिको भगवदीय एव ब्रह्म प्राप्यतीति ब्रिन्मम् । वस्तुतस्तु बद्धव एव ताद्द्याः सन्तीति क्राप्नाय बहुवचन-मत्रोक्तम् । तन्मध्ये कश्चनागसैक एव नयतीति क्राप्ताय श्चनताकक्षम् । तत्र देतुस्तिल्ङ्कात् । तत्पुरुपोऽमानव इसव ब्रह्मसम्बन्धितः लिङ्कमुच्यते । तेनेदं क्राप्यते, यथा विद्यावलात

 तत्तरलोकपांप्तिम्त्रथेव ब्रह्मपादिरपीति न. किन्तु भगवदीयपुरुपा-ऽनुब्रेहणवेति । नच पूर्वपूर्वलोकाधिष्ठातृहेदा उत्तरीत्तरलोकं मन् सातिवाहिका यथातथा ब्रह्मपाद्यव्यवहितपूर्वलोकदेवा एव ब्रह्म-प्रापका इति तत्पदेन स लोक एवोच्यत इति वाच्यम । तदेतर-लोकेषु तदकथनं यथा तथाऽत्रापि न कथयेत । लोकाधिष्ठातु-देवानामातिवाहिकत्वोक्ताविलोकपापकाऽऽतिवाहिकस्याभावाद तंत्रपाद्यितं स्यात । तथा मति देवयानमार्ग एवोच्छियेत । अतो यथा विद्यावलेनैवाचिषः प्राप्तिस्तथेतरेपामपीति वुध्यस्व । कस्य-

तेपां वहुत्वसिद्धिरित्यर्थः । अत्रान्ये एवं व्याकुर्वन्ति । अर्वियोहर-ह्न आपूर्यमाणपक्षमिन्यादो किमतंऽर्चिराद्यो द्वयानमागम्य चि-ह्यानि । यथा अमुकं नगरं प्रति गच्छतांऽसुकः पर्वतेःऽसुका नदी, एते ब्रामा इति । अथवा अवान्तरभागभूमया, यथा दूरतरं नगरं ग-क्कतोऽवान्तरनिवासग्रामाः । उताऽऽतिवाहिका देवताविदेशा इति सन्देह । आतिवाहिका एवेते । कुनः । तिलुङ्गात् । आदिन्याचन्द्र-मसं चन्द्रमसा विद्युतं तत्पुरुपोऽमानवः स एतान् ब्रह्म गमयर्ताति सिद्धवद्गमियतृत्वद्शेनऋपाछिङ्गात् । अमानव इति विशेषणं तु पू-र्वोक्तमानवत्वनिवृत्त्यर्थमिति। तदेतिन्निपेयन्ति \* नचेन्यादि \*तत्पदेने ति 🐇 । श्रीतेन छुप्तापादानपञ्चमीकेन । तिन्निपेयहेतुं व्युत्पादयन्ति \* तदेतरेत्यादि \* । यदि तत्पदेन विद्युक्षोकः परामृद्येत तदाsन्येषु लोकेषु यथा गमयितुरकथनं तथात्रापि गमयितारं न कथ-येत् । देवानामातिवाहिकत्वस्य लोकसम्बन्धादेव प्राप्तत्वात् नन्वत्र तत्पदस्य लोकवोधकत्वेऽपि देवानां लोकस्यत्वास्नातिवाहिक-त्वकल्पनं, किन्तूपसंहारस्थं सिद्धवद् गर्मायतृत्वदर्शनमेव दंवानाम् आतिवाहिकत्वे लिङ्गमतस्तत्प्रापणार्थे तत्कथनिमति चेत्तत्राहुः । ॐ लोकेत्यादि ※ । तथाचात्र यद् गमियतृकथनं तद्विद्युलोकात् पूर्वेषु लोकेषु गमयित्रपेक्षामावं वोधयति, न तु गमयितारं प्रापय-तीलर्थः। ननु र्याद् विद्यावलेनेव विद्युद्नतलाकपाप्तिः स्यात् तदा चिद्रल्पलोकगसनन्तरमेव ब्रह्मपाप्तिः । कस्यचिद् बहुलोकगसन्तरं सोच्यत इति । भोगभूमित्वमेव तेषामवगन्तव्यम् । सर्वेषां सर्वत्र गमने देवयानं पन्थानं वदन्साः श्रुतेः सामितत्कथनमनुपपन्नं स्या-दत उपासनाभेदेन फलभेदं ज्ञापयन्ती तथा वद्तीति युक्तमु-त्पत्रयामः ॥ ५॥

ननु तेषामिह न पुनराद्यत्तिरस्तीसादिश्चातिभ्यो देवयानप्न्यानं प्राप्तानां पुंसां ब्रह्मविक्त्वमवश्यं वाच्यम् । तेन सद्योमुक्तौ सम्भवन्यां ससां क्षयिष्णुत्वेन श्वुद्रानन्दत्वेन च हेयानां परमफ्ल्याप्तिविल्ञम्बहेत्नामर्चिरादिलोकानां कामना कुतो, यतसदेतु-भूतोपासनाः सम्भवन्ति । किञ्च । अर्चिरादिना तत्प्रथितेरित्रत्र यदुक्तं ज्ञानमार्गीयस्यैवार्चिरादिप्राप्तिनं भक्तिमार्गीयस्येति तद्प्यनुप्तम् । यत्कर्मभिर्यचपसा ज्ञानवैराग्यतश्च यदित्युपक्रम्य, सर्व मद्भक्तियोगेन मद्भक्तो लभतेऽञ्चसा, स्वर्गापवर्ग मद्भाम कथि अद्यादि वाञ्कतिति भगवद्वाक्याद्धक्तस्याप्येतद्वाञ्खाफले सम्भवतः अन्यथा प्रभुनं वदेत । एवं सति भक्तिसुखं हित्वाऽन्यत्र कामनायां हेतुर्वाच्य इसाकाङ्क्षायां तमाह ।

सर्वासु विद्यासु सर्वेलोका उच्येरन्, तसु नोच्यतेऽतो न विद्याबलेन तत्प्राप्तिः, किन्तु गमयित्रैवेति श्रुतेस्तात्पर्यमितिचेत्तताहुः। क्रक्स चिदित्यादि क्षः । तथाच देवयाने मार्गेऽग्न्यायुत्तरं सर्वत्र लोक-शब्दोपबन्धात्तस्य च श्रुतिक्रपतया लिङ्गापेक्षया बलीयस्त्वात्तेषां मोगभूमित्वमेव युक्तं, न त्वातिवाहिकत्वम् । किञ्च । कस्यचित् प्रा-पणार्थम् अर्विरादिदेवतायां गतायां तस्मिन्नवसरेऽन्यस्यार्चिःप्राप्तिनं स्यात् । तथाच तेऽर्चिषमभिसम्भवन्तीातश्रुतिवाधप्रसङ्गः। अतस-दभावाय तेषां लोकत्वमवश्यमङ्गीकार्यम् । किञ्च । विद्याया अर्चिषः पूर्वमुक्तत्वेऽपि तस्या गन्ता सहानुवर्त्तमानत्वास्त्येव तस्रक्षेकप्रा-

#### उभयव्यामोहात् तिसद्धेः ॥ ६ ॥

अत्रेदं क्रेयम् । देवयानः पन्या अपि भगवतेत्र सृष्टोऽिन्त ।
तथाचोक्तदेतुभिस्तत्र कस्यापि कामनाभावे तन्सृष्टिव्यर्था स्याद्तो
भगवानेव काँश्च व्यामोह्यति क्रानिनो मर्यादामार्गीयभक्तांश्चातस्तत्कामनासिद्धेस्तत्फलभोग इति । यन्त्वाचिरादिमार्गगन्तृणां देहवियोगेन सिम्पण्डितकरणग्रामत्वेनास्त्रातन्त्र्यं व्यामोहः । अचिरादीनां चाऽचेतनत्वेनास्त्रातन्त्र्यं व्यामोहः । कार्यकरणामामर्थ्यामात्र
यावद। तेनाचिराद्यविष्ठातृदेवैरितवाद्यन्तर्श्वामिद्धामिति व्याख्यानम । तत्र साधीयः । व्यामोहशब्दस्यान्यथाक्कानवाचकत्वेनाऽमामथर्यावाचकत्वाद । तथा सर्वाचिल्ञोंकमपिन प्राप्नुयाद, प्रापकाभावादित्युक्तम् ॥ ६ ॥

तिरित्येव युक्तम् । अतो यथैकदेशीयानेकप्रामनासिनामेकस्मिन् देशे गन्तव्ये तन्मार्गेणैकेन तं प्रतिगन्छतां मध्ये मार्गमनेकनगरप्रा-मादिसन्दावेऽपि यस्य यत्र किञ्चित्कार्ये स एव तत्र विरम्याऽप्रे गन्कत्यन्यस्वन्यत्र, न तु सर्वः सर्वत्र तथेत्यर्थः ॥ ५॥

उभयव्यामोहात्तसिद्धेः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* नतु तेषा-मित्यादि \* । अर्थस्तवतारणस्य सूत्रव्याख्यानस्य च स्पुटः । तथाच, स व नेष रेम इत्यादिश्रुतेः । कृतप्रयत्नापेश्र इति न्यायाध्य काँश्रम व्यामोहयम् लीलां करोतीति तद्ये तथेत्यर्थः । पूर्वसृत्रोक्तं हेतुमर्चिरादिदेवानामातिवाहिकत्वसिद्धावपर्याप्तं मन्वानस्तद्यं य-द्त्रान्यवर्याख्यातं तद्दूपणायोपक्षिपन्ति च । \* यत्त्रित्यादि \* । \* तन्नेत्यादि च \* । \* तथा सनीति \* । गतृणां पिण्डनकरण-प्रामत्वेनास्वातन्त्रये सति । तथाचानया रीत्या व्यामोहनार्चिरादी-नामातिवाहिकत्वसाधनमसङ्गतमेवत्यर्थः । किश्च । यदनर्वास्वतत्वा-द्रचिरादीनां न मार्गलक्षणत्वामिति । तदाप तथा । तेषां लोकत्व-स्य स्वयमण्यङ्गीकृतत्वेनाऽऽप्रलयं नत्स्थितस्वदभावात् । नापि रात्रा प्रेतस्याहःसम्बन्धानुपर्णातः । तेषां लोकतयास्थिरत्वेन विधयेव त- नतु विद्युतो वरुणादिलोकपाप्सनन्तरं यस्य ब्रह्मपाप्तिस्तस्य तल्लोकसम्बन्धी ब्रह्मपापकः पुरुषोऽस्त्युत स स्वत एव तत्प्रामो-तीति संशय उत्तरं पठति ।

# वैद्युतेनैव ततस्तच्छ्रुतः ॥ ७ ॥

न हि ब्रह्ममाप्तिर्विचुल्लोकसम्बन्धिपुरुषसामर्थ्यनोच्यते, किन्तु ब्रह्मसम्बन्धित्सामर्थ्यन। तथाच यत एव लोकात तत्माप्तिस्ततो ब्रह्मसम्बन्धिपुरुषादेव । एवं सति विचुल्लोकात्तत्माप्तौ यो ब्रह्मसम्बन्धि पुरुषः प्रापक उक्तस्तेनैव ततो वरुणादिलोकेभ्योऽपि ब्रह्मप्राप्तिस्तत्र हेतुमाह । तच्छ्रुरुतेः । तान् वैताचुत पुरुषो मानस एस ब्रह्मलोकानामयतीति श्रुतेः । अत्र, एसेति वचनाचत एव लोकाद् ब्रह्मप्राप्तिभवित्री तत्रैवागस ब्रह्म पापयतीति गम्यते । श्रुतौ वैद्युतं लोकमागस तस्माद् ब्रह्मलोकानामयतीत्युक्तमिति स पुरुषो वैद्युतं इत्युच्यते, न तु तल्लोकवासित्वेन । तथा ससे-स्रोति न वदेव तत एव ब्रह्मपापणे ।

त्राप्त्युपपत्तेः । अहोरात्रेषु ते लोकेषु सज्जन्त इति ब्राह्मणस्य स्वय-मेंच पूर्वे लिखनात् । तेनाहोरात्रन्यायात् समानप्रकरणे लोकपदो-पवन्धाः गन्तृविशेषभोगभूमित्वमेच युक्तम् । अतः पूर्वसूत्रव्या-ख्याने श्रीतानामर्चिरादिपदानां स्वार्थत्यागः । अन्यगतलिङ्गेनान्ये-षामातिचाहिकत्वसाधनम् । लोकपदोपबन्धवैयर्थ्यम् । अत्र सौत्रप-दस्य स्वार्थत्याग इति तदुभयव्याख्यानमप्यसङ्गतमित्यर्थः ॥ ६॥

वैद्युतेनैव ततस्तच्छ्रहेतः । सूत्रमवनारयन्ति । \* ननु विद्यु-त इत्यादि \* । \* तल्लोकसम्बन्धाति \* । विद्युल्लोकसम्बन्धा । \* तत्प्राप्तोतीति \* । ब्रह्म प्राप्तोति । सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* न हीत्या-दि \* । इति श्रुतिरिति \* । पश्चाप्तिविद्यास्थवाजसनेयिश्रुतेः । श्रुतौ । वैद्युतादित्यस्य गमयतीत्यनेन सम्बन्धाद्योऽर्थः सिद्ध्यति नमाद्युः \* अद्वेत्यादि \* । तथा सत्येत्येति न वदेदिति \* तस्य विद्युल्लोकवासित्वे अत एव मानस इत्युक्तः । यहैर्व भगवन्मनसि भवयथैनं
मां प्रापयत्विति तहैव प्रापयतीति तथा ।

छान्दोग्ये त्वमानव इति पठघते । तचालांकिकत्वं तद्द्युक्ताक्ष्यमेवेति न कश्चिद्विशेषः । वाजमनेयके ब्रह्मलोकानामयतीति पठघते । छान्दोग्ये तु ब्रह्मिति । तत्रायं भावः । भक्तं
तु वैकुण्ठलोकं नयति, ते वहुविधा इति ब्रह्मलोकानित्युक्तम ।
ज्ञानमार्गीयं त्वक्षरं ब्रह्म प्रापयतीति ब्रह्मेन्युक्तम । अत एवोभयव्यामोह उक्त आचार्यण ॥ ९॥

अत्र मिद्धान्तदाढ्यार्थमुक्तमर्थं हस्तपिहितमित्र कृत्वा वादारे-मतं पूर्वपक्षत्वेनाह ।

## कार्यं वादरिरस्य गत्युपपत्तेः ॥ = ॥

स एतान् ब्रह्म गमयतीसत्र ब्रह्मपदेनातिकृतं परमेव ब्रह्मो-च्यते ? उत कार्यक्षो ब्रह्मछोक ? इति भवति मंगयः। परम्य च्यापकत्वेन देशावशेषगमयित्रोरनपेक्षितयोरुक्तेः कार्यक्ष एव म ब्रह्मपदेनोच्यत इति वादरिराचार्यो मन्यते। कुतः। अस्य गन्युपपत्तेः।

सित विद्युताद् ब्रह्मलोकान् गमयतीत्येतावतेव विविश्वतार्थसिद्धरं-त्येति न वदेदित्यर्थः । \* अत एवति \*। तद्वासित्वादेव । शर्ष स्फुटम् ॥ ७॥ २॥

कार्य वादिरिस्य गत्युपपत्तेः ॥ कममुक्तो मार्गे विचार्य तत्फलं विचारयतीत्याशयेन सूत्रमवतारयन्ति । \* अत्र सिद्धा-न्तेत्यादि \* कममुक्तो परब्रह्मेव प्राप्यमिति सिद्धान्तस्य दार्ह्यार्थ-म् उक्तमथम् अर्चिरादिमार्गो जघन्याधिकारिणां परप्राप्तिसाध-नम् इत्येतमर्थे इस्तिपिहितमिव कृत्वा अग्रे स्थापनीयत्वादिदानीम-नुक्त्वा तथेत्यथः । सूत्रं व्याख्यातुमधिकरणत्वाय विषयसंशयावा-हुः । \* स पतानित्यादि \* तथाच ब्रह्मपद्ध्रुतेर्गितश्रुतेश्च संशय इत्यर्थः । पूर्वपक्षमाहुः । \* परसेत्यादि \* । \* स इति \* ब्रह्मलोकः तस्य परिच्छिन्नत्वेन तत्स्थितिदेशं प्रसम्य गन्तुर्गतेरुपप-त्तेरिसर्थः ॥ ८ ॥

#### विशेषितत्वाच ॥ ९ ॥

ब्रह्मलोकानामयति ते तेषु ब्रह्मलोकेषु पराः परावतो वसन्तीः ति श्रुतौ बहुत्वन वामाधिकरणत्वेन च विशेषिता लोकाः । ग-न्तारश्च दूरदेशगया विशेषिता इति न परं ब्रह्म तत्, किन्तु का-यमवेसर्थः। लोकपदं तज्जन्यभोगपरम। तेन तस्यैकत्वेऽपि विविध-भोगद्वापनाय बहुवचनं घटते । तत्र ब्रह्मशब्दमयोगे हेतुमाइ ॥९॥

## सामीप्यात्तु तदव्यपदेशः ॥ १०॥

तल्लाकस्थितानां नान्यलाकव्यवधानं परप्राप्ती, किन्तु तत एवेति परब्रह्मसामीप्याद् ब्रह्मत्वेन व्यपदेशः कृतः । तुशब्दस्तु वस्तुतो ब्रह्मत्वं व्यवच्छिनत्ति ॥ १० ॥

नन्वाब्रह्मभवनाल्लोकाः पुनवार्वात्तनोऽर्जुनेति वाक्यात्ततः पुनरावर्त्तते । अत्र तेषामिह न पुनराद्योत्तरस्तीति पट्यत इतिपर-मेवात्र ब्रह्मशब्देनोच्यत इति माप्ते, उत्तरं पटति ।

#### \* तस्पेति \* कार्यस्य ब्रह्मलोकस्य ॥ ८॥

विशेषितत्वास ॥ तस्य कार्यत्वाय हेन्वन्तरं द्शेयतीत्याशयेन
सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* ब्रह्मलोकानित्यादि \* । \* विशेषिता इति \* अत्र
सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* ब्रह्मलोकानित्यादि \* । \* विशेषिता इति \* अत्र
स्रुतौ पूर्वे तानिति गन्तृविशेषणे दूरदेशगन्तारः परामृश्यन्ते । बहुत्वं
चोच्यत इति गन्तारस्तथा विशेषिताः । पराः परावतो वसन्तीति प्रकृष्टाः गन्तारः प्रकृष्टान् ब्रह्ममानिमतान् संवत्सरान् वसन्तीति आवणाच्च ब्रह्मलोका विशेषिताः । \* तदिति \* ब्रह्म गमयतीत्यत्र प्राप्यत्वेनोक्तम् । नतु ब्रह्मपदस्य कार्यब्रह्मपरत्वे श्रुत्यन्तरोक्तलोकपद्वि
रोध इत्यत आह । लोकपदिमित्यादि ॥ ९॥

सामीप्यानु तद्व्यपदेशः ॥ भाष्यमत्राऽतिरोहितार्थम् ॥ १० ॥

# कार्यात्यये तदध्यक्षेण सहातः परम-ऽभिधानात् ॥ ११ ॥

कल्पममाप्तौ कार्यस्य ब्रह्मलोकस्य नादो मिन तद्द्रयक्षेण चतुर्मुखेन ब्रह्मणा सहाऽनो ब्रह्मणः सकाशात परमिश्वरं प्राप्तो-खतोऽपुनराष्ट्रित्रिश्चितिनं विरुध्यते । अत्र प्रमाणमाह । अभिधा-नादिति । श्रुनो तथाऽभिधानादिखर्थः । सा तु वेदान्तविज्ञान-सुनिश्चितार्थाः सन्न्यामंयोगाद् यतयः युद्धमन्ताः । ते ब्रह्मलोके तु परान्तकाले पराऽमृतात परिमुच्यान्त सर्वे इति । परान्तकाल इसत्र परशब्देन ब्रह्मणः पूर्णमायुरुच्यते ॥ ११ ॥

उक्तेऽर्थे श्रुति प्रमाणत्वेनोक्त्वा स्मृतिमप्याह ।

## रमृतेश्च ॥ १२ ॥

ब्रह्मणा सह ते सर्वे सम्प्राप्ते प्रतिसञ्चरे । परस्यान्ते कृता-SSत्मानः प्रविश्वन्ति परं पद्मिति स्मृद्यापि स एवार्थः प्रति-पाद्यते ॥ १२ ॥

अत्र सिद्धान्तमाह।

परञ्जैमिनिर्मुख्यत्वात् ॥ १३॥

स एतान ब्रह्म गमयतीसत्र ब्रह्मपदेन परमेव ब्रह्मोच्यते

कार्यात्यये तद्ध्यक्षेण सहाऽतः परमभिधानात् ॥ प्राप्यस्य ब्रह्मसामीप्याद् ब्रह्मत्ववाद् इत्यङ्गीकारे विषयश्रुतिविरोधमाशङ्का समाधत्त इत्याशयन सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । व्या-कुर्वन्ति । \* कल्पेत्यादि \* । \* ब्रह्मण \* इति चतुर्मुखात् ॥ ११ ॥

स्मृतेश्च ॥ उत्तानार्थम् ॥ १२ ॥ परं जैमिनिर्मुख्यत्वात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* अत्रेत्यादि \* । १७०

इति जैमिनिराचार्यो मनुते । कुतः । मुख्यत्वातः । बृहत्त्वादि-धर्मविशिष्टं हि ब्रह्मपदेनोच्यते । तादनपरमेव ब्रह्म भवतीति मुख्या दित्तर्वेद्यपदस्य परस्मिन्नेवान्यत्र गौणी । तथाच मुख्य-गौणयोर्भध्ये मुख्यस्यव विष्ठष्टत्वातः तथा ॥ १३ ॥

#### दर्शनाच ॥ १४ ॥

स एनं देत्रयानं पन्थानमापद्याभिलोकमागच्छितिस वायुलोकं स वरूणलोकं स इन्द्रलोकं स मजापितलोकं स ब्रह्मलोकिमिति कोजीतिकिश्चेतरम्न्यादिलोकमाप्तिवदविशेषेणैव मजापितलोकमा-प्सनन्तरं ब्रह्मलोकमाप्ति दर्शयित । न हि तत्र ब्रह्मलोकशब्देन कार्यः स उच्यत इति वक्तुं शक्यम् । पार्थक्येन मजापित-

पञ्जभिः सूत्रैबीदरिमतोपश्लेपमुखेन पूर्वपक्षमुक्तः ऽस्मिन् सूत्रे जैभिति-मनोपन्यासमुखेन स्वसिद्धान्तमाहेत्यर्थः । सूत्रव्याख्यानं तूत्ताना-ऽर्थम् ॥ १३॥

दर्शनास ॥ अविद्यादिदोषाणामभावेऽपि कामनायाः सत्त्वात्तन्मात्रेणाधिकारजाघन्याद् गत्युपपत्तो लोकाऽक्वीकारेण विशेषितत्वस्य चोपपत्तो सामीष्यिनवन्धनाया गोण्या अप्रयोजकत्वािबद्दित्वस्य चोपपत्तो सामीष्यिनवन्धनाया गोण्या अप्रयोजकत्वािबद्दित्वस्य चोपपत्तो सामीष्यिनवन्धनाया गोण्या अप्रयोजकत्वािबद्दित्वस्य रिति पूर्वस्त्रेत्र मुख्यत्वेन हेतुनैव मिद्धमितिः कार्यात्ययािदस्त्रद्वयात्तरमर्वाशण्यते । तद्वेन वद्तीत्याशयेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* स

एनं देवयानिमत्यादि \* । ननु तेत्तिरीयभाष्ये आनन्दमीमांसायां,
विराद् त्रेलाक्यशरीरां ब्रह्मा समष्टिव्यष्टिक्षपः संसारमण्डलखायी

प्रजापतिश्चेनोच्यते । यत्रेते शतं प्रजापत्यानन्दा एकतां गच्छन्ति
धर्मश्च तिन्निमत्तं ज्ञानं चैनद्विषयम् अकामहतत्वं च निरितशयं यत्र

स एव हिरण्यगर्भ इति शद्धराचार्यव्याख्यातत्वात्तस्य हिरण्यगर्भस्य यो लाकः स कौशीनिकवाक्ये ब्रह्मलोकपदेन प्रस्थते हिरण्यगर्भश्च जन्यः । हिरण्यगर्भ जनयामास पूर्वमिति श्वेताश्वतरे हि
रण्यगर्भ पश्चित ज यमानिमति तैतिरीये च श्रावणात् । अतस्त-

ले.कस्योक्तत्वाव । अपरं च, ये चेमेऽरण्ये श्रद्धातप इत्युपासने ते-

स्यात्र परामर्शे कार्यता कुतो न वक्तु शक्यंतिचेत् । उन्यते । प्र-जापत्यतिरिक्तस्य हिरण्यगर्भस्य वक्तुमशक्यत्वात् । वेदात्मनःय विवाहे, हिरण्यगर्भाय थीर्माह, तन्ना ब्रह्म प्रचाद्याद्ति नैक्तिन यमन्त्रे हिरण्यगर्भो वेदानामित्यंकादशीयविभृत्यध्यायवाक्यं च तस्य वेदात्मकतयैव सिद्धत्वात् । वेदात्मकत्वं च प्रजापनावव सि-दम् । "शद्यव्रह्मात्मनस्तस्य व्यक्ताव्यकात्मनः परः। ब्रह्मावभाति वि-ततो नानाशक्त्युपवृहित"इति तृतीयस्कन्धं प्रजापति प्रकृत्येव वा-क्यात् । पर्येङ्कस्थे ब्रह्मणि हिरण्यगर्भपदस्य वदात्मकत्वादियोधकस्य वाक्यस्य चःभावात् । नच 'यजुद्रः सामशिरा असावृङ्मर्त्तिर-व्ययः। स हद्योति विश्वय ऋषित्रहामयो महानिति मन्त्रे तस्य व-दात्मकत्वमु क्रमेवेति राष्ट्रचम् । तत्र एतार्वाददं सर्वमिन्यंनन सत्य-पदार्थे निगामते इदं सर्वेमस्मीत्यवैनं तदाहेत्यनेन पनम् उपास-कं तत् पर्यक्रुस्थं ब्रह्म इत्येवाहित तदुक्तस्य याथार्थ्य शेर्धायत्वा तदेतच्छ्लो जना भ्युक्तमिति वाक्यं श्रितरुक्त्या रलोकमाह । यज्-दर इति। तत्र यजूदरादिविशिष्टांऽसौ ब्रह्ममया महानृषः स ब्रह्मा ब्रह्मसहितो विज्ञेय इति वचनव्यक्त्या ब्रह्मविद् एव चेदात्मकत्वया-धनात् । नचेतः पूर्ववाक्ये तं ब्रह्मा पृच्छतीति पुँछिङ्कस्य, प्रप्रीर ब्रह्मणि निर्देशादत्रे यजूदरत्वादिकं प्रष्टृपरमेवति शङ्काम् । तत्र ब्रह्म आपृच्छतीति पदच्छेदात्। नचात्रेवं पदच्छेदे कि मानमिति शङ्ख्यम् । ततः पूर्ववाक्ये स ब्रह्मालङ्कारणालङ्कानो ब्रह्म विद्वान् ब्रह्माभिष्रैतीति । विसुकृतो विदुष्कृतो ब्रह्म विद्वान ब्रह्मेबाभिष्रैती-ति अभिप्रायकर्मणि ब्रह्मणि नपुंसकप्रयोगस्यैव मानन्वात् । तस्मा-दत्र ब्रह्मलोकपदेन नित्य एव लाका ब्राह्मः । तथाच पूर्वीकश्रुति-समत्योः प्रलयविषयत्वेन विषयभेदान्न ताभ्यामत्र निणंयां युज्यतः इति तन्मतमयुक्तमित्यर्थः । ननु यदीदं स्वस्थाभिष्रेतं तदाऽऽचर्ध्वेण स्वनामेत्र गृहीतं स्यान्न तु जैमिनेरतो नैवं सिद्धान्त रति शङ्कायां तन्नामोक्तितात्पर्यमाहः । \* अपरं चेत्यादि \* शायते इत्यन्तेन \* । ऽिचषमिभसम्भवन्तीति छान्दोग्यश्रुति विषयीक्रस, ह्याचिरादिना तत्त्रथितेरित्युपक्रम आचार्येण कृतोऽन्यत्राचिःशब्दस्याभावात् । तत्र चान्ते, ब्रह्म गमयतीत्युच्यते । तथाच छान्दोग्येऽनुक्तानामन्यत्रोक्तानां छोकानां मार्गेक्यासद्ध्यर्थं तत्रैव सिन्निवेशो, वायुम्ब्दात्, तिहतोऽधिवरुणो, वरुणाच्चाधीन्द्रप्रजापती इसन्तेनोक्तः। एवं ससादाविच्यं, ततोऽहस्ततः सितपक्षं, तत उद्गयनं, ततः संवत्सरं, ततो वायुं, ततो देवछोकं, तत आदिसं, ततश्चन्द्रमसं, ततो विद्युतं, ततो वरुणं, तत इदं, ततः प्रजापितं, ततश्चाऽमानवेन पुरुषेण ब्रह्मपाप्तिरिति निर्णयः सम्पद्यते । एवं सित प्रजापित-छोकादन्यस्य कार्यब्रह्मछोकस्यासम्भवात् तच्छङ्कापि भिवतुं नार्हिति यद्यपि तथापि व्यासोक्तमार्गेक्यममन्वानस्तथाऽवदादिति ज्ञायते । परन्तु वेदार्थनिर्णयार्थमेव प्रवत्तत्वाद् भगवदवतारत्वाच्च तदुक्त एव शास्त्रार्थ इति मन्तव्यम् । किञ्च । स प्रजापितछोकं स ब्रह्मछोकमिसत्र ब्रह्मपदस्य परवाचकत्वं तेनापि वाच्यं चेत् तद्दृष्टान्तेनान्यत्रापि तथैव वाच्यम् । बाधकाभावात् ।

<sup>\*</sup> तथाऽवद्दिति \*। जैमिनिरवद्त् । तथाच फलांशे सिद्धान्त-भेदाभावेऽपि मार्गाशे भेद इति ज्ञापनार्थे तदुक्तिरित्यर्थः । तिहं मार्गभेद एव कुतो नाद्रियत इत्यत आहुः । \* परं त्वित्यादि \* । नतु व्यासेन स्वनाम्नः कुत्राप्यनुक्तत्वान्मतद्वयमपि पारक्यमित्येव प्रतियते । तथा सित जैमिनिमतस्याद्रणीयत्वे कि बीजमित्यत आहुः । \* किश्चेत्यादि \* । \* तेनेति \* । बाद्रिणा । \* अन्यत्रेति \* । अक्षिपुरुषविद्यायां पञ्चाग्निविद्यायां च । \* बाधकाभावादिति \* । गत्युपपत्त्यादिदृषणानां परिदृतत्वेनान्येषां चाभावेन तथात्वात् । तथाच श्रुतिसामञ्जस्यमेव बीजमित्यर्थः । अत्र बाद्रिमतमुपपन्नं मन्वानाः शङ्कराचार्या एवमाहुः । आकाशवत् सर्वतगतश्च नित्य

इति श्रुतेः परस्य ब्रह्मणो ब्यापकत्वं, य आत्मा मर्वान्तर इति श्रुतेः सर्वोन्तरत्वम, आत्मैवदं सर्वे, ब्रह्मैवेदं विश्वमिदं वरिष्ठमिति श्रुतः सर्वात्मकत्वं च निर्द्धारितम् । तत्र त्यापकस्य ब्रह्मणा गन्तृदेशे वि-द्यमानत्वेन गतुन्तैवेति तस्य गन्तव्यता नोपपद्यते । नच भूमिष्टं प्रति गताया एव पृथिव्या देशान्तरद्वारेगा गन्तव्यतावद्त्राप्युपपद्यत इति वाच्यम् । सर्वात्मकत्वस्यापि गन्तत्व्यतायाभक्तत्वात् । अन्य एव ह्यन्यद् गच्छतीति लांके द्शीनात् । नच वालस्य वाईकवद्नन्यं-त्वेऽपि गन्तव्यतोपपद्यत इति वाच्यम् । तिप्कलं निष्कियं शान्तं निरवद्यं निरञ्जनम्, अस्थृलमन्णु, स एपं नित नेत्यात्मेत्यादिशृति-स्मृतिन्यायेभ्यो ब्रह्मणः सर्वविशेषशून्यतया मिद्धन्वेन तत्र देश-कालविशेषयोगस्याशक्यवचनतया दृष्टान्तविरोधेन तन्न्यायस्यात वक्तुमशक्यत्वात् । नच जगदुत्पत्तिप्रलयहेतुत्वश्रुतेव्रह्मणोऽनेकश-कित्वान्न दोष इति बाच्यम् । विशेषनिपेचकश्रुतीनामनन्यार्थन्वात् । नचोत्पत्त्यादिहेतुत्ववोधकश्रुतीनामपि ब्रह्मपरत्वात् समानमनन्या-र्थत्वमिति वाच्यम् । तासामेकत्वप्रतिपादनपरत्वातः । तत्र सृदा-दिइप्रान्तवाक्येषु मृत्तिकेत्येव सत्यमित्युपसंहारे एकस्य कारणस्येव सत्यत्वकथनेन विकाराऽनृतत्वप्रतिपादने तद्धर्माणामुन्पत्त्याद्शनामपि तथात्वेन शास्त्रस्य तत्परताया वक्तुमईतया तामां विशेर्पान-राकरणश्रुतिशेषताया एव युक्तत्वातः । नचोत्पत्त्यादिश्रुतिशेषत्वं निर्विशेषश्रुतीनामेवास्त्वित राङ्क्यम् । विशेषनिषेधश्रुतीनां निराका-ङ्कार्थत्वात् । आत्मन एकत्वनित्यत्वशुद्धत्वाद्यवगतौ सत्यां भृयः क-दाचिद्प्याकाङ्कान्तरानुद्यंन तत्र पुरुपार्थसमाप्तिवुद्धगुत्पत्तः। न-चात्र मानाभावः शङ्काः । तत्र को मोहः कः शोक एकत्वमनुपदय-तः। अभयं वै जनक प्राप्तोऽसि, विद्यान्न बिमोति कुतश्चन, एत॰ ह वा व न तपति किमहर साधु नाकरविमत्यादिश्रुति भ्यस्तयैव विदुषस्तु-ष्ट्रयनुभवादिद्शेनस्य च मानत्वात्, तथा विकारानृनाभिसन्ध्यप-वादाच, मृत्योः स मृत्युमाप्तोति य इह नानेव पश्यतीति भद्रहण्य-पवादाच । न विशेषनिषेधश्रुतीनामन्यार्थत्वं शक्यवचनम् । उत्प-त्यादिश्रुतीनां तु नैवं निराकाङ्कार्थप्रतिपादनसामर्थ्यमिन. यन त-च्छेषत्वं विशेषनिषेघश्रुतीनां वक्तुं शक्येत । तत्र हि, यत्रेतच्छुङ्गमुः त्पतितं तं सोम्य विजानीहि नेदममूलं भविष्यतीत्युपन्यस्य तदुद-

#### नतु परस्य व्यापकत्वाकिर्विशेषत्वाच्च न गन्तव्यतोषपद्यते।

र्के सत प्वैकस्य जगन्मृलस्य विशेयत्वद्शनात् । एवं, यतो वा इमा-नीत्यादिश्चताविप ज्ञयम् । अतस्तासां सर्वासामैकात्म्यावगमपरत्वा-न्नानेकराक्तियोगो ब्रह्मण इति । अत्र च ब्रह्मणो व्यापकत्वं निर्विशय-त्वं च गन्तव्यताबाधकत्वेन सिद्धमिति संग्रहेण तद्नुवद्नि। \* नन परसेत्यादि \* उपपद्यत इत्यन्तम् । अथ यत्तैर्जीवस्वरूपविचान रेणाऽगन्तव्यत्वं साधितं-जीवो नाम कि ब्रह्मणोऽवयवो वा, विकारो वाऽन्यो वा । नाद्यः । एकदेशत्वे एकदेशिनो नित्यप्राप्तत्वाद्गनतस्य-त्वानुपपत्तेक्रीह्मणो निरवयवत्त्रप्रसिद्धेरकदेशित्वकल्पनस्याऽनुपपन्न-त्वाच । न द्वितीयः । विकारेणाऽपि विकारिणो नित्यप्राप्तत्वात्। परित्यागेऽभावप्राप्तेः । पक्षद्वयेऽपि ब्रह्मणः स्थिरत्वेन जीवस्य संसारा-भावप्रसक्तेश्च । अथ तृतीयः पक्षश्चेत् तद्राऽपि किं जीवोऽणुर्व्याप-को मध्यमपरिमाणो वा । आद्ये सर्वशरीरवेद्नांपलम्भानुपपत्तिः । द्वितीये गमनानुपपत्तिः। तृशिये अनित्यत्वप्रसङ्गः । अन्यत्वे, तत्त्व-मस्यादिशास्त्रबाधप्रसङ्गः। विकारावयवपक्षयारिप मुख्यैकत्वानुप-पत्तिः। सर्वेषु चैतेषु पक्षेषु संसारित्वानातवृत्तरनिर्मोक्षप्रसङः। अतिवृत्तौ वा स्वरूपनाशप्रसङ्गो ब्रह्माऽऽःमत्वानक्ष्युपगमाद् इत्यवं जीवविषये मतत्रयं निराक्तत्य, ततो भिन्नजीवपक्षे काम्यानिषद्भक-मेपरिहारपूर्वकं नित्यनैमित्तिककर्मणां करणमात्रेणैव स्वरूपावस्थान-रूपो मोक्षाऽपि भविष्यतीति मतमुपक्षिण्य तद् दूषयित्वा संसार्या-त्मनः कर्तृत्वभोक्तृत्वभावस्य विद्यागम्यब्रह्माऽऽत्मत्वावगतिमन्तरण मोक्षप्रत्याशाभावाद्, नान्यः पन्था विद्यंतऽयनायेति श्रत्या मोक्षे बा-नातिरिक्तसाधननिषेधाश्च तस्य मतस्यासङ्गतत्वं स्थापियत्वा, जीव-स्य परस्मादन्यत्वे सर्वव्यवहारलोपप्रसङ्गः, प्रत्यक्षादिप्रमाणाप्रवृत्ति-श्चेत्याराङ्ख्य प्राक् प्रबोधात् स्वप्नव्यवहारवत् तदुभयोपपित्तमुक्त्वा यत्र हि द्वैतमिव भवति तदितर इतरं पश्यतीत्यादिश्रत्या अप्रबुद्ध-विषये प्रत्यक्षादिव्यवहारश्रावणात् प्रबुद्धविषये च यत्र त्वस्य सर्वः मात्मैवाभूत्तत् केन कं पश्येदित्यादिना तदभावश्रावणात् । परब्रहा-विदो गन्तव्यत्वादिविज्ञानस्य बाधितत्वेत न कथमपि गतिरुपपाइ-

जीवस्याप्यविद्योपाध्यविद्धिन्नतादशायां परत्रह्मणि गन्तृत्वासम्भन् वात् तन्नाशे चवम्तुतोऽभिन्नत्वातः स्वस्पेणावऽस्थानमेत्र भवतीति न गन्तृत्वमप्युपपद्यते । तस्येवाभावातः ।

यितं शक्येत्यन्तेन । तदेतत् मंगृह्यानुवद्यन्ति । \* जीवप्यापाध्यव-च्छित्रत्वदशायामित्यादि \* । \* तस्येवामावादिति \* जीवस्येवा-भावात् । एवं परब्रह्मविद्रा गत्यभावमुपपाद्य गतिविषये यत्तेरुक्तं— गतिविषयाः श्रुतयः सगुणत्रद्वाविषया भविष्यन्ति । तथाहि । क्वित् पञ्चाग्निविद्यां प्रस्तुत्य गतिरुच्यते, कचित् पर्यद्भविद्यां, कचिक्नंश्वा-नरविद्याम् । यत्रापि ब्रह्मविद्यां प्रस्तुत्य गतिरुच्यते. प्राणा ब्रह्म कं ब्रह्म सं ब्रह्म, अथ यदिद्मस्मिन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेपंगत्यादीः तत्रापि वामनीत्वादिभिः सत्यकामत्वादिभिग्नुणैः सगुणस्योपास्य-त्वात सम्भवति गतिः। न क्वचित् परब्रह्मविषया गाँतः आव्यते। गतिप्रतिपेयस्तु, न तस्मात् प्राणा उन्कामन्ति।ति श्राच्यते । यः पुन-र्बेद्धविद्याप्तोति परमित्यत्र गत्यर्थ आप्नोतिस्तत्रापि पूर्वोक्तेन न्यायेन देशान्तरप्राप्त्यसम्भवात् स्वरूपप्रतिपत्तिरवेयम्, अविद्याऽध्यागोपित नामक्रपत्रविलयापेक्षयाऽभिवीयते । ब्रह्मेच सन् ब्रह्माप्येतीतिचादिति द्रुप्रव्यम् । किञ्च । परब्रह्मविषया गतिः कि ब्रह्मविदः प्ररोचनाय कि वाऽतुचिन्तनाय । नाद्यः । स्यसंत्रेद्यनैवान्यवहितेन विद्यासमर्पितेन स्वास्थ्येन तत्सिद्धेः। न द्वितीयः । नित्यसिद्धनिःश्रेयसे वेदनस्या-Sसाध्यफळस्य विज्ञानस्य गत्यनुचिन्तनापेक्षाया अभावात् । तस्मा-दपरब्रह्मविपयेव गतिः सा परस्मिन् ब्रह्मणि नोपपद्यत इति परापर-ब्रह्मविवेकानवधारणेनापरस्मिन् ब्रह्मणि वर्त्तमाना गतिश्रुतयः पर-स्मिन्नध्यारोप्यन्ते । नच परापरभावेन द्वे ब्रह्मणी नस्त इति राङ्क्यमः। एतद्वे सत्यकाम परञ्जापरञ्ज ब्रह्म यदोङ्कार इत्यादिश्रुतिदर्शनात् । किं पुनः परं ब्रह्म किमपरमिति चेद् उच्यते । यत्राविद्याकृतनाम-रूपनिषेधेनास्थुलादिशब्दैर्वहा।पदिश्यते तत्परम् । तदेव यत्र नामस-पादिविशेषाणां केर्नाचिद्विशिष्टमुपासनायोपिद्दयते, मनोमयः प्राण-शरीरो भारूप इत्यादिशद्यैन्तद्परम् । नचैवमाद्वितीयशृत्युपरोबः शङ्खाः। अविद्याकृतनाम रूपतया परिकृतत्वात् । तस्य चापरत्रह्या- जीवत्वद्शायां त्पाध्यवच्छेदाद्गन्तृत्वं जीवस्यापरस्य ब्रह्मणश्चावि-द्यकरूपनामवत्त्वेनगन्तव्यता चोपपद्यते।उपासनाफल्रत्वादस्यगमनस्य उपास्यस्य च सगुणत्वेन तत्प्राप्तेरेवोचित्वाच निर्गुणब्रह्मविद्यावतो गन्तृत्वाऽसम्भव इत्युक्तमतो बाद्रिमतेभव साधीयः। नच ब्रह्मपदस्य मुख्यार्थत्वमुक्तरीयाऽत्र सम्भवयतोऽत्राऽमुख्यार्थत्वमेवाऽनुसर्चव्य-मितिचेत् । स्यादेतदेवं यद्यौपाधिकमुपास्यक्ष्पं जीवत्वं वा स्याद्, नत्वेवम् । प्रकृतैतावत्त्वं हि प्रतिषेधतीयादिभिस्तद्गुणसारत्वाच्च

पासनस्य तत्सिन्निधौ श्रुयमाणं, स यदि पितृलोककामो भवतीत्या-दिजगदैश्वर्यलक्षणं संसारगोचरमव फलं भवति । अनिवर्त्तित-त्वाद्विद्यायाः । तस्य फलस्य देशविशेषाऽववद्धत्वात् तत्प्राप्त्यर्थे गमनमविरुद्धम् । आत्मनः सर्वगतःवेऽप्याकाशस्य घटादिगमनेनेव बुद्ध्याद्यपाधिगमनेन गमनप्रसिद्धिरित्यवादिष्म,तद्गुणसारत्वादित्य-त्र । तस्मात् कार्ये बादरिरित्येव स्थितः पक्षः । परं जैमिनिरिति त पक्षान्तरप्रतिभानमात्रप्रदर्शनं बुद्धिविकासनायेति द्रष्टव्यमिति । त-द्जुवद्नित \* जीवत्वेत्यादिना \* चेदित्यन्तेन । एव सर्वे तन्मतं संग्र-हेणानूद्य यत्तैर्गतिश्रुत्युपपादनार्थे पश्चादुक्तं तदेव प्रथमतो दृषय-न्ति \* स्यादेतदेवमित्यारभ्य, निरस्तत्वादित्यन्तम् \*। अत्रायमर्थः। यत्तावत् परब्रह्मणा निर्विशेषमात्रत्वोपपादनाय, सदेव सोम्येति, यतो वा इमानीत्यादीनां जगदुत्पत्त्यादिबोधकश्रुतीनामेकत्वप्रतिपा-द्नपरत्वमुक्तम्, तत्किमुपादानतयैकत्वप्रतिपादनार्थम् ? उत तटस्थ-तयैकत्वप्रतिपादनार्थम् ? । आद्ये तासामुपादानतादिबोधकत्वेन स्वार्थेऽपि तात्पर्यात् सिद्धमनेकशक्तित्वम् । द्वितीये तु, न प्रमाणमु-पलभामहे । तत्र ताटस्थ्यबोधकपदाभावात् । नच मृदादिदृष्टान्त-त्राक्ये विकारस्य वाचारम्भणमात्रत्वकथनेन तन्मिध्यात्वस्य मृत्ति-केत्येव सत्यमिति कारणसत्त्वस्य च बोधनात् तदेव मानमिति वाच्यमः। तत्र तथाथीभावात् । तत्र विकारस्य वाचारम्भणत्वोत्त्वा तस्य कारणानन्यताया एव सिद्धेम्तायता तटस्थेक्यस्य सार्धायतु-मशक्यत्वात् । वाचारम्भणस्य नामवेषान्विवानेन तथा निश्चया-त् । अन्यथा, वाचारम्भणनामघेषपद्योरन्यतरप्रयोगमात्रेण वि-कारमिथ्यात्वसिद्धावन्यतर्वयथ्योपत्तेदुर्बारत्वात् । अतो घटरा-रावाद्यो यथा मृद्धे एव नामान्तरं तथा प्रपञ्चरूपो विकागेऽपि ब्रह्मण एव नामान्तरमिति तत्र कारणाऽनन्यतायामेव तान्पयात् । भगवता सूत्रकारेणापि तथेव सूत्रितन्वात् । अन्यथा तन्मिथ्या-त्वमारम्भणशब्दादिश्य इत्येव वदेत् ।

यथा सुवर्ण सुकृतं पुरस्तात् पश्चाच सर्वस्य हिरण्मयस्य । तदेव मध्ये व्यवहार्यमाणं नानापदेशेरहमस्य तहादि-त्येकादशस्कर्न्धायभगवद्वाक्याच । अतस्तासां कारणेक्यं एव तात्प-र्च, न तु तद्रश्चेक्ये । एवं कारणसत्यत्यावधारणाद्पि न तद्रश्चेक्य-सिद्धिः । कारणत्वेनैव सत्यत्वावधारणात् । नम् कारणत्वेनापि कारणसत्यत्वावचारणे कार्यस्य मिथ्यात्वसिद्धौ ताटस्थ्येनव कार-णतेति तदस्यैक्यस्यैव सिद्धिरिति वाच्यम् । अत्भेवदं सर्वे. ब्रह्मे-वेदं विश्वमिदं वरिष्ठमित्यादिभिस्तदुक्तश्रुतिभिरेव कार्यस्य ब्रह्म-त्वावचाणे तन्मिथ्यात्वस्यैत्र वक्तुमश्चक्यत्वात् तटस्यकारणताया एवासिद्धेः। अतः, सन्मुलाः सौम्यमा इत्यादिश्रुतेः सूत्रहता का-र्येळक्षणमुखेनैव ब्रह्मजिज्ञासाप्रतिज्ञानाद्यथा जगद्प्रतीत्यादिदा-षप्रसङ्ख उपादनत्वेनैवैकत्वसिद्धिरिन्युत्पत्त्यादिहेतुत्वयायकश्रुती-नां खार्थेऽपि तात्पर्यस्य दुरपोहत्वातः तासां विशेपनिराकरणश्रु-तिशेषताया प्वायुक्तत्वात् । अनन्तशक्तित्वेनैव ब्रह्मणः सिद्धिर-ति न विशेषनिषेधश्रुतीनां निराकाङ्कार्थत्यम् । तावता ब्रह्मज्ञानस्या-ऽपूर्तेः। नाष्यात्मन एकत्वनित्यत्वशुद्धत्वाद्यवगत्या पुरुपार्थसमा-द्यवगतिः। भूमविद्यायां भूमैव विजिज्ञासितव्य इत्यादिना नित्य-निरवाधिसुखात्मकब्रह्मज्ञानादेव पुरुपार्थर्बुद्धसमाप्तिवोधनात्। जीव-ब्रह्मेक्यस्यापि तादात्म्यरूपत्वमव, न तु सर्वात्मनोऽमद्रूपत्वम् । तत्त्वमसीत्यादी तस्य भावम्तत्त्वमिति ब्युत्पत्त्या तथेव सिद्धत्वा-त् । सर्वात्मनाऽभेदस्य भागत्यालक्षणादोपग्रसत्वेनाग्रहमात्रत्वात् । एतच, तद्गुणसारत्वानु तद्व्यपदेश इत्यत्र व्युत्पादितम् । तद्-नन्यत्वाधिकरणे च । तत्र, को मोहः कः शोक एकत्वमनुपद्यत इति ईशाऽऽवास्यवाक्येऽपि, यस्मिन् सर्वाणि भूतान्याःमैव स्याद् विजानत इति पूर्वार्द्धेन ज्ञानिनः सर्वात्मभावो वामदेववत्तस्यामवस्थायामुच्यते इति ताहरीानां श्रुतीनामपि पूर्वकक्षाविश्रान्तत्वमेव।अत एव आनन्दं ब्रह्मणो विद्वान विभात कुतश्चनति श्रुताविप मनोवागगो चर्गनर-वध्यानन्द्ञानादेव भयाऽभावकथनं युज्यते । पतेनैव विदुषस्तुष्ट्य-नुभवादिद्शेनमपि व्याख्यातम् । तस्य यथाधिकारत्वाद् विकार-सत्यत्वमेव बोधयति । अन्यथा तेनात्मान्तर्धानानुपपत्तेः । आत्मा-न्तर्धानानन्तर्धानयोर्वस्तुधर्मत्वात् । अन्यथाऽन्त्रतेनात्मानमन्तर्धायेति श्रुतिविरोधापत्तेः । मृत्योः स मृत्युमाप्नोतीति भेददृष्ट्यपवा-दस्त परब्रह्मस्वरूपगतभेदद्दिविषयः । काठके पराश्चि स्नानीत्या-दिना परमात्मन प्वोपकान्तत्वात् । उपसंहारेऽप्यङ्गप्टमात्रः पुरुष इति मन्त्रद्वयं तस्यैत्रोक्तत्वात् । अग्रे च, यथोदकं शुद्धे शुद्धमासि-कं ताइग्व भवति एवं मुनेविंजानत आत्मा भवति गौतमेति मिक्तिद-शायामपि साम्यमात्रवाधनाच । तेन चक्षुपश्चक्षरित्यादिना परस्य ब्रह्मण एचोपकान्तत्व।द्यथा बृहदारण्यकेऽर्थस्तथात्रापीति न तनापि विकारस्य मिथ्यात्वसिद्धिः । यत्रैतच्छुङ्गमुत्पतितमिति श्रुत्यापि ज-गन्मुलत्वेनैवैकत्वमुदके प्रतिपादितं, न तु ताटस्थ्येन। एवं, यतो वेत्यादाविष क्षेयम् । अतः सर्वासां श्रुतीन। मुपादानकरणैकातस्याव-गमपरत्वाद् विशेषनिषेधश्रुतीनां च लौिककविशेषनिषेधपरत्वात् तासां परस्परसाकाङ्कतेव। शेषशेषिभावस्तु यथाधिकारं प्रकरण-बलादनियत इति ब्रह्मण्येकशक्तियोगो निराबाध एव। ते। यत्तैः प्रश्नोपनिषद्वाक्यात् परापरे द्वे ब्रह्मणी अङ्गीकृत्य, यदवि-द्याकृतनामरूपादि विशेषप्रतिषेधेनास्थूलादि शब्देब्रह्मोपदिश्यते परम् । यत्पुनर्नामरूपविशेषाणां केन चिद्धिशिष्टमुपासनायोपदिश्य-ते मनामयः प्राणशारीर इत्यादिशब्दैस्तद्परमिति प्रतिपादितम्। तत्र कि मानम् । न तावदस्थूलादिवाक्यम्, मनोमयादिवाक्यं च। तत्र परापरशब्दयारश्रवणात् । आद्ये अक्षरशब्देनैव लक्ष्यनिर्देशात् । यदि च मुण्डके, अथ परा यया तदक्षरमधिगम्यत इसक्षरविद्यायां परत्वश्रावणात् तद्वे यस्याक्षरस्य परत्वमिष्यते । बाढम् । तदा पुरु-षस्य ततोऽपि परत्वमेव द्रष्टव्यम् । दिव्यो ह्यमूर्त्तः पुरुषः स वाह्या-**ऽभ्यन्तरो हाजः, अप्राणोह्यमना शुम्रो हाक्षरात् परतः पर इति त-**

चैय श्रावणात् । नच तस्य यावद्विशेषशून्यत्वम् । तद्मे, एतस्माज्ञा-यत प्राण इति मन्त्रेण तत एव सुष्टेः श्रावणात् । अग्निमुद्धेन्यादिमि-स्तङ्गोपन्यासाच्च । नाष्यक्षरस्य तथात्वम् । अस्थृलादिश्रावणात्तरं प्रशासनस्य वेदात्वद्रपृत्वादीनाम् आकाशापादानन्वन्य च आवणन, मुण्डके १पि, यत्तद्दश्यमित्यासुक्त्वा. यद् भूतयोनि परिषद्यन्तीत्या-दिजगदुपादानत्वसर्वेश्वत्वादीनां श्रावणेन 'यार्वाह्यशेपशून्यनाया व-क्तुमशक्यत्वात् । एवं वाक्यान्तरेष्वाप द्रष्टन्यम् । सर्वत्र एकस्पेव ब्रह्मणः प्रतिपाद्यत्वात् । अत एव श्वंताश्वतरेऽपि प्रधानश्रेत्रक्षपितम्-णेश , यो ब्रह्माणं विद्धाति पूर्विमत्यादीन् नानाधर्मेबोधकानेव म-न्त्रानुक्त्वा निष्कलं निष्कियमित्युक्तम् । स वा एप महानज आत्मे-त्यत्रापि शारीरब्राह्मणे, अन्नादो वसुदान इति सर्वस्य वशी सर्वस्य-शान इत्यादयो धर्मा उक्ताः। स वा एय नेति नेत्युक्त्वा, अगृह्यो न हि गृह्यते, अशीयों न हि शीर्यते अमङ्गोऽिमतो न सज्जते न ब्य-थत इत्येवं निषेचो विवृतो, न तु यावद्धमेपरत्वेनेति द्रष्टब्यम्। अतो यत्रोत्कर्यस्य विश्वान्तिः। अक्षराद्वा यदुत्रुष्टं तदेव पर्रार्मात मन्तन्यम् । उक्तमुण्डकथुतेः । अव्यक्तात् पुरुषः, पुरुषान्न परं कि-श्चित् सा काठा सा परागतिरिति काठकथुनः । अम्भस्यपार इत्यप-क्रम्य, अतः परं नान्यदणीयसः हि परात् परं यन्महता महान्तांमति तैत्तिरीयश्रुतेश्च । पुरुषस्य च विरुद्धधर्माश्रयत्वमेताखेव प्रांतपादि-तम्। एतदेव परत्वम्। गीतासु च 'अत्यक्तोऽक्षर इत्युक्तस्तमाहुः परमां गतिमः। यं प्राप्यः नः निवर्त्तन्ते तद्धाम परमं ममः। पुरुषः स परः पार्थ मक्त्वा लक्ष्यस्वनन्ययंति। द्वाविमी पुरुषे लोके अरश्चा-क्षर एव च । क्षरः सर्वाणि भृतानि कूटस्थोऽक्षर उच्यते । उत्तमः पुरुपस्त्वन्यः परमान्मेन्युदाहृतः । यो लोकत्रयमाविदय विभर्त्यव्यय र्श्वरः। यस्मात् क्षरमतीतोऽहमराक्षरादर्णि चोत्तमः । अतोऽस्मि लोंके वेदे च प्रथितः पुरुषोत्तमं इति तदुपबृंहणात् । अन एव, न तत्समञ्जाभ्यधिकश्च दृश्यते इत्यादिषु तस्य समाभ्यधिकनिपंघोऽपि युज्यते । नच पुरुषोत्तमाक्षरयोः परापरभावाङ्गीकारे अद्वैनश्रुतिवि-रोधः। गणितागणितानन्दत्वधर्मभेदेऽपि वस्त्वभदेन द्वैताभावे नद-भावःतः । अभित्रादिवद्द्वैतविरुद्धसम्पद्रूपत्वेनाभेदस्य नादात्म्या-त्मकत्वात् । अथवा शब्दब्रह्मवेद्यं परं, शब्दब्रह्मेवाऽपरम् । पष्टस्क- न्धे चित्रकेतं प्रति, शब्दब्रह्म परं ब्रह्म ममोभे शाश्वती तन् इति स-गवद्वाक्यस्य 'द्वे ब्रह्मणी वेदितब्ये शब्दब्रह्म परं च यत्। शब्दब्रह्मणि निष्णातः परं ब्रह्माधिगच्छतीत्यादिवाक्यस्य च स्वारस्यात । एतद्वै सत्यकाम परं च ब्रह्मेति वाक्यविचारेऽप्योङ्कारस्य, एतद्वै य-जुस्त्रयीं विद्यां प्रतीति श्रुतेः सर्ववेद्मृलत्वेन वाच्यामिन्नत्वेन चाम-यक्तपत्वं प्रतिज्ञाय तदभिध्यानफलकथने एकद्वित्रिमात्राध्यानेनर्ग्यजः-सामिर्ममुज्यलोकसोमलोकस्येलोकेषु यथायथं महिमानुभवं फल-मुक्तवार्द्धचतुर्थमात्रेणोङ्कारंण ध्याने, अथर्वभित्रेह्मलोकप्राप्ति चो-क्त्वा, स एतस्माज्जीवघनात् परात्परं पुरिशयं पुरुषमीक्षत इति फल-मुक्तम् । शङ्कराचार्यमतेऽत्र त्रिमात्र एवोङ्कारोऽङ्गीकृतः।स पाठो यद्यपीदानीन्तनेभ्यः पुस्तकेभ्यः, पाठिभिः पठ्यमानात् पाठाच विरु-ध्यते, तथापि त्रिमात्रध्यानेऽपि, ॐिमत्येतेनैवाक्षरेण परं पुरुषमभि-ध्यायीत स तेजिस परे सम्पन्नो यथा पादोद्रस्त्वचा विनिर्मुच्यत एवं हैव स पाष्मना विनिर्मुक्त इत्येतावतो प्रन्थस्य स एतस्मार्जीव-घनात् परात् परं पुरिशयं पुरुषमीक्षत इति प्रन्थस्यात्रिमस्रोकद्व-यस्य च वर्त्तमानत्वेन राब्दब्रह्म अपरं मृत्युमन्मात्राप्रतिपाद्यं वाऽपरं जीवघनरूपो यो हिरण्यगर्भः क्षरः पुरुषस्तस्मात् परमक्षरं ब्रह्म । परं ततोऽपि यः परः पुरिशयोऽन्तर्यामी उक्तः श्लोकेऽपि तमोङ्कारेणैवा-ऽयनेनान्वेति विद्वान्यत्तच्छान्तमजरममृतमभयं परं परायणं चेत्युकः स एव पर इति सिद्धाति। तथाचात्र परायणं चेति चकारादक्षरात परः प्रुषोऽपि परं परायणं यस्येति योगादश्वरधामवासी वोधितः। तेन मुण्डकवदेवाताप्यर्थः । अपरं तु ब्रह्म वेदात्मकं हिरण्यगर्भस्य-शब्दब्रह्मात्मकत्वात् । किञ्च, नृसिंहोत्तरतापनीये, सैषाविद्या जगत् सर्वमिति सर्वस्य जगतोऽविद्यात्वश्रावणेऽपि न सर्वस्य जगतन्तथात्वः म् । उपसंहारे, तस्मादात्मन एव त्रैविध्यं योनित्वमपीति निगमना-त्। इदं यथा तथोपपादितं द्वितीयस्य प्रथमे पादे, दृश्यते त्विति सू-त्रे। मुण्डके, यथोर्णनाभिः स्जते गृह्णते चेत्यादिना अक्षरात् सृष्टि-मुपकस्य तस्मादेतद् ब्रह्मनाम रूपमन्नं च जायते तदेतत्सत्यमिति नि-गमनात् । तदेतद् ऋषि पश्यन् वादेवः प्रतिपेद इत्यादिश्चत्युक्ताऽबा-धितब्रह्मवित्प्रत्यक्षविषयत्वात् । व्यावहारिको नामकपप्रपञ्चः, स्वो-त्कृष्टसत्ताकतत्प्रपञ्चपूर्वकः, मायिकप्रपञ्चत्वादैन्द्रजालिकादिप्रपञ्च- वदित्यत्र साध्यविशेषणत्वेनानुमितिविषयत्वाच्च । अता नामम्पा-दीनामपि न सर्वेपामाविद्यकत्वर्मिति सिद्ध्यति । एवं सति मनोमयः प्राणशरीरो भारूपः। अयमात्माऽपहतपाःमा विजरो विमृत्यविशो-को विजियत्सं।ऽपिपामः सत्यकामः मत्यमङ्करप इत्यादिषु शाण्डि-ह्यद्हरभूमविद्यात्रभृतिवाक्येष्वपहतपाष्मस्त्यकामादिराळमन्द्रि-शेषणविशिष्टं यदुपासनायोपिद्दयने तस्याविद्याकृतनामस्पविशेष-विशिष्टत्वं कृतोऽवधारितं येन तस्यापरत्रक्षत्वमुच्यते । न तावद्पा-सनाविषयत्वात् । उपासनाविषये तथार्त्वानयमस्य कार्प्यासद्धःवन प्रमाणशून्यत्वात् । नचः, यन्मनसा न मनुते येनाहुमनो मनं तदेव ब्रह्म त्वं विद्धि नेदं यदिदमुपासत इत्यादिनलवकारश्र्नेर्रात युक्त-म् । तत्र तथार्थाभावात् । नद्भित्यनेन मनावागादिनिपेयासरम्, इदं ब्रह्म विद्धि यदुपासन इत्यर्थात् । अन्यथा द्विनीयदङ्कारप्रयोगवैय-र्थ्यप्रसङ्गादित्येवं प्रागेवोपपादितत्वात् । तदेव ब्रह्म त्वे विद्धीति वि-धीयमानज्ञानविषयस्य ब्रह्मणः पूर्वे, न तत्र चक्षुरंगच्छतीत्यादिना या-वत्करणागम्यताया उक्तत्वात्तस्य ज्ञानस्य प्रत्यक्षादिकपताया वक्तु-मशक्यत्वादुपासनाद्भपत्व एव पर्यवसानेन तिह्नपयस्य परस्याप्यपर-त्वापत्तेश्च । नाष्युपशान्तन्वाभावात् । सर्वत्र परस्य ब्रह्मण पकन्वन तस्य च विरुद्धधर्माधारताया उपपादितत्वेन तद्भावस्यवाभावाद । एतेनैव, अवचनेनैव प्रावाचेखनेनापि प्रत्यवस्थानमयुक्तम् । तत्राप्यु-पशान्तत्वस्येवोक्तत्वात् । लैकिकयावद्धमेराहित्येनेव तत्मिदेश्च । एवमिन्द्रो मायाभिरित्यादिवाक्यानामप्युमयलिङ्गाद्यविकरणविचार एव विचारितत्वाच्न तैरपि प्रत्यवस्थानावकाशः। अतः पर्रावद्यासू-क्तानामन्यत्राप्युक्तानां परब्रह्मधर्माणामनाविद्यकत्वादलांकिकैनाना-गुणैर्युक्तमप्युपास्यरूपं नापरब्रह्मरूपमिति नौपाधिकम् । एवं जीव-त्वमपि नौपाधिकम् । अंशो नानाव्यपदृशादित्यत्र जीवस्यांशत्वेनैव निर्द्धारितत्वात् । श्वेताद्वतरे, मायां तु प्रकृति विद्यानमायिनं तु म-हेर्बरम्, अस्यावयवभृतेस्तु ब्याप्तं सर्विमिदं जगदिति कण्ठतोऽवय-वत्वोक्तेश्च । 'घटसंवृतमाकारां लीयमाने घटे यथा । घटो लीयेत नाकाशं तद्वज्जीवो नभोपमं इति विन्दुस्तोकश्रुतौ नभोपम इति द-ष्टान्तोऽपि लयासाव एव. न त्वनंदात्वे। इतः पूर्वस्मिन्, 'एक एव हि भूतात्मा भृते भृते व्यवस्थितः । एकधा बहुधा चैव दश्यते जलचन्द्र- तद्व्यपदेश इसाद्यधिकरणैः श्रुसर्थनिर्णयेन ब्रह्मणि विशेषा-णामौपाधिकत्वस्य जीवपुरुषोत्तमाभेदस्य च पुरस्तादेव निरस्त-त्वात । नच व्यापकत्वं गन्तव्यत्वे वाधकम् । प्रारब्धभोगं विना तत्पाप्समभवाद् यदा यत्र तद्भोगसमाप्तिस्तदा तत्र तत्प्राप्तेर्नि-ष्पत्युहत्वात् ।

विदं ति मन्त्रे जलचन्द्र हप्टान्तेनां राप्रवेशद्वारिकायाः स्वभूताधि-करणकि श्लितेवीधितत्वाक्तिष्कलश्चेतेस्तुनां रात्ववाधकत्वम्। सिविद्य-कृद्धिश्वविद्दात्मयोनिरित्यादिभिः पूर्वमन्त्रेनीनाधर्माणां क्रियाणां च बोधनेन जीवानामवयवक्तपतायाश्च पूर्वमुक्तत्वेन, नित्यो नित्यानां चितनश्चेतनानामिति भेदस्य बोधनेन ब्रह्मणो विरुद्धधर्मोधारत्व एव तत्तात्पर्योवगमात्। अविद्यया विस्मृतस्वस्वरूपं ब्रह्मैव जीव इति पक्ष-स्यापि, तत्त्वमसीति वाक्यविचारे लक्षणादोषत्रासनैव निरस्तत्वात्। ब्रह्मणि प्रदेशानङ्गीकारेण निष्प्रदेशे तिसम्बाविद्यासम्बन्धाऽङ्गीकारे सर्वस्य जीवतापत्तेश्च तस्याष्यप्रयोजकत्वात्।

विकारप्रतिविक्वाभासपक्षाणामपि, नाऽऽत्माऽश्रुतेरित्यादिसूत्रविचारे पव निरस्तत्वात् । जीवे ब्रह्मत्वव्यपदेशस्य सुषुप्तिसाक्षिभूतप्राज्ञद्दश्यन्तेन गौणतायास्तद्गुणसारत्वाधिकरण एव साधितत्वाश्व । तन्साजीवेऽशत्वमपि दुरपोहम् । तदेतदुक्तं, स्यादित्यारभ्य \* निस्तरत्वादित्यन्तेन \* तथाच अपरस्य ब्रह्मणो गन्दव्यत्वमविद्यावतश्च गन्तृत्वं विद्याकृतं तदा स्याद्यदि भगवदुपद्रश्चितो ब्रह्मणः परापर्विभागो वा जीवस्य सर्वात्मना ब्रह्माभेदो वा श्रुतिस्मृतिसूत्रतात्पर्यगोचरः स्यात् । स एव तु नास्तीति वृथा बादार्यमताम्रहाडम्बर इत्यथः । नतु न वृथा, ब्रह्मणो व्यापकत्वरूपस्य गन्तव्यताबाधकस्यापिहतत्वादित्यत आहुः । \* न चेत्यादि \* तथाच प्रतिवन्धकामावस्य सहकारितायास्त्वयाऽप्युपगतत्वाद् यत्रैव प्रारच्धरूपस्य प्रतिवन्धकामावस्य यथा यदाभावस्तत्रैव ब्रह्मप्राप्तिरिति गमनस्य प्रारच्धनिवारणार्थत्वाद् ब्रह्मणो गतत्वेऽपि न गन्तव्यत्वानुपपत्तिरित्यर्थः। ननु मवत्वेवं परब्रह्मणो गन्तव्यत्वानुपपत्तिपरिहारस्तथापि गतिश्चितानां

किश्च । उपास्यक्ष्याणां सर्वेषां निर्मुणन्वमेव उपासकस्य, परं सगुणत्वेन तत्तारतम्याद फलतारतम्यम् । यस्तु भगवद्नुग्रहेष पाकृतगुणरहितोऽभृत स निर्मुणवद्मावद्यावानित्युच्यते । ताहशस्येव मुक्तिपकारद्रयमुक्तं, सद्योमुक्तिक्रममुक्तिभेदेन ।
न तस्याद प्राणा उत्क्रानन्यव्य समवलीयन्ते ब्रह्मव मन ब्रह्माप्येतीखादिश्चितिस्तु पारव्यरहितिवयया । निर्मुणब्रह्मविद्यावतोऽपि पारव्यभोगस्तु त्वयाऽपि वाच्योऽन्यथा प्रवचनासम्भवेन
ज्ञानमार्ग एवोच्छियेत । ते ब्रह्मलोके तु परान्तकाल इति श्रुतिरापि परान्तकाल एव येषां प्रारव्यभोगसमाप्तिम्तद्वियायणीति सनतव्यम् । अन्यथा वेदान्तिवज्ञानेसाद्यक्तप्रभिविद्यायानां मुक्तां
विलम्बो नोपपद्यते इति दिक् ॥ १४ ॥

पञ्चाग्न्यादिविद्यास्वपि दशैनात्तासां परविद्याङ्गत्वं नामाधारणम्। अपरविद्यासु च विषयः सगुण एव । अतमतुपामने तत्कतुन्यायात् सगुणमंत्र फलं युक्तम् । तथा सति तत्र गन्तव्ये प्रगुक्तं ब्रह्मपदं सा-मीष्य एव नेतव्यम् । एवं यत्र लोकपद्समाभिव्याहृतं ब्रह्मपदं, तत्रापि लोकविशेषणभूतम् । लोकत्वं च कार्यत्वनियतमिति तत्रापि कार्य-स्यैव गन्तब्यता । एवं वहुषु खलेषु कार्यत्वे गन्तब्यस्य सिद्धे पर-विद्यास्त्रिप तथाङ्गीकार्यमित्यारायेन यत्तैः कचित् पश्चाग्निविद्यामित्या-दिनोक्तं तत्रोत्तरमादुः \* किञ्चेत्यादि \* पञ्चामितिद्यादिष्यप्युपास-रूपाणां प्राकृतगुणरहितत्वमेव । शब्द इति चन्नातः प्रभवादित्यत्र वै-दिकपदार्थानां सर्वेषामाधिदैविकत्वेन भगवद्वययस्पत्वस्थापनात्। तत एव लोकेष्वपि नित्यत्वम् । एवमन्येष्वप्युपास्यरूपेषु द्रष्टव्यम् । नचापरासु पुरुषयज्ञादिविद्यासु जघन्यफलांकिविरोधः । उपासकः स्य संगुणत्वेन तस्य जघन्यफलमेव कामिर्तामित नद्र्ये तत्र तत्कथ-नात् । एवं परविद्यास्त्रपि बोध्यम् । अतः उपासकाधिकारतारतस्या-देव फलतारतम्यं फलविलम्बश्च । नचोपास्यरूपाणां सर्वेषां निर्गु-णत्वे विद्यानामपि तथात्वात् सगुणब्रह्मविद्यावान्त्रिगुणब्रह्मविद्यावा-

## नच कार्ये प्रतिपत्त्यमिसन्धिः॥ १५॥

निति व्यवहारभेदलोपप्रसङ्गः राङ्क्रनीयः । यस्तु भगवद्गुप्रहेण प्रा-कृतगुगरहितोऽभूत् स निर्गुणब्रह्माविद्यावानित्युच्यते। यस्तिन्नः स सगुणिवद्यावानित्युपपत्तेः। एवं सति य आद्यस्तादृशस्यैव सद्योमु-किकममुक्तिभेदभिन्नं प्रकारद्वयम् । तत्र प्रारब्धरहितस्य सद्योमु-क्तिप्रकारो, न तस्मात्प्राणा उत्कामन्तीत्यादिनांच्यते । तद्वतः क्रम-मुक्तिप्रकारस्तु शतं चैका च पुरुषस्य नाड्यः, तेऽर्चिरिमसम्भवन्ती-त्यादिभिः । नच निर्गुणब्रह्मविद्यावतः सर्वस्य प्रारब्धश्चन्यत्विमिति वक्तं शक्यम् । तथा सति तस्य शरीरराहित्यप्रसङ्गेन प्रपञ्चनाद्यन-पपत्या ज्ञानमार्गोच्छेदापसेः । नच चरमवृत्यभावाच्छरीरस्थितिरिति यक्तमः । शब्दादपरोक्षवादिनः साक्षात्कारोत्तरं प्रारव्धातिरिक्तस्य वृत्तिचारम्यहेतावंकतुमशक्यत्वात् । अतस्तंनैव गत्युपपत्तिस्तन्निव-चित्रकारबोधनार्थमव गतिश्रुतिः । अतः परविद्यासु सा प्ररोचनार्था ्या, अनुचिन्तनार्था वेति विकल्प्य तद्दूषणमण्यसङ्गतमेव। नच, ते ब्रह्मलोके त्वितिश्चतिव्याकोपः । येषां परान्तकाल एव प्रारब्धभोग-समाप्तिस्तेषामेव तत्र सर्वपदेन परामर्शात् । तत्र सगुणविद्यावत्परा-मर्शाङ्गीकारे तु तेषां वेदान्तार्थानभिज्ञत्वाद्विद्यावत्वेनायुद्धसत्त्व-त्वाच न पूर्वोद्धींकस्य वेदान्तविज्ञानेत्यादिविशेषणद्वयस्य बाधः स्यात । अतो यदत्र तैः प्रतिपादितं तत् सर्वे श्रुतिविरुद्धत्वादसङ्ग-तम । किश्र तैरिप कचिद्रीणः शब्दो हष्ट इति नैतावता शब्दप्रमाण-केऽर्थे गौणी करूपना न्याय्या । सर्वत्रानाइवासप्रसङ्गादिति, तन्निष्ठ-स्य मोक्षोपदेशादिति सूत्रव्याख्याने यदुक्त तद्पि विस्मृतम् । अथ-वा। ईक्षतिस्त्रावतारणे वेदान्तवाक्येश्य एव युक्त्वाभासवाक्याभा-सावष्टम्भाः सांख्यादिवादिन उत्तिष्ठन्ते । तत्र पद्वाक्यप्रमाणज्ञेन आचार्येण वेदान्तवाक्यानां ब्रह्मावगतिपरत्वप्रदर्शनाय वाक्याभास-युक्त्याभासप्रतिपत्तयः पूर्वपक्षीकृत्य निराक्तियन्त इति कथनालक्षणां विरहरुय वेदान्तव्याख्यानमाचार्यस्यैव संमतं, नास्माकामिति बोधि-तिमिति प्रभुचरणैर्दिकपदप्रयोगेण ज्ञापितम् ॥ १४ ॥

नच कार्ये प्रतिपत्त्यभिसन्धिः॥ एवं प्रासङ्गिकमतान्तरपरि-

अपिच।त्रस्रविद्याप्नोति पर्गमिति मङ्क्षेपेणोक्त्वा, तदेपाऽभ्युक्ते-ति तद्विवरिकाम् ऋचं प्रस्तुत्व सोक्ताः मन्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद निहितं गुहायां परमे व्योगनः । मोऽञ्नुते मर्वात का-मानः सह ब्रह्मणा विपश्चितेति । अत्रोपक्रमानुरोधेन परेणेव ब्रह्मणा सह सर्वकामभोगलक्षणा प्रतिपत्तिक्च्यतः इति कार्यच्ये वस्तुमाने प्रतिपत्तिन क्वापि श्रुतेगभिषेत्रताऽतोऽबापि परमेव ब्रह्म-पदेनोच्यते । ऋगर्थस्त्वानन्द्मयाधिकरणे प्रपश्चित इति ना-बोक्तः ॥ १५॥

हारेण जैमिनिमतस्यैव सिद्धान्तत्विमिति दृढीकृत्य प्रकृतं सृतं पठित्वा व्याचक्षते । \* अपिचेत्यादि \* । \* सोक्ति \* । ऋगुका । \* उप-क्रमानुरोधेनेति \* आप्नोति पर्रामत्युपकमानुरोधेन ।

तथाच ब्रह्मगमयतीत्यत्र परब्रह्म प्रापयतीत्येवार्थः । यतः परब्रह्मप्राप्तिमेव परमफलत्वेन ब्रह्मविद्यामीति परिमित्यत्र आविष्यत्वा. सत्यं
भ्रानिमित तिद्ववरणिचे परेण ब्रह्मणा सह सर्वकाममीगलक्षणा प्रतिपित्तिरूच्यते इति । अतो हेतोः कार्यकृपे वस्तुमात्रं प्रतिपत्तिः । पद्
गतौ, पद्नं पत्तिः संसारगतिप्रतिकृला पत्तिगीतर्नं कापि कार्यं धुतेरिभयता,प्रजापतेः सभा वेदम प्रपद्य इत्यत्रापि पूर्वमथ्य इवित मनेत्रं ब्रह्मलोकस्याकृतत्वं आविष्यत्वा, आकाशो वे नामेत्यत्र तद् ब्रह्म
तद्मृतं स आत्मोति नित्यस्येव ब्रह्मणः आवणात् पूर्वकाण्डेऽपि, यन्न
तुःखन सम्भिन्नभित्यत्रात्मसुखस्येव स्वर्गत्वेन आवणाद्तोऽत्रापि
ब्रह्मपदेनाक्षरं परब्रह्मैव गन्तव्यत्वेनोच्यत इत्यर्थः । इद्मेव च मनं
व्यासचरणानां सिद्धान्तीयत्वेनाभिष्ठेतम् । पतद्व्यवहितमेवाप्रतीकालम्यननयनिचारात् । अन्यथा तु वेपरीत्येन मतद्वयसुक्त्वा तन्न
नयनं विचारयेदिति ।

अम्ये तु । प्रजापतेः समां वेदम प्रपद्ये, यदां। उद्दं भवामि ब्राह्म-णानां यद्यो राज्ञामिति छान्दोग्यसमाप्तिस्यां श्रुतिमुदाहत्य, नायं कार्यविषयः प्रतिपत्त्यभिसन्धिः सम्प्राप्तिसङ्करुपः । शाकाद्यो हवे नामरूपयोर्निर्वहितोति परब्रह्मण एव प्रकृतत्वात् । यशोऽहं भवामीति सर्वात्मत्वानुक्रमणात् । न तस्य प्रतिमा अस्ति यस्य नाम महद्यश इति ब्रह्मनामनिर्देशाखेति ब्याकुर्वन्ति ।

भास्कराचार्यास्तु—सगुणब्रह्मविद्याविषयैव गतिर्विभुणब्रह्म-विदो गतिनीपपद्यते । परस्य सर्वगतत्वेन प्राप्तत्वात् । न हि गत-विषया गतिरुपपद्यत इत्येवं शाङ्करं मतमनूद्य तदेवं दृषयन्ति । तथा-हि। यदि निर्मुणविद्यासु गतिरस्पपना ताहीं समुजास्वयस्य प्रातिस्त-व्या। तत्रापि सर्वगतस्येव ब्रह्मण उपास्यत्वातः सर्वगतगुणानामाका-शीयपरममहत्परिमाणपृथक्तवादिवत् सर्वगतत्वात् । किञ्चापहतपा-प्मत्वादयः संसारविनिद्वतिद्वतवो यस्य गुणाः स परमात्मेत्युच्यते। यस्येतं न सन्ति स संसारीति तद्धिनस्य परमात्मनः पराभिन्नत्वात । अय सत्वादिगुणयोगादमी गुणा आरोपिता, न तु खामाविकास्तदा-पि तद्वत्तयोपास्यमानं सगुणं ब्रह्म तु नाऽब्रह्म भवति । न ह्यारोपि-तलौहित्यगुणयोगे स्कटिकोऽस्कटिको भवति । न वा स्वामाविक-स्य प्रकाशस्य प्रत्याच्यानेऽक्षिरनिधिर्मवति । न वा द्रव्यप्रत्याच्या-ने गुणो नास्ति । घरतुन उभयात्मकत्वात् । विद्यानमानन्दं ब्रह्म, थानन्दो ब्रह्मेति थुनेः । रात्युणितोत्तरक्रयेणानन्द्व्यतिपादनात् । यदि चैतन्यमात्रं ब्रह्म, तदा आनन्द्गुगोपदेशोऽनर्थकः स्यात् । नचाकस्माद्धेवाद्त्वकरपना युक्ता । यथाश्रुतब्रहणेऽनुपपत्यभावात् । अस्थूलादिश्रुतिस्तु प्रपञ्चनिराकरणपरा । स एको ब्रह्मण आनन्द इति त्वसाधारणो गुणोत्कर्पोऽपकर्परहितो व्यपदिष्ट इति । यदि च श्रुतं नाद्रियते, तदा अपवर्गोऽण्यर्थवादः किं न भवति । अत पव सर्वशक्तित्वं स्नप्र्त्वमिग्याद्यः परस्याऽसीधारणा गुणाः न केर्नाचत् प्रतिषेद्धं शक्यन्ते । गुणकृतं कार्यकृतं च नानात्वं यद-र्शितं तदस्माकं न दोषाय, प्रत्युताऽऌङ्काराय । भिन्नाभिन्नात्मकव-स्तुरूपोपगमात् । अतः सगुणनिर्गुणयार्भेदस्यानुपपन्नत्वाद् ब्रह्मैक-मेवाति सगुणविद्यावतोऽपि गतिरत्यपन्ता । तस्यापि तङ्गावाप-तेः । न हि प्राप्तमेव प्राप्तव्यं भवतीति त्वयुक्तेनैव हेतुना गतिश्रु-तयो क्षे प्रवेशयितव्याः। किश्च । संसारिणोऽपि स्वरूपतो गतिर्नी-पपद्यते । तस्याऽपि छिङ्गशरीरगमनादेव गमनात् । ननु संसारी जीको नाम परमात्मन आभास इति तस्य परिच्छिन्नत्वाद् गतिरुपपद्यत इति चेत्, कोऽयमाभागो नाम ?। कि वस्तुभृतोऽधाऽव-स्तुभूतः ? यदि ताबद् अवस्तुभूतस्तदा तस्य स्वर्ग्धपवर्गवारिककारा-भावः श्रश्विषाणवत्।अथ वस्तुःहृतः सर्वेगतश्चेत्यभावः।अञुपरिमाण-त्वं मध्यमपरिमाणत्वं च भवता रेण्यते, यत्रवाशुत्वं तद्रश्यापचारिक-मिति छिङ्गगमनादेव गमनं पृवींक्यमभ्युपगन्तस्यम् । नचास्मामिरियं गतिः कव्यिता । श्रुतयोऽत्र प्रमाणम् । परीवयानु च गतयो लक्ष्य-न्ते। एतेन प्रतिपद्यमाना इसं मानवसावर्श्व नावरान्त इति । नद्य-ह वै तदिष्ठापूर्ते कृतिमन्युपासते ते चान्ड्मनमेव लाकमिजा-यन्ते । ते एव पूनरावत्तेन्तं तथीलरेण भरमा ब्रह्मचर्येण श्रद्ध-या विद्ययाऽऽत्मातमन्दिप्यादित्यमभिजायन्ते, एतक्के प्राणानामायतन-मेतदस्तमभयमेतत् परायणमेतस्मादः दुनवत्तन्त इति प्रश्ने. मु-ण्डके च, सूर्यद्वारेण ते विरजाः प्रयान्तीति । कटवर्द्धीयु च पर्राच-द्याप्रकरणे, रातं चैका च हृद्यस्य नाड्य इति । पर्रावद्यायामेव चेतरेयके श्रूयते । अस्प्राह्यकादुकास्याऽतुष्मित् स्वपं लोकं म-वीत कामानाप्त्वाऽमृतः समभग्रदिति । एवं तत्र गीनासु चा-ब्रस्यनावृत्ती विमागेनोक्ते । अस्तरवं हि रेजिर इति प्राणेषु च । नतु गतिश्रुतौ वाजसनेयकं इहेति विहोरणादिह कर्ल्यनावृ-त्तिः करपान्तरेऽस्यावृत्तिरितिचेत् । ग । श्वीभृत इति वद्गुवादा-त् । यथा राजसूये ब्रह्मणो गृहे महिस्या गृह इथेवनादिना बादश हवींपि प्रत्येकं कर्त्तव्यातीति विधाय इवास्तेः निविपेदित्युक्तम् । तजैकस्मिन् कृते पुनरपि श्वासून इन्युपतिष्ठने नहत् । इह कल्प इह कल्प इति सर्वेकल्पन्यामिरोक्तर्तिनहैशात् । अपिनेह युगेऽचा-न्तरे फल्पे अन्यस्मिन् वेत्यनध्यवमानाद् आकृतिवादो युक्तः । अर्थवाद्समाम्नातानां प्रहैकत्ववद् वाक्यमेदात् पदानाहत्तिर्विधी-यते युगपत् सर्वकल्पानाद्यांचरेवार्वातष्ठते । तत्रास्मित्रेव कर्त्रे न कल्पान्तर इति अपरिममन्नर्थे विधीयमाने वाक्यभेदो दुर्नि-वारः। यथा ग्रहं सम्मार्धीति सम्मार्गे विवीयमाने सर्वेत्रहेषु प्रा-तिः । तत्रैकस्येति पुनर्विधीयमाने वाक्यमेद्रसद्भद्रत्त्रापि अनाष्ट्र-त्तिन विधीयते । तदानीमिहेति पदं कि विदेषणं स्यात् । तस्मा-दिहपदमनुवादोऽत एव काण्वानामिहपदं न पठ्यते । तस्माद-र्चिरादिना गत्वा परमात्मिन लिङ्गप्रलयो न प्रागिति श्रुतिसामर्थ्या-

# अप्रतीलम्बनान्नयतीति बादरायण उभयथा दोषात् तैंत्ऋतुश्च ॥ १६॥

क्रममुक्सिधकारिणः प्रारब्धं मुक्त्वाऽमानवेन पुरुषेण प्रा-पिताः परमेव ब्रह्म प्राप्नुवन्तीति सिद्धम् । तत्रेदं सन्दिशतेऽचि-रादिलोकपाप्तिर्श्चेपासनाविशेषफलम् । एवं ससऽमानवः पुरुषस्तात् सर्वात् ब्रह्म प्रापयत्युत कांश्चिदेवेति। किमत्र युक्तम्। सर्वानेवेति। यतोऽचिरादिमार्गगतानामन्ते ब्रह्मप्रापणार्थमेव स नियुक्तस्तोऽन्यथा करणे हेत्वभावात्तथैव स कर्त्तेति प्राप्ते, उच्यते । श्रुतौ ब्रह्मत्वेनैव

विश्वीयते । विद्याकमीक्षिप्ता च गतिः संसारतरणी युज्यते । सत्यलोकमितकम्य कारणे ब्रह्मणि सूक्ष्मशरीरस्य कारणा
प्रद्रमना विलयः । तथाचाह, परेऽव्यये सर्व एकीभवन्तीति । पुरुषायणाः पुरुषं प्राप्यास्तं यन्तीति । यदुक्तं ब्रह्मलोकेष्विति बहुवचनं 
नावकल्पत इति । तच्चोद्यं ब्रह्मणि संख्याभावान्न । एकत्वे बहुत्वं च पाशबहुत्ववदेव द्रष्टव्यम् । अदितिः पाशान् प्रमुमोक्ते 
तानिति । तत्रैकस्मिन् पाशे बहुवचनं साधुत्वार्थे प्रयुज्यते । 
विभक्तेर्हि द्रावर्थी, संख्या, कम्मोद्यश्च । तत्राऽविवक्षितायामिष 
संख्यायां सप्तमी निमित्तमात्रविवक्षयाऽवकल्पते । ब्रह्म सर्वभोगनिमित्तं सर्वप्रयश्चनिमित्तमिति निमित्तसप्तम्येवेत्यदोष इति । एवं 
भास्कराचार्यमतेऽपि भोगजनकप्रारब्धेनैव गमनम् । ब्रह्मणि भोगस्तु ब्रह्मेच्छैयवेति फलति । तेन सिद्धान्तवदेवार्थः । गन्तृविचारेतु 
तन्मते जीवस्य व्यापकत्वादुपाधिगमनादेव गमनमितिभेदः ॥१५॥३॥

अप्रतीकालम्बनात्रयतीति बादरायण उभयथा दोषात् तत्क-तुश्च। पूर्वाधिकरणसिद्धमनुवदन्तः प्रस्तूयमानमवतारयन्ति \* क्र-मेत्यादि \*। \* तत्रेति \*। सिद्धे परप्राप्तिरूपेऽथेँ । \* सर्वानि-ति \*। तदुपासनावतः। पूर्वपक्षग्रन्थः स्पष्टः। सिद्धान्तं व्युत्पादय-न्तः सूत्रं व्याक्कवन्ति। \* उच्यत इत्यादि \*। अतथात्वं ज्ञात्वे स-

सर्वत्रोपासनाया उक्तत्वादुपास्येषु भगवद्विभृतिरूपन्येन शुद्धवर्मस्रूपेष्वण्यतथात्वं कात्वा श्रुतिर्वद्यात्वापामनायाः फलमायनत्वं वदति, न त्पास्ये ब्रह्मतामपीति मन्वाना य उपामते ते प्रतीकाल-म्वना इत्युच्यन्ते । तथाच मस्रिप वेद्विद्वित्त्वेतोपामनायाः इत्तत्वेन सफलत्वाद तत्फलत्वेनोपामकानामचिरादिलोकपामविष् तान्त्रमानवः पुरुषो ब्रह्म न प्रापयति, किन्तु शुद्धब्रह्मन्वं क्वात्वान्य उपासते तानेव ब्रह्म प्रापयति, किन्तु शुद्धब्रह्मन्वं क्वात्वान्य उपासते तानेव ब्रह्म प्रापयति, विन्तुतो यद्ब्रह्मस्वं क्वात्वान्य उपासते तानेव ब्रह्म प्रापयति वाद्गायण आचार्यो मन्यते । तत्र हेतुमाह । उभयथा दोपादिति । वन्तुतो यद्ब्रह्मस्वं तत्रा-ऽब्रह्मत्विश्चय उपासनार्थं च ब्रह्मत्वेन भावनम्बमुभयथा करणे दोषः सम्पद्यत इति तस्य न ब्रह्मप्राप्तविकारोऽम्तिति युक्तं तद्वयनमिस्रर्थः । तथाच श्रुतिः । अमन्नेव म भवति, अमद् ब्रह्मिति वेद चेदिति, योऽन्यथा सन्तमान्मानमन्यथा प्रतिपद्यते, किं तेन न इतं पापं चारेणात्मापदारिणेति । एवं ज्ञानमार्गीय-व्यवस्थामुक्त्वा भक्तिमार्गीयस्यापि तामाह । तत्कतुश्चेति । मर्व

स्यैवार्थः -श्रुतिब्रह्मत्वेनत्यारभ्य, मन्वाना इत्यन्तम् । तथाचार्तास्मसत्त्वेनोपासनं प्रतीकमिति पूर्व, न प्रतीक इति सूत्रे उक्तमतो य तथापासते तथा \*तथाच सत्यपीति \*प्रतीकालम्बन्त्वे तेषां सन्यपि।तथाच
यथा पूर्वकाण्डतात्पर्ये ब्रह्मणीत्यज्ञात्वा कर्मण्येव तात्पर्यमयधार्य
तात्पर्यभ्रमेण यजतां स्वर्गोद्यनन्तरं पुनरावृत्तिस्तथा अर्वााप प्रतीकालम्बनानां तात्पर्यभ्रमेण तथोपासनात्त्तत्त्वेकसोगोत्तरम् आवृतिरथवा कार्योत्ययावधि तत्र वासो, न तु विद्यायलात् ततः
पूर्व मुक्तिरिति भगवत आचार्यस्याशय इत्यर्थः । हेतुं व्याकुर्वतिद्यमुदाहरन्ति । \* तथाचित्यादि \* । पतयोदीपत्वे मानत्वेन यथाययं श्रुतिद्वयमुदाहरन्ति । \* तथाचित्यादि \* । तनात्रेतावेव दोपावभिष्रेतावित्यर्थः । सूत्रशेषं व्याकर्त्तुमवतारयन्ति । \* एवं क्वानत्यादि \* ।
व्याकुर्वन्ति । \* सर्वमित्यादि \* । आस्मन् एक्षे लकारार्थव्यत्यय

मद्रक्तियोगेनेति वाक्याच तस्योपासनापेक्षेतिन प्रतीकादिसम्भा-वना । तत्र कथि इयदि वाक् उतीति वाक्यादि च्छामात्रेण त-द्धोगकरणान-तरं प्राचीनभगवद्धजनलक्षणक्षतुश्च नीयते इसर्थः । वस्तुतस्तु भक्तस्याऽमानवपुमपेक्षाभावात् स्वयमेव ब्रह्मलोकान् प्रामोतीति क्षापनाय प्रथमान्त उक्तः । ननु ब्रह्मणोऽधिकं न किञ्चिद्कितः । न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यत इति श्रुतेः । एवं सति छान्दोग्ये सनत्कुमारनारद संवादे स यो नाम ब्रह्मत्युपाल इसादिना नामवाङ्मनः सङ्कल्पचिक्तध्यानिक्षानादीनां ब्रह्मते-नापासनमुक्तरोरं पूर्वस्मात् पूर्वस्माद् भूयस्त्यं चोच्यतेऽतो न ब्रन्ह्यतं सर्वेषाभुपास्यानां वक्तं शक्यामितिचेत् । मैवम् । विभूति-

इत्यरुच्या प्रकारान्तरमाहुः। \* वस्तुत इत्यादि \* । तथाच सुत्रे नयतीति कर्त्तारे लट्ययोगात् तत्कतुरिति प्रथमान्तप्रयोगाच्चैवं ब्रायते । यो ब्रह्मत्वेनाङ्गोपासनकर्त्ता स तत्क्रतुर्भक्तः सन् स्वयमेव स्वात्मानं भक्तिवलेन नयतीति न प्रयोगव्यत्ययोऽपीति। एतेन निव-न्धे, सूर्यादि रूपधुण्वद्धात्यस्य प्रकाशे भक्तिद्वारा ज्ञानाङ्गत्वं यदङ्गोपा-सनस्योक्तं तत्समर्थितं ज्ञेयम् । उपास्यक्षपाणामसन्वेन ज्ञानस्य तेष्वब्रह्मज्ञानस्य च यद्दोषत्वमुक्तं तत्र शङ्कृते । \* ननु ब्रह्मण इस्रा-दि \*। \* अतो न ब्रह्मत्वं सर्वेषासुपाखानामिति \*। न्यूनत्वरूपाद् वाधकाद् न ब्रह्मत्वं भूमव्यतिरिक्तानामुपास्यानाम् । तथाच तेषां ब्रह्मत्वस्य बाधित्वात्तेष्वसत्त्वाऽब्रह्मत्वज्ञानयोर्न दोपत्विमति पूर्वोकः स्त्रार्थोऽसङ्गत इत्यर्थः । समाद्घते \* मैर्वामत्यादि \* तथाच यदेक-मन्यक्तमनन्तरूपमिति श्रुत्या ब्रह्मणोऽनन्तरूपत्वान्नामादिषु छीलार्थ-मिच्छया न्यूनाधिकगुणप्राकट्येन न्यूनाधिकभावेऽपि ब्रह्माभिन्नत्वा-द् ब्रह्मणश्चेकत्वात्ते रूपैर्न ब्रह्मणः समाध्यधिकराहित्यहानिर्यथा वि-स्फुलिङ्गानां न्यूनाधिकमाचेन नाग्नेः, यथा च विस्फुलिङ्गानां त-थात्वेऽपि तेषां नाम्नित्वहानिस्तथेति तेषां ब्रह्मत्वाऽनापयात्त्रष्वतथा-त्यकानयोदीषत्वमञ्जूण्णमिति पूर्वीक्तं सूत्रव्याख्यानं साध्वेवेत्यर्थः।नतु ह्रपाणां नियतफलदातृत्वाद् येन ह्रपेणाल्यफलदानं तत्राधिकगुणमाकत्ये प्रयोजनाभावाद तावन्मात्रगुणमकटनं येन रूपेण नतोऽधिकफलदानं तत्र ततोऽधिकगुणमकटनीमित पृवेग्मादाधिवयमुच्यते। एवमेव सर्वत्र । नियतकलदानं तु स्वतनेत्रल्धाल्लीलाह्रपिति नाऽनुपपत्रं किश्चिद् । प्रतिमादिष्यावाहनेन मांबाहते
विभूतिह्रपे तद्भावनं पृजामार्गे तु भक्या तत्र प्रकटे तथा । गुर्गे
तु, बाब्दे परे च निष्णातं ल्रझणीति विशेषणवन्देन भगवदावेबाद तत्र तद्भावनमिति सर्वमक्षात्म । अपित्र वाद्गिमिनमतोक्यनन्तरं स्वमकेत्रस्य तत्रपत्रस्य । अपित्र वाद्गिमम्यनेते । नव्य
च कार्यव्यक्षलोकनाद्गिमस्यक्षति । पत्रं मन्यऽपतिकानानां सर्वासं प्रतीकतद्रपत्रस्य निष्ठ्यति । एवं मन्यऽपतिकालम्बनान्नयतिति वद्गता व्यक्ति वाद्गिमानुनान्णि उपामकम्य

तेषु किमिनि ब्रह्मसण्यात्रहः कियने । यथा प्रतिमायां साल्यामे
गुरी च देवबुद्धिमात्रेण एउपा फलिनिद्धः शास्त्रप्रामाण्यात्त्रथोपास्पर्सपेष्विति कुतो ना द्वियत इस्तत आहुः । \* प्रतिमादि प्वत्यादि \*
अत्रादिपदेन स्पोऽ निर्माद्धणा नाव इत्याद्युक्तानां पृजापदानां संग्रहः । आवाह्वेन सिन्धधानं च अप्त्यणी हृदये सूर्ये इत्याद्यक्तस्य निस्पर्माद्धधानस्याऽप्युपलक्षकम् । तथाच प्रतिमादिप्यपि शास्त्रप्रमाण्यात् कथञ्चन तत्त्रद्भृपसंत्रिधानमेव तत्तत्रक्तद्दानादिप्रयोजकं, न
तु बुद्धिमात्रमतः शास्त्रादेव तथा आग्रह इत्यर्थः । अत्रपिद्धयमतोक्रियन्तरं स्वमतकथनस्य तात्पर्य स्फुटीकुर्वन्ति । \* अपिचेत्यादि \*
\* प्रतीकतद्रूपत्वमिति \* प्रतीकोपान्तन्दपत्वम् । \* एवं स्तित्यादि \* ब्रह्मणः प्रतीकालम्बनाप्राप्यत्वे अङ्गरूपालम्बनप्राप्यत्वे च सति । अप्रतीकालम्बननयनकथनं परप्राद्यावेवोपोद्धलकत्वन सिद्धातीति सैव तथेस्यर्थः ।

न कस्यापि ब्रह्मपाप्तिरिति ज्ञाप्यते । वस्तुतस्तूपासनायामुपास्य स्वरूपज्ञानस्याप्यङ्गत्वाचन्मतीयानामुक्तरीत्या तदभावेन निरङ्गत्वा-दिचिरादिपाप्तिरिप न सम्भवति, किं पुनर्बह्मण इति निगृहा-शयो व्यासस्य । एवं सित परमाप्तावेवोपोद्धलकमुक्तं भवतीति सैव व्यासाभिमतेति सिद्धम् । ये तु प्रतीकेष्वब्रह्मक्रतुत्वं वदन्तः पञ्चापिविद्यायास्त्यात्वेऽपि वचनवळाचद्वतो ब्रह्मपाप्तिरिति वद-नित । तत्रेदमुच्यते । वचनं तु वस्तुसतः पदार्थस्य वोधकं, न तु

अत्र शाङ्करमतमनुवद्नित \* ये त्वित्यादि \*। \* तद्वत इति \* पश्चाग्न्युपासकस्य । तद् दूषयन्ति । \* तत्रेत्यादि \* तस्मिन्मते व-श्यमाणं द्वणमुच्यते । विधिभिन्नं वचनं वस्तुसतः पदार्थस्य बोध-कम । यथा ब्रह्मांवदाप्तोति परिमत्यादिवाक्यम । न तु कारकम । यथा ज्योतिष्टोमादिवाक्यम् । अतस्तत्पञ्चाग्निविद्यास्यमातिवाहिक-वाक्यं चेत् ब्रह्मप्राप्तिं बोधयति तदैतद्व्यासोक्त्यविरोधाय पश्चामिवि-द्यायामपि, मुर्देव सुतेजा इत्यादिश्वतेलींकादीनां ब्रह्माङ्गत्वादादित्यां-दिमतिस्त्रत्रव्याख्यातरीत्याङ्गविद्यात्वेनाप्रतीकत्वमृरीकार्यम्।अन्यथैतां श्चिति पश्यन् व्यास एवं न वदेत् । नच वाधकापनोद्यस्य नियम-स्योत्सर्गत्वेन तन्क्रतुन्याये तं पक्षमाश्रित्य व्यासेनाप्रतीकालम्बनन-यनमुक्तमित्यपोद्यपक्षवोधकत्वान्न तद्विरोध इति वाच्यम् । औत्स-र्गिकपक्षस्य वाधकापनोद्यत्वात् । प्रकृते च तत्कतुवाक्यस्य सामा-न्यतः ऋतुप्रकारफलप्रकारतौल्यनियमबोधकतया पञ्चाग्निवचनस्या-ऽपि ब्रह्माङ्गद्वारा ब्रह्मणां ब्रह्मप्राप्तेश्च वोधकत्वाद् विधिभिन्नवचना-न्तरन्यायेन तत्कतुविशेषक्षपतया ब्राह्मणश्रमणन्यायेनावाधकत्वात्। नच विधिभिन्नवाक्यस्थले बाध्यवाधकभावानादरणे वाक्ययोर्बाध्यवा-धकभावप्रसिद्धिविरोधप्रसङ्ग इति शङ्ख्यम् । यत्र वचनस्य बाधक-त्वमुच्यते तत्र बाधबोधकत्वमेव, न तु वाधकत्वम् । विधिभिन्नवा-क्यस्य कारकत्वाभावात् । नचानिवृत्त्यप्रसङ्घः । बाधबोधादेव त-त्सिद्धेः । तस्मात्तन्मते तत्क्रतुश्रुतिबाधकल्पनं, तत्क्रतुपश्राग्निवाक्य-योर्बोध्यवाधकभावकल्पनं, ब्यासे तच्छृरुत्यविचारापादनं पुनरीत्स- कारकमनस्तच्चेद् वोधयात नदाऽमनीकालम्बनालयनीति व्यामोचराविरोधाय तत्राप्यमनीकलम्रीकार्यम। अन्यया पञ्चामित्यानिक्षिकां श्रुति पञ्येनवं म न वदेत्। नचाल्मांगकं पश्चमांश्रिय
तथोक्तामिति वाच्ययः। नस्य वायकापनोद्यन्वाद्रचनस्य चोक्तन्यायेनावाधकल्वातः। यत्र वचनस्य वायकल्वमुच्यते नत्र वाधवेधिकल्वमवः, न तु नधात्वमित्युपेश्चणायास्ते। ननु मनःमभृतीनां शुद्धबह्मत्वे मनो ब्रह्मोषास्त इति वदेश तु मकारवाचीतिशब्दाशरम्कं
ब्रह्मपद्मन उपातनाथकारावच्छेदकत्वमेव ब्रह्मपद्म्यः न नु म्वचनिक्षपकत्वामितिचेद्ः हेतेदंशब्दाधीनवगमितज्ञाम्भन्येतः यतोः मन
उपास्तेत्युक्त्वा तदुपासनाफलं यावन्मनोगनं तत्रास्य कामचारो
भवतीति वदिष्यसहुपामनाया एतल्फलमाधकत्व प्योनकच्पाकाङ्कायामाहः, मनो ब्रह्मति। इतिशब्दोऽत्र हेतुत्ववाची। नथाच
यतो मनो ब्रह्माऽतो हेतोस्तदुपामनं ताद्यकलमाधकमित्यर्थः।
अत एवः, मनो हि ब्रह्म मन उपास्वेति पूर्वमुक्तमः। मर्वत्रवमेव
क्रियम्॥ १६॥

गिंकपक्षवोधकतया ताद्विचारकरपनिमिति चतसः करपनाः। असमन्मते तु तत्कतुपश्चाग्रिवाक्ययोः सामान्यविशेषभावेन समानविपयत्वमात्रं करपनीयमिति लाघवम, अतस्तन्मतं गुरुत्वादुपेक्षणीयमित्यर्थः। पश्चाग्न्यादिविद्यानां ब्रह्मविद्यात्वे शङ्कृते। \* ननु मन इत्यादि \*। तद्व्यर्यन्त। \* इतिश्मित्यादि \*। पूर्वमुक्तमिति \*।
इतिशद्धशिरस्कवाक्यकयनात् पूर्वमुक्तम्। \* सर्वत्रेति \*। अत्रत्यवाक्यान्तरे प्रकरणान्तरीयवाक्ये च। तथाच तेत्तिरीये, येऽतं प्रद्याप्तते, ये प्राणं ब्रह्मोपासते, आनन्दं ब्रह्मणां विद्वान्, विज्ञानं ब्रह्म
चेद्वेदेति वाक्येषु इतिशद्धशिरस्कताया अदर्शनान्मनो ब्रह्मेत्युपासीतेत्यादावितिशद्धस्य हत्वर्थतेव युक्तेत्रर्थः। ननु मनआद्युपासनासु ब्रह्मकतुत्वमसङ्गतम्। वृहद्गरण्यकोपान्तभागं, अतं ब्रह्मेत्ये-

#### विशेषञ्च दर्शयति ॥ १७ ॥

क आहु: । तम्न तथा पूर्याते वा अन्नम् ऋते प्राणात् प्राणो ब्रह्मेत्येक आहु:। तम्न तथा शुष्यित प्राण ऋतेऽम्नादेते ह वै देवते एकधा-भूगं भूत्वा परमतां गच्छत इति तयोर्ब्रह्मत्वनिराकरणात् । पञ्चाम्नि-विद्यायामपि पुरुषयोषयोर्छौकिकयोरेवाग्नित्वकरपनात् । एवं छा-न्दांग्ये मनसांऽप्यन्नमयत्वश्रावणात् तेषु भगवद्विभूतित्वस्य वक्तम-शक्यत्वादितिचेत् । मैवम् । बृहदारण्यकवाक्ये भौतिकयोरेवान्न-प्राणयाः पुरीभावशोषणात्मकदोषदर्शनन ब्रह्मता निराक्रियते. न तु श्रुत्योपास्यत्वेनोक्तयोः । तत्रैतयोदीषयोः काष्यसिद्धत्वात् । प्र-त्युत तैत्तिरीयके, अद्यतेऽति च भृतानीत्यन्नप्रशंसान्धोके प्रसिद्ध-विरुद्धस्यान्तृत्वस्य प्राणश्ठोके, तस्मात् सर्वायुषमुच्यत इति सर्वा-युष्ट्रस्य, मनःश्लोके, आनन्दं ब्रह्मणो विद्वानिति ब्रह्मानन्द्रह्मपत्वस्य च धमस्य श्रावणेन बृहदारण्यकीये. तन्न तथेति वाक्ये तद् अन्नप्राण-योर्ब्रह्मत्वं न तथा, न तदुक्तप्रकारेण, किन्तु श्रुत्युक्तप्रकारेणेत्यर्थस्य लक्ष्यमानत्वाच्च । एवं पञ्चाग्निविद्यास्ययोषापुरुषयोरपि भगवद्विभू-तिरूपयोरेवोपास्यत्वं ज्ञेयम्। सर्वयोनिषु कौन्तेय मूर्त्तयः प्रभव-नित याः। तासां ब्रह्म महद्यांनिरहं वीजप्रदः पितेति'गीतावाक्ये ता-सां तत्तदनुरूपाणां मूर्त्तानां तत्तत्कारणभावापन्नयोः प्रकृतिपुरुष-योमीतापितृभावन कथनात् । देवकृतरेतोऽन्नहोमस्य तत्रैव युक्त-त्व च। तद्भिध्यानादेव तु तिल्ङ्कात् स इति सूत्रे तथैव सिद्धत्वा-त् । अन्तर्यामित्राह्मणे, यः सर्वेषु भृतेषु तिष्टन्नित्यांदिश्रावणाच्चेति । तस्मान्नासङ्गतिलेश इति दिक् । तेन यत्रोपास्यविशेषणतया ब्रह्म-पदमुच्यते, यत्र वा ब्रह्मप्राप्तिरूपं फलम्, अन्यद्वा ब्रह्मप्राप्तिरूपं फ-लम, अन्यद्वा ब्रह्मत्वगमकं तात्पर्यलिङ्गं लभ्यते तत्र तस्या उपास-नायाअप्रतीकत्वर्मित बोध्यम्॥

एवमत्र चतुर्भिरधिकरणैः सप्रकारा गच्छद्ब्रह्मविद्व्यवस्थो-का । अग्रे तु प्रासङ्गिकमुच्यते । ज्ञानिभक्तयोगमने प्रकारविशे-षद्शेनेनाकाङ्काविशेषोदयादिति ॥ १६ ॥ ४ ॥

ावशषं च दर्शयति ॥ पूर्वाधिकरणसिद्धमनुवदन्तः प्रस्तुत-

सर्वाण्युपास्यानि क्षाणि ब्रह्मक्ष्याण्येदेति तदुषासकानां परमाप्तिरेवेति निद्धम् । तत्रेदं चिन्त्यते । ज्ञानमार्गीयाणां भाकि-मार्गीयाणां चाविशेषणेव परमाप्तिकत कश्चिद्विशेषोऽम्तिति । तब्र उभयोरिष ब्रह्मोषासकत्वेनाविशेषणेव फलं भवतीति मामे प्रयाह । विशेषच्च श्रुतिर्दर्शयति । तेनिरीपके पत्र्यते । ब्रह्मविद्यप्रोति पर-मिति । गृहाभिमान्धना सामान्यत एतावदुक्त्वा गृहं तमुद्याद-यन्त्यतिगोष्यत्वमस्मिन्नर्थेऽनुभवकवेद्यत्वं च ज्ञापयन्त्याह । तद्या-ऽभ्युक्ता सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्म यो वेद् निहितं गृहायां परमे व्योमन् सोऽञ्चते मर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विषश्चितेति । तत्र पूर्वोक्तं मतिषाद्यत्वेनाभिमुखीक्त्यपर्यक्ताः तद्नुभवकर्तृभिरिति शेषः । ब्रह्मविद्श्वरब्रह्मविद्राप्तोति मान्निध्याद्धरमेवाप्नोति । एतावान् अर्थो, यो वेदेखन्तयचौक्तः । अथ, परमाप्नोतिसम्यार्थं उच्यते, निहितीमसादिना । अत एव मध्ये क्रियापद्मुभयमम्व-

मवतारयन्ति । \* सर्वाणीत्यादि \* । \* सर्वाणीति \* । मनआई।नि विभूतक्षपणि । \* परप्राप्तिरिति \*। यथा कर्याचित्परम्परया परंप्राप्तिः । \* तत्रेति \* । परप्राप्तौ । पूर्वपक्षार्थस्तु स्फुटः । सिद्धान्तं
व्याकर्त्तुं विशेषदर्शिकां अतिमुपन्यस्य व्याकुर्वन्ति । \* तेत्तरीयक इत्यादि \* । \* साम्निच्यादिति \* । वेदनसान्निच्यात् । यद्द्
वेद तदेव प्राप्तोति । वेदनशेषं च, सत्यं श्वानमनन्तं ब्रह्मेत्यनंनोक्तम् ।
यस्तादृशमक्षरं ब्रह्म वेद, सान्निच्यात् तदाप्रोतित्यर्थः । ननु पूर्वोक्तरीत्याऽर्थोक्तौ परमिति द्वितीयान्तस्य कुत्रान्वय इत्यत आहुः । \* अथेत्यादि \* । तथाच मध्ये उक्ताया आप्रातीति कियायाः कर्मणाऽत्यन्वयात् तस्याऽप्यर्थे उच्यते । नन्वेवं व्याख्याने कि वीजमत
आहुः । \* अत प्वेत्यादि \* । यत आप्रातीति क्रियापदं मध्ये उक्तमतो देहळीदीपन्यायेन तस्योभयसम्बन्धित्वमेव बीजमित्यर्थः ।
नन्वेवं व्याख्याने आकाङ्वाया अपूरणाद् भिष्नवाक्यत्वापत्तेः, आ-

नियत्वज्ञापकमुक्तम् । तत्याप्तिश्च मर्यादापुष्टिभेदेन द्वेषा । तत्रादौ
मर्यादायामुच्यते । इहायमाश्रयो ज्ञेयः । नायमात्मा प्रवचनेनेति
श्रुखा भगवद्वरणातिरिक्तसाधनिरासः क्रियते पुरुषोत्तमप्राप्तौ ।
एवं ससक्षरब्रह्मज्ञानस्य तत्साधनत्वे उच्यमाने तद्विरोधः स्यात्
तेनैवमेतदर्थो निरूप्यते । ज्ञानमार्गीयाणामक्षरज्ञानेनाक्षरप्राप्तिस्तेषां
तदेकपर्यवसायित्वातः, भक्तानामेव पुरुषोत्तमपर्यवसायित्वातः ।
तदुक्तं भगवद्गीतामु, एवं सतत्युक्ता य इति प्रक्रने, मय्यावेक्य
मनो ये मां, ये त्वक्षरमंनिर्देक्यम् । श्रीभागवते च, भक्ताऽहमेकया प्राह्मः, तस्मान्मद्भक्तियुक्तस्येत्युपक्रम्य, न ज्ञानं न च वैराम्यं

भोतीति पदावृत्तेश्चापत्या क्लिष्टं किमित्याद्रियत इत्यत आहुः। \* त-त्प्राप्तिरित्यादि \*। \* आदाविति \*। ब्रह्मविदित्यनेन मर्यादामार्गी-यस्योपकान्तत्वादादौ मर्यादायामङ्गीकृतस्य, यो वेदेत्यनेन ग्रन्थेन व्यवस्थोच्यते । तदेव विवृण्वन्ति । \* इहायमाशय इत्यादि \* । \* इहोति \* । अस्मिन् व्याख्यानपक्षे । \* नायमात्मेत्यादि \* । अत्र प्रवचनपदं वेदे रूढं, तदत्र वाच्यतासम्बन्धेन तदुक्तसाधनान्यप-**रुक्षय**ति । मेधा धारणावती बुद्धिः, सा च पुरुषनिष्ठस्वाभाविक-साधनानि श्रुतं चागान्तुकानि । एवं भगवद्वरणानिरिक्तसाधननि-रासः क्रियतं इत्यर्थः। \* एवं सतीति \* । पुरुषोत्तमप्राप्तेर्वरणैक-लभ्यत्वे सति। \* उच्यमाने इति \*। प्राञ्जलतयोच्यमाने । \* त-द्विरोधः स्यादिति \*। नायमात्मेति श्रुतिविरोधः स्यात् । नन्वस्त्वे-वं निरूपणं तथापि पूर्वोक्तदोषाणां तु न परिहार इत्यत आहुः। \* ज्ञानेत्यादि \* । \* तदेकपर्यवसायित्वादिति \* । मुण्डके धनु-र्गृहित्वेति मन्त्रे, लक्ष्यं तदेवाक्षरं सोम्य विद्धीति श्रावणात् तत्कत्-न्यायेन तेषां तदेकपर्यवसानात् । तथाच वाक्यभेदपदावृत्तिश्च नात्र दूषणमित्यर्थः । नन्वेवमक्षरप्राप्तावपि अक्षरस्य पुरुषोत्तमप्रत्या-सम्नत्वातः तत्र्याप्तिरपि कुतो नाद्रियत इत्यत आहुः। \* भक्तानामि-त्यादि \*। नतु भवत्वेवं तथापि कर्त्रपेक्षादोषः कथं परिहार्य इत्य- प्रायः श्रेयो भवेदिहेसादिना । तथाच ब्रह्मीवदं चेद् भगवान दृ-णुते तदा भक्तिरुदेति । तत्प्रचुरभावे सति स्वयं तद्द्वदि प्रकटी-भविष्णुः स्वस्थानभूतं व्यापिवैकुण्डं तद्गुहायां हृदयाकाशे प्रक-टीकरोति तत् प्रमव्योमशब्देनोच्यते । अलोकिकप्रयोगेण त-स्यालौकिकत्वं ज्ञाप्यते । यथा स्वस्थापितं वस्त्वनक्यं द्र्शनयोग्यं भवति तथात्र भगवानपीति ज्ञापनाय निहित्तिमत्युक्तम् । तथाच परमाप्नोतीति पद्विद्यतिष्ठपत्वादस्य गुहायां परम व्योमिन नि-हितं यो वेद स, नास्य प्राणा उत्क्रामन्तीहैव समवलीयन्ते ब्रह्मेव सन् ब्रह्माप्येतीति श्रुत्युक्तरीसा परमाप्नोतीसर्थः सम्पद्यते । अथ श्रुद्धपुष्टिमार्गेऽङ्गीकृतस्य व्यवस्थामाह, सोऽक्तुत इसादिना । अ-वाऽयमभिसन्धः । यथा स्वयंप्रकटीभूय लोके लीलां करोति

त आहु: । \* तथाचेत्यादि \* । तस्येति \* । परमञ्योमकपस्याक्षरस्य । \* अस्येति \* । निहितमित्यादिवाक्यस्य । तथाच यः पूर्वकर्ता उक्तस्तस्येव वरणेन भक्तिप्राप्तौ भगवद्धामत्वेनाक्षराविर्भावे
पुरुषोत्तमप्राप्तिर्भवतीति तेनैव कर्जाकाङ्क्षापूर्तिरिति न कोऽपि
दोष इत्यर्थः । तथाचैवं विहितं यो वेद साऽइनुते अर्थात्तमवाइनुते
प्राप्तोति । नन्वेतावता व्याख्येयस्य यञ्जुषो विवरणे सिद्धे सर्वाद्
कामानिति शेषस्य कि प्रयोजनमित्यत आहुः । \* अथेत्यादि \* ।
तथाचाऽस्मिन् पक्षे सोऽइनुत इति कियापद्स्य सम्वन्ध इतिवोधनाऽर्थमवतारणे सोऽइनुत इत्यपि संगुहीतम् । तथाचायं शेषः पुष्टिमार्गीयफलबोधनार्थः । तथा सत्येवं श्रुतियोजना । अत्राऽइनुते
इति कियापदं संयोगपृथक्त्वेन त्रिधा सम्बन्धते । सत्यं ज्ञानमनन्तं
ब्रह्म यो वेद, सोऽइनुते । सान्निध्यात्तादशमक्षरं ब्रह्मैव प्राप्नोतीत्यर्थः ।
यः पुनर्वरणसहकृतो गुहायां परमे व्योमन् निहितं परं ब्रह्म पुरुषोतमं वेद सोऽइनुते अर्थात्तं पुरुषोत्तममेवाऽइनुते । ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येतीति श्रुतिबलात् पुरुषोत्तमसायुज्यं प्राप्नोतीत्यर्थः । यः पुनः पूर्व-

तथाऽसनुग्रहवशात स्वान्तःस्थितमपि भक्तं मकटीकृस तत्स्नेहाति-शयेन तद्वशः सन् स्वलीलारसानुभवं कारयतीति स भक्तो ब्रह्म-णा परब्रह्मणा पुरुषोत्तमेन सह सर्वान् कामानश्नुत इति । चका-रादुक्ता श्रुतिः स्मृतयश्च संग्रह्मन्ते । एवं सित ज्ञानमार्गीयाणा-मक्षरप्राप्तिरेव, भक्तानामेव पुरुषोत्तमप्राप्तिरिति सिद्धम् ॥ १७ ॥

इति श्रीवेदव्यासमतवर्त्तिश्रीवल्लभाचार्यविरचिते ब्रह्मसूत्रा-ऽणुभाष्ये चतुर्थाऽध्यायस्य तृतीयः पादः समाप्तः ॥ ४ ॥ ३ ॥

मक्षरब्रह्मवित् ततस्तिविहितपुरुषोत्तमवित् पुरुषोत्तमे लीनोऽसमगिवितलीलारसानुभवः सं चद्तिकृपया शुद्धपुष्टिमार्गे वृतः सन्
विपश्चिता ब्रह्मणा पुरुषोत्तमेन सह सर्वान् कामानद्द्यते । नथाचात्र
ब्रह्मविद्सतो वरणसहकृतस्य ततो मक्तिसहकृतस्य क्रमिकैव व्यवस्या बोध्यते । सौत्रस्य चकारस्य प्रयोजनमाहुः । \* चकारादित्यादि \*। अतो ज्ञानभक्तिमार्गीययोरुक्तविशेषस्य श्रुत्येव दर्शनाश्रेका व्यवस्था, किन्त्करीतिकाविशेषदर्शनाद् विशेषवत्येव सेत्यर्थः
सिद्धः ॥ पतेनाऽहंत्रहोपासकानां सायुज्यं, पृथग्त्रहोपासकानां भकानामेव परप्राप्तिस्तत्कतुन्यायादिति सिद्धं श्रेयम् ॥

अन्ये तु-अप्रतीकालम्बनसूत्रशेषत्वनेदं सूत्रमङ्गीकुर्वन्ति । अप्रतीकालम्बनसूत्रस्य चैवमधमाहुः—
तत्र प्रतीकालम्बनान् वर्जयित्वा ब्रह्मकत्नब्रह्मकत् श्र सर्वोनन्यान्
विकारालम्बनान्नयतीति बादरायण आचार्यो मन्यते । उभयथा अदोषात् । अनियमः सर्वेषामिति तार्तीयोकं सूत्रे श्रुतिस्मृतिभ्यां सर्वे-षामेव ब्रह्मलोकगत्युपपादनात् । तत्कतुश्च । अस्योभयथाभावस्य समर्थको हेतुर्दृष्टव्यः । यो हि ब्रह्मकतुः स ब्रह्मेश्वर्यमासीदेदितीष्यः ते तं यथायथोपासते तदेव भवतीति श्रुतेः पश्चामिविद्यायां ब्रह्मप्रानित्रश्चाणं त्वाहत्यवादत्वाद् उत्सग्वाभकम् । अतस्तद्भावे औसर्गि-केन तत्कतुन्यायन ब्रह्मकतुनामेव तत्प्राप्तिनेतरेषामिति शाङ्करमतं

तदसङ्गतिमिति प्रागेवोक्तम॥भास्कराचार्योस्तु, मनआद्युपासनानां प्रतिकत्वमेवाङ्गीकृत्य तदालम्बनव्यतिरिक्तान् कार्यव्रद्धणो हिरण्यगर्भस्यापासकान् परव्रद्धोपासकांश्च नयति।तत्र हेतुः। उभयथा दोषात्
तत्रापि हेतुः। तत्क्रतुश्चेति। तथाचैकत्वभावनया आत्मकृतुः परमात्मानं प्रति। द्वैतकृतुश्च कार्यं ब्रह्मोति। नच द्वैतोपासकानां कथं
कार्यव्रद्धप्राप्तिरिति शङ्क्षम् । पश्चाग्निविद्यायां, शुद्धः पूतः पुण्यलांको भवतीति श्वतः। नच, परं जीर्मानिरिति सूत्रे परब्रह्मगा एव ब्रह्मपदार्थत्वेन निश्चितत्वाद् द्वैतोपासनायां तदनङ्गीकारे पूर्वापरिवरोध
इति शङ्क्षम् । कममुक्तिसदोमुक्तिभदेन मुक्तेद्वैविद्याद् द्वैतोपासकानां हिरण्यगर्भप्राप्त्यनन्तरं बहुकालेनोद्येपरप्राप्तिः, साक्षाद्ब्रह्मोपासकानां तु शीव्रं तत्प्राप्तिरित्यविरोधादित्यादुः। अत्र मनआद्युपासनानां प्रतीकत्वमनुपाद्यम्॥

रामानुजाचार्योस्तु—इतः पूर्वसूत्रे, अश्व इव रोमाणि विधूय पापं चन्द्र इव राहुमुखात प्रमुच्य धूत्वा शरीरमकृतं कृतातमा ब्रह्मलोकमिसम्भवानीति श्रुत्या सम्भाव्यब्रह्मलोकस्य अकृतत्वश्रावणात् सर्ववन्धविनिर्मोकस्य च साक्षाच्छ्रावणात् परब्रह्मलोकस्य
नित्यत्वमङ्गीकृत्याऽस्मिन् सूत्रे उभयथा चिति पाठमङ्गीकृत्य मनआद्युपासनानां पूर्ववदेव प्रतीकत्वं चाङ्गीकृत्य, अप्रतीकालम्बननयनप्रतिज्ञायां हेतुमुभयथादोषमेवं व्याकुर्वते । कार्यब्रह्मोपासकनयनमात्रनियमे, अस्माच्छरीरात् समुत्थाय परं ज्योतिकपसम्पद्यत्यादिकाः
श्रुतयः कुष्येयुः । परब्रह्मोपासकनयनमात्रनियमे च पञ्चाग्निविदो
नयनश्रुतिः कुष्येदित्युभयस्मिन् पक्षे दोषः स्यात् । तस्मादुभयविधान्नयतीति । तत्कतुश्चेति भागस्य च, तत्कतुस्रथोपासीनसर्थेव
प्राप्नोतीत्यर्थ इत्यादुः । तेन तन्मतेऽपि मनआद्युपासनानां प्रतीकत्वमात्रमवानुपादेयम् ॥

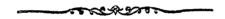
तन्मतचौरस्तु तद्वदेव सूत्रं व्याख्याय, विष्णुद्वेषाद्, ऋतं सत्यं परं ब्रह्मोत महानारायणोपनिषन्मन्त्रं, परात् परतरो ब्रह्मा तत्परात् परतरो हिरः। तत्परात् परतरो हीश इति शिवसङ्कृष्पमूक्तमन्त्रं, नारायणं परं ब्रह्मोति च महोपनिषन्मन्त्रं, विश्वाधिको छद् इति श्वे-ताश्वतरमन्त्रश्चोपन्यस्य, त्रिलोचननीलकण्ठादिविशिष्टमुमया शवलिन्तमेव परमेश्वरक्षपमुवाद। तद्सङ्गतमः। महानारायणोपनिषदि अन

णोरणीयानित्यनुवाके महिमानमीशिमत्युक्त्या ईशस्य परमेश्वरिवभूतित्वेनेव सिद्धत्वात् । ऋतं सत्यमिति मन्त्रस्य नारायणानुवाकोकांपासनप्रकारबोधनाय रासलीलास्यमगत्रत्वकपनिकपकत्वेन नारायणपरं ब्रह्मोति मन्त्रस्य च प्रथमान्तनारायणपद्प्रायपाठसंदृष्टत्वेन,
परात्परतर इति मन्त्रस्य च स्कारम्भे, येनेदं भृतं भुवनं भविष्यत्परिगृहीतेन सर्वे, येन यज्ञस्तायते सप्तहोता तन्मे मनः शिवसङ्कव्पमस्त्वाति मनसस्तथात्वं प्रक्रम्य पठिततया तन्माहात्म्यबोधकत्वेन मनसश्चानन्ववल्यां ब्रह्मानन्दात्मकत्वेन सिद्धतया तत्र शिवमाहात्म्यवाधकताया अश्वस्यवचनत्वेन, विश्वाधिक इति श्वेताश्वतरतृतीयाध्यायमन्त्रस्य च केवलब्रह्मस्वरूपमुपक्रम्य पठितत्वेन त्रिलोचनादिवैशिष्ट्यस्यानुक्तत्वेन तद्भिमतक्तपाबोधकत्वेन तदुक्तानां
सर्वेषामेव मन्त्राणां तदुक्तार्थानुपप्रमकत्वात् । इदं यथा तथा प्रदुसंऽस्माभिर्निपुणतरमुपपादितमिति नात्र प्रपञ्चयते॥

माध्वास्तु—प्रतीकं देह उद्दिणे येषां तत्रैव द्रांनम्। न तु व्याप्तत्या कापि प्रतीकालम्बनास्तु ते। अप्रतीका देवतास्तु ऋषीणां शतमेव च। राक्षां च शतमुद्दिष्टं गन्धवादिशतं तथा। एतेऽधिका-रिणो व्याप्तिद्शंनेऽन्ये न तु कचित्। अयोग्यद्शेने यत्नाद्भंशः पूर्व-स्य चापि तु। अप्रतीकाश्रया ये हि ते यान्ति परमेव तु। स्वदेहे ब्र-झहण्यैव गच्छेद् ब्रह्मसलोकताम्। ब्रह्मणा सह सम्प्राप्ते संहारे परमं पद्मिति गारुडवाक्यान्युग्न्यस्य काँश्चित् कार्ये काँश्चित् परं नय-ति। उभयपक्षोक्तदोषात्। परप्राप्तिपक्षे गत्यनुपपत्यादिदोषणामुक्तत्वादि-त्वात्। कार्यप्राप्तिपक्षे च ब्रह्मशब्दाऽमुख्यत्वादिदोषाणामुकत्वादि-त्येत्रमाहुः। तत्र गत्यनुपपत्यादिदोषाणामदृष्टादिना भाष्ये प्व परिहृतत्वादुद्दाभीना वयम्।

विशेषदर्शनसूत्रे च, यावस्राम्नो गतं तत्रास्य कामचारो भवतीत्या-दिश्रुतिर्नामादिप्राणपर्यन्तेषु प्रतीकोपासनेषु फलविशेषं च दर्शयती-ति प्रतीकालम्बनान् वर्जयित्वा नयतीति सिद्धमिति शङ्करमास्कर-रामानुजाचार्या आहुः। तत्तु मनोनामाद्यपासनानां प्रतीकतानिराकरं-णेन फलविशेपभवनस्य च भगविद्वच्छया भगविद्वश्रुतित्वात् साध-नेनैव निरस्तम्। यत्तु शैवो, विष्णुलोकापेक्षया शिवलोके विशेषं द-र्षायतीत्याह । तद्पि प्रहस्ते निषुणतया दृषितमिति ततोऽवधेयम् । भाष्यास्तु—अन्तःप्रकाशाः बहिःप्रकाशाः सर्वप्रकाशाः देवाः वा सर्वप्रकाशा ऋषयोऽन्तःप्रकाशाः मानुषा एव बहिःप्रकाशा इति काचिच्चतुर्वेदशिखाश्रुतिर्विशेषं द्शेयतीत्याहुः । तत्रापि श्रुतेरप्र-सिद्धत्वादुदासीना चयम्॥ १७॥

इति श्रीमद्वल्लभाचार्यचरणनखचन्द्रनिरसहृद्यध्वान्तस्य श्रीपीताऽम्बरात्मजस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ भाष्यप्रकाशे चतुर्योध्यायस्य तृतीयः पादः॥ ४॥३॥



## अथ चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थः पादः।

## सम्पद्याविभीवः स्वेन शब्दात् ॥ १ ॥

ब्रह्मितदाम्नोति परिमत्युपक्रम्य सोऽक्तुते सर्वात् कमान् सह ब्रह्मणा विपश्चितित तैत्तिरीयके पठचते । तत्रेदं सांन्द्ह्यते-िकम-न्तःस्थित एवाक्तुते, उत पुनर्ज्जन्म प्राप्येति । तत्राऽन्यस्त्ततुपप-नः । न स पुनरावर्त्तते । तेपामिह न पुनरावृत्तिरस्तीसादिश्चृति-विरोत्रात कर्मामावचेति प्राप्ते प्रतिवद्ति । सम्पद्य ब्रह्मसम्पद्यापि स्थितस्य जीवस्य प्रभोरत्यनुग्रहवशात् ख्रह्म्पात्मकमजनानन्ददि-

सम्पद्याविमीवः स्वेन शब्दात्॥ द्वितीये पादे सद्योमुक्तिक्रममुक्त्योः प्रकारं दर्शितस्तद्नु तृतीये क्रममुक्तौ प्राप्यस्वरूपं प्रातित्रकारं च दर्शियत्वा समाप्तौ ज्ञानमार्गीययोः सद्योमुक्तावण्यक्षरप्राप्तिपुरुषोक्तमप्राप्तिरूपः फले विशेषोऽस्तीति दर्शितम्। इदानीं तत्युरुषोक्तमप्राप्तिरूपं फले कथमनुभवतीत्यतस्तत्प्रकारः, कीदृशं च
पुरुपोक्तमस्य खरूपमित्यतस्तत्प्रकारश्चेत्येतद्सिम् पादे विचार्यत इत्याशयन सूत्रमुपन्यस्य विचारमारभन्ते। \* ब्रह्मचिद्तित्यादि \* ।
\* तत्रेदं सन्दिद्यत इति \*। यद्यन्तःस्थितोऽइनुते तद्या स इति भोगस्वातन्त्र्यवोधकप्रथमाविभक्त्यनुपपितः। ब्रह्मणि लये भदाऽभावात्। यदि वार्ह्मूत्वा तदा आवृत्त्यापत्त्या परप्राप्तेमुक्तित्वभङ्ग इत्युभयथाऽपि दोषादश्नुत इति विवरणं सन्दिद्यत इत्यर्थः।

पूर्वपक्षमाहुः । \* तत्रत्यादि \* । तथाच ब्रह्मलोकसम्पत्तौ यत्र पुनरावृत्त्यभावस्तत्र साक्षाद्बद्धप्राप्तानां कुतस्तत्सम्भावनेत्यपुन-रावृत्तिश्रुतिविरोधापेक्षया विभक्त्वर्थमात्रवाधस्य स्वरुपदाषत्वाद्-न्तरित्येव युक्तमिति प्राप्ते तथेत्यर्थः । सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति । \* सं-पद्यत्यादि \* । \* ब्रह्म सम्पद्यति \* द्वितीयपादोक्तरीत्या वागादीनां

स्सायां तत्कृत आविर्भावो भवसेव। भगवदधीनत्वज्ञापनायास्य तत्र कर्तृत्वं नोक्तमः । ननूक्तं न स पुनरावर्त्ततः इसादिश्रुतिविरोधः कर्माभावश्च वाधक इसत आह । स्वेनेति । स्वश्च इदोऽत्र भगव-द्वाची । तथाच भगवत्स्व रूपवेलनैवाविर्भाव इसर्थः । एवं सत्यु-क्तश्रुतिर्मर्यादामार्गविषयिणीति न विरोध इति भावः । तेषामिह मपश्चे न पुनराद्यिरस्तीति हि श्रुतिराह । लीलायाः मपश्चाती-तत्वं त्वे तत्राविर्भावस्य निषेधाविषयत्वादिष न विरोधः । अत्र ममाणाकाङ्कायामाह । शब्दादिति । सोऽञ्चते सर्वान कामान

प्राणानां ब्रह्मणि लयोत्तरं, ब्रह्म वेद ब्रह्मैव भवति, ब्रह्मैव सन् ब्रह्मा-Sप्येतीति श्रुत्या ब्रह्मणा सहैकीभावं प्राप्य । \* आविभीव इति \* । स्वस्य ब्रह्माभिन्नतयाऽनुभवविषयत्वयोग्यना । \* अस्य तत्र कर्नुत्वं नोक्तमिति \*। जीवस्याविभीवकर्तृत्वं नोक्तमः। स्वेनेति पदमवः तायं ज्याकुर्वन्ति \* निवत्यादि \* । भगवत्स्वरूपवलंनैवाविभाव इति \*। छान्दोग्ये भूमविद्यायां तस्य ह वा पतस्यैवं पदयत एवं म-न्वानस्यैवं विज्ञानत आत्मतः प्राण इत्याद्यपक्रम्य, आत्मत आविर्भा-वतिरोभावावात्मतोऽन्नमित्यादिश्रावणात्तस्य ब्रह्मसम्पन्नस्यापि ब्रह्म-स्वरूपबलेनैवाविर्भावः । एवं हेत्वन्तरकथनेन कर्माभावात्मकमावि-भीवबाधकं परिहतम् । एतेनैवापुनरावृत्तिश्रुतिविरोघोऽपि परिहत इत्याद्वः। \* एवं सतीत्यादि \*। न विरोध इति \*। विषयभेदान्न विरोधः । नतु तर्हि पुष्टिमार्गस्य मर्यादामार्गापेक्षया जघन्यत्वाप-त्तिरित्यत आहुः । \* तेषामिहेत्यादि \*। यद्यपि न स पुनरावर्तत इति श्रुताविह नेति विशेषो न श्रूयते तथापि पश्चामिविद्यायामिसपु-रुपविद्यायां च तेषामिह न पुनरावृत्तिरस्तीति, इमं मानवमावर्त्त नावर्त्तन्त इति च यथायथं श्रावणादस्मिन् लैंकिके प्रपश्चे पुनरा-वृत्त्यभावमाह, न तु नित्यायां भगवल्लीलायामपीति श्रुतिविरोधा-Sभावाच पुष्टिमार्गे कथमनावृत्तिसिद्धिरित्यतो हेतुं वदतीत्यादायन अवतारयन्ति । \* अत्रेत्यादि \* । व्याकुर्वन्ति । \* सोऽश्वुत इत्या- सह ब्रह्मणा विपश्चितेति श्रुतिः पुरुषोत्तमेन सह सर्वकाममोगं व-दित । स च न विग्रहं विना सम्भवतीति श्रुतिबळादेव तथा म-न्तव्यमित्यर्थः ॥ १ ॥

हेत्वन्तरमाह ।

#### मुक्तः प्रतिज्ञानात् ॥ २ ॥

अत्रोपक्रमे, ब्रह्मविदामोति परमिति वाक्येन परमाप्तिलक्षणां मुक्ति मितज्ञाय हि तद्विद्यतिरेव सोऽक्तुत इसादिना क्रियते । तेन पुष्टिमार्गीयमुक्तिरूपत्वमेव तस्याज्ञनस्य सिद्ध्यत्यतोऽपि हेतोस्तदाविभीवस्य न लौकिकत्वं, न चाद्यत्तिरूपत्विमसर्थः ॥२॥

दि \*। तथाच पुरुषोत्तमे अक्षरापेक्षया परत्वस्य मुण्डके आवित-त्वादक्षरे भगवद्धामत्वस्यापि तत्र आवणात् तैत्तिरीये प्रजाह्मपत्व-स्याऽपि आवणात्तस्य छीळास्यानतायामत्रोक्तौ भोगोऽक्षरे सिद्ध-ति। भोगश्च विग्रहमन्तरेणानुपपद्यमानो विग्रहमाक्षिपतीति भोगवो-घकवाक्यह्मपः शब्द पवात्र तदाविभीवे प्रमाणिमित्यर्थः॥१॥

मुक्तः प्रतिज्ञानात् ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* हेत्वन्तरमाहेति \*। ननु ब्रह्मसम्पत्तिरेव मुक्तिरिति सम्पन्नो मुक्त, आविभावस्तु
विभागे सित व्युष्टारणाद् भवति । तथा सित सृष्ट्यादाविव वन्ध
एव सम्भावित इति कथमाविभावस्य मुक्तिकाटौ प्रवेश इत्याकाङ्कायाम् अत्र भगवतः सकाशाद्धिभज्य यो जीवस्याविभावस्याऽलौकिकत्वेऽनावृत्तिकपत्वे चैतत्प्रकरणोक्तं हेत्वन्तरमाहेत्यर्थः ।
व्याकुर्वन्ति । \* अत्रेत्यादि \*। \* परप्राप्तिलक्षणामिति \*। ब्रह्मविदः परप्राप्तिलक्षणाम् । तथाच प्रतिज्ञानाद् उक्तवाक्ये मुक्तेः प्रतिक्षानाद् यस्याविभावः प्रतिपिपाद्यिषितः स मुक्त इति सूत्रयोजना ।
तथा सित तस्याऽऽविभावस्य न लौकिकत्वं, नचाऽऽवृत्तिकपत्वमिल्यथः॥ २॥

#### आत्मा प्रकरणात्॥ ३ ॥

नतु परस्य ब्रह्मणो निर्मुणत्वाद कामभोगस्य गुणसाध्यत्वा-त्सह ब्रह्मणेसत्र ब्रह्मपदं सगुणतत्परमतो न तस्य मुक्तिरूपत्विम-सत आह । अत्र ब्रह्मपदेनात्मा व्यापको मायातद्गुणसम्बन्ध-रिहतो यः स एवोच्यते । कुतः! प्रकरणात् । ब्रह्मविदामोति परिमत्युपक्रम्य तत्पाठाद् गुणातीतस्यैवैतत्पकरणिमिति तदेवात्र ब्रह्मशब्देनोच्यत इत्यर्थः ॥ ३॥

#### अविभागेन दृष्टत्वात् ॥ ४ ॥

नतु ब्रह्मविदाप्नोति परिमिति भिन्नं वाक्यम्, ऋग्मिन्नाऽतो नैकं मकरणिमिति सगुणमेव तत्र ब्रह्मपदेनोच्यत इत्याशङ्का प्रति-वदति । पूर्ववाक्येन समिवभागेनैवेयम् ऋक् पिठता, न तु विभा-गेन । कुतः । दृष्टत्वात् । ब्रह्मविदिति वाक्यानन्तरं तत्पूर्वोक्तमर्थे प्रतिपाद्यत्वेन(ऽभिमुखीकुसैपर्यक्तेति श्रुतिर्द्वक्यते । तदेषाभ्युक्ते-ति । तेन पूर्ववाक्योक्तार्थमधिकुसैवर्युच्यत इति गुणातीतमेव तद-व्र वाच्यमिसर्थः ॥ ४ ॥

आतमा प्रकरणात् ॥ स्त्रमवतारयन्ति । \* निवत्यादि \* । \* तस्येति \* । ब्रह्मणा सह भोगस्य व्याकुर्वन्ति । \* अत्र ब्रह्मेत्या-दि \* । \* तदेवेति \* । परपदेनोक्तं गुणातीतमेव । तथाच कार्य-कथने जगत्कारणत्वेन स एव परिचायितव्य इति व्यापकत्वेऽपि विरुद्धधर्माश्रयत्वाद्यथा सृष्ट्यादिकं स करोति, तथा तं भजना-ऽऽनन्ददानायाविभीव्य भोगमपि कारयतीति न तेन कार्येण तस्या-विभीवस्य मुक्तिकोटिगत्वभङ्ग इत्यर्थः ॥ ३॥

अविभागेन इष्टत्वात् ॥ अवनारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । \* अत इति \* । वाक्यचोंः परस्परापेक्षाबोधकपदाभावात् । व्या-कुर्वन्ति \* पूर्ववाक्येनेत्यादि \* अर्थस्तु स्पष्टः । तथाच वाक्यचीं-

#### ब्राह्मेण जैमिनिरुपन्यासादिभ्यः ॥ ५ ॥

पूर्वेण मुक्तो जीवो भगवदनुग्रहातिशयेच्छातो बहिराविर्भूतो गुणातितेन पुरुषोत्तमेनेव सह सर्वान कामानश्तुत इति सिद्धम् । अथ तत्रवेदं विचार्यते । आविर्भृतो जीवः माक्ततेन शरीरेण भुङ्क्क, उतामाक्रतेनेति । तत्र भोगस्य छौिककत्वे तदायतनस्यापि ताहशेनैव भवितव्यमिति मन्वानं मसाह । ब्राह्मेण ब्रह्मसम्बन्धिना ब्रह्मणा भगवतेव स्वभोगानुद्धपतया सम्पादितेन सस्बद्धानानन्दात्सकेन शरीरेण पूर्वोक्तानश्तुत इति जैमिनिराचार्यो मनुते । तत्र हेतुरुपन्यासादिभ्य इति । ब्रह्मविद्। प्रोति पर्गमिति ब्रह्मविदः पर्माप्ति मतिज्ञाय तदर्थस्यैवोपन्यासोऽग्रिमयर्चा क्रियते, सोऽतश्तु इसादिना । तथाच परमाप्तेम्भिक्तिद्धपत्वाद पृष्टिमार्गीयायास्तस्या एवंद्धपत्वादक्षरब्रह्मणः पुरुषोत्तमायतनद्धपत्वात्त्वात्त्मकमेव शरीरं

र्मध्ये तादकपदाऽभावेऽपि ऋक्त्रयोजनबोधके मध्यमवाक्येऽपेक्षावाः धकपदसत्त्वात्त्रथेत्यर्थः ॥ ४ ॥ १ ॥

ब्राह्मेण जैमिनिरुपन्यासादिश्यः ॥ अत्र पूर्वसूत्रद्वये भगवद्व-तेन वित्रहेण जीवस्य परमाप्तिरूपो मोगः सिद्धः । अग्रिमस्त्रद्वये भगवतश्च परमपुरुषत्वं सिद्धम् ।

तत्र पूर्वस्त्रद्वये यो विग्रहः सिद्धस्तं पूर्वे विचारयतीत्याशयेन पूर्वस्त्रद्वयसिद्धमनुवदन्तः स्त्रमवतारयन्ति । \* पूर्वेणेत्यादि \* । पूर्वेणेति \* आद्यस्त्रद्वयेन । अथ तिसद्धग्रत्तरं तिसम्नेव वाक्या-थें वश्यमाणविचार आरभ्यते इत्यथः । पूर्वपक्षार्थः स्फुटः । सिद्धा-न्तं व्याकुर्वन्ति । \* ब्राह्मेणेत्यादि \* । ब्रह्मसम्बन्धिनेत्यस्य विवरणं \* ब्राह्मणेत्यादि \* शरीरेणेत्यन्तम् \* । \* उपन्यासादिभ्य इति \* । उपसमीप न्यासः कथनं विवरणमिति यावत् । स आद्येषाम् । तद्गुणसंविज्ञानः । ते उपन्यासादयस्तेभ्यः । तद्तिद्ववृण्वन्ति । \* ब्रह्मविदित्यादि \* । \* एवं कपत्वादिति \* । सर्वकामाशनक्प-

तस्य वक्तुमुचितं, न तु प्राकृतम् । एतद्वोधनायैवाग्रेऽन्नमयादीनि विभूतिरूपाण्युक्तानि । भक्तशरीरे प्रतीयमानानामर्थानां विभूति-रूपत्वेन ब्रह्मात्मकत्वं तेन साधितं भवति । इद्मेवादिपदेन बहुव-चनेन च ज्ञाप्यते । एतदानन्दमयाधिकरणे प्रपश्चितमतो नाऽत्र

त्वात् । नतु ब्रह्मभावं विना मुक्त्यभावाज्ञाते च तस्मिन् व्यापकत्वा-दिवदानन्दाविभीववच पूर्वसिद्धाकारस्याप्याविभीव उपन्यासः श्रुतेरप्युपपत्तौ भोगार्थे ब्राह्मशरीरस्याङ्गीकारो न प्रामाणिक इत्यत आहु: \* पतिदित्यादि \* । शरीरस्याक्षरात्मकत्ववाधनायैव ऋगुक्तो-पन्यासानन्तरम् अन्नमयादीनि विभूतिकपाणि पुरुषविधत्वेन ब्रह्म-त्वेन, ब्रह्मत्वेनोपास्यत्वेन चोक्तानि । तस्य फलं भक्तशरीरे प्रतीय-मानानामधीनां पृथिव्यादीनां गन्धादीनां च विभूतिरूपत्वेन ब्रह्मात्म-कत्वं तेन कथनेन साधितं भवति । इदं श्रीतमुपादानमेव आदिपः द्बहुवचनाभ्यां बाष्यत इत्यर्थः। \* प्रपश्चितमिति \* । तन्निरूपक-स्यापि तत्तुव्यफलत्वमित्यनेन वर्णकान्तरेण च प्रपश्चितम् । तथा-चाग्रेऽसमयादिनिरूपणवलादेवमुच्यतेऽतः सृष्ट्यादौ यो भगवदा-कारितरोहितस्तस्यैवैवमाविभविऽपि दित्सितफलानुभवयोग्यरूपेणा-विभीवादुक्तप्रकारकस्थूलकपस्येवाविभीवान्नाप्रामाणिक इति भावः। इदमेव, स्वरूपेणावतारेणेति सार्द्धेन पुष्टिप्रवाहमर्यादाप्रनथे उक्त-म् । एवञ्च जीवस्य व्यापत्वादिषु भगवद्धर्मेष्वानन्दे चाविर्भृते स-श्चिदानन्दात्मके देहेऽक्षरात्मके सम्पन्ने यो लीलारसानुभवः स निरुपम इति, स एव सेवाफले, महान् भोगः प्रथमे विशते सदेत्य-नेनोक्त इति ब्रेयम् । ननु मान्त्रवर्णिकसुत्रेऽन्नमयप्राणमययोर्बोद्या-भ्यन्तरलौकिकव्यवहारक।रणत्वेन लांकत्वं मनोमयस्य च वेदत्वं तद्भाष्ये प्रत्यपादीति विभूतित्वादिकथनं तद्भिरुद्धमितिचेन्न । श्रुतौ परस्मादानन्दरूपात सृष्टिः प्रकान्तेति सा सृष्टिरितरोहितानन्दा भ-वति । कारणस्य समन्वयात् । कार्यत्वाश्चेषत्तिरोभावेऽपि । अन्य-था व्यवहारभङ्गेन लीलाया असिद्धेः । एवं सति तादृश्यं सृष्टौ तत्तदुःयवहारकारणीभृतस्य विभृतिकपस्यैवौचित्यंन तह्यौिककवै-दिकव्यवहारे कारणपदेन तस्यैव सूचनाविरोधात । मतकथनप्र- युनरुच्यते । यत्र कर्मवादी जैमिनिरेवं मनुते तत्रान्येषामेवमङ्गीकारे किमाश्चर्यमिति ज्ञापनाय तन्मतोपन्यासः कृतः ॥ ५ ॥

चितितन्मात्रेण तदात्मत्वादित्यौडुळोमिः॥ ६॥

स यथा सैन्धवधनोऽनन्तरोऽवाह्यः क्रत्स्नो रसघन एवं वा अरे अयमात्माऽनन्तरोऽवाह्यः क्रत्स्नः प्रज्ञानघन इति श्रुतौ घनप-देन ज्ञानात्मकाविग्रहात्मत्वं ब्रह्मणो बोध्यते । अन्यथा न वदेत् । प्रयोजनाभावात् । तथाच ताहशेन सह भोगकर्त्रा ताहशेनैव भा-च्यमिति, चिति चिद्रूपे ब्रह्मणि, तन्मात्रेण चिन्मात्रेण रूपेण का-मान् सुङ्क्तो, न तु विग्रहेण । श्रुतौ जीवस्य तथात्वस्याऽनुक्तोः । पूर्णानन्दत्वाद्भगवतस्तत्सम्बन्धेन तदानन्दमनुभवतीत्यर्थः सम्प-द्यते। चिद्रात्मत्वं जीवस्य यतो नैसर्गिकमिसौडुलोमिराचार्योमनुते अश्वरीरं वा वेतिश्चितिरेताहशाऽन्यविषयिणीतिश्चेयम् ।

योजनमादुः। \* यत्रेत्यादि \*॥ ५॥

चिति तन्मात्रेण तदात्मत्वादित्यौडुलोमिः ॥ ब्याकुर्घन्ति । \* स इत्यादि \* । \* न वदेदिति \* । घनपदं न वदेत् । \* तथात्व-स्येति \* । विग्रहवन्वस्य ।

अन्ये तु चितितन्मात्रेणत्येकं पद्मङ्गीकुर्वन्तश्चिन्मात्रेणावि-भेवतीत्यर्थमाहुः। तन्मते इक्प्रत्ययान्तस्य चितिपदस्य धाती शक्ते-स्तद्थे लाक्षणिकत्वं तत्पद्व्यर्थता च।

भास्कराचार्यास्तु—चैतन्यसन्मात्रेणेत्यर्थमाहुः। तन्मते तत्प-द्वैयर्थ्यं न भवतीति पूर्वापेक्षया तत्सम्यागिति बोध्यमः । नन्वशरी-रस्य प्रियाप्रियभोगः श्रुत्या निषिध्यते, न तु सशरीरस्य, न वै सश-रीरस्य सतः प्रियाप्रिययोरपहातरस्तीति श्रुतेस्तस्य का गतिरित्यत बाहुः। \* अशरीरमित्यादि \* अशरीरं वा व सन्तं प्रियाप्रिये न स्पृ-शत इति श्रुतिस्तु प्रियपदस्याप्रियपदसमित्याहारादेतादशान्यवि-षयणी \* एतादशाद् भगवदानन्दादन्यो यो दुःखसम्भिन्न आनन्दस्त- सुक्तिदशायां तदनुभवस्य भगवदिच्छाविषयत्वाभावास्य तथा । तथाचैतदेतज्जातीयकानन्दानुभवोऽस्य भवत्विति भगवदिच्छैवः श्रुतौ कामशब्देनोच्यते ॥ ६॥

एवमप्युपन्यासात् पूर्वभावादविरोधं बादरायणः ॥७॥

परमाचार्यो वादराणस्तु नैवं मनुते। ब्रह्मविदाम्नोति पर्रामेख-स्योपन्यास एवमपि विष्रहवत्त्वेनापि कृतो यतः।तथाहि । यो वेद निहितं गुहायामिखत्र गुहाया उक्तत्वात्तस्या विष्रह एव सम्भ-

द्विषयिणीति न तिद्वरोध इत्यर्थः । \* मुक्तीत्यादि \* । \* तद्मुभ-वस्योति \* दुःखसम्भिष्ठसुखानुभवस्य । तिर्हे सुखे वैजात्याभावात् कामानिति वहुवचनस्य का गतिरित्यत आहुः । \* तथाचेत्यादि \* । तथाच ताहगिच्छानुभवे तिदिच्छाविषयस्यानन्दस्याऽप्यनुभविधन्मा-वेणैव क्रोण, न तु तत्र विग्रहस्याप्यपेक्षेति औडुलोमेर्मतिमत्यर्थः। एतेन, चैत्यस्य तत्त्वममलं मण्मिस्य कण्ठ इत्यादि स्मारितं क्षेयम्॥६॥

पवमण्युपन्यासात् पूर्वभावाद्यविरोधं वाद्रायणः ॥ सिद्धान्तं व्याकुर्वन्ति । अपरमेत्यादि ॥ । अपवित्त ॥ । अपेडुलोम्युक्तरीन्या, उपन्यासादिति हेतुं व्याकुर्वन्ति ॥ । ब्रह्मेत्यादि ॥ । तथाच यदि तन्मात्रेणोषभोगः श्रुत्यभित्रेतः स्थात्तदा वित्रहवत्त्वेनोपन्यासो न क्रियेत । यत पवमतो न चिन्मात्रमतं साधीय इत्यर्थः । नन्वत्र वित्रहाश्रवणात्कथं तथोपन्यासोऽङ्गिकियत इत्यतस्तद्वपपाद्यन्ति । ॥ तथाहीत्यादि ॥ । अतस्या इति ॥ । गुहायाः । तथाचात्र ब्रह्मविन्यदेनापरोक्षत्रह्मानवानुच्यते । तस्याद्यारीत्वे तद्व्याख्यानभूतर्के-पूर्वार्द्वे गुहापदं न वदेत् । नच तत्र साधनद्द्यापन्नस्यैव विप्रह उच्यत इति वाच्यम । यथा क्रतुरस्मिन् लोकेपुरुषो भवति तथेतः प्रेत्येव भवतीतिवद्वस्थाभेदगमकपदाद्यभावात् । वेदेत्यद्वनुत इति च समानकालबोधकपद्विरोधापातात् कामभोगस्य विप्रहतन्त्र-त्वात्त्वस्थाने सोऽदनुत इत्यादिनोक्तस्य फलस्य विरोधापत्रस्था । अतो गुहापद्व्याकोपात्तदुक्तो भक्तवित्रहाभावपक्षोऽसङ्गत इत्यर्थः ।

बात् । किञ्च । प्रथमान्तोपस्थितत्वेन प्राप्नोतीत्युक्सा च ब्रह्म-विदः परमाप्ती स्वातन्त्र्यं ज्ञाप्यते । तदेव ब्रह्मणा सहेति पदेनो-पन्यस्तम् । तेन व्रह्मणोऽपि तत्समानक्रियावत्त्वं ज्ञाप्यते । परं त्वप्राधान्येन । तथाच भक्तस्यैव कामा वक्तुमुचितास्ते च न वि-ग्रहं विता सम्भवन्ति । किञ्च । विपश्चितेति विशेषणेन विविधं पत्र्याच्चिद्रपुत्त्रमुच्यते । कामभोगोक्तिपस्ताव एतदुक्या तदुपयो-ग्वेव सर्व वाच्यम् । एवं सति भक्तविविधभावानः पश्यति स्वयं भोगचतुरश्चेत्युक्तं भवाते । एतेनापि भक्तविग्रहः सिद्धचिति । ननु विग्रहस्यागन्तुकत्वेन छौकिकत्वादछौकिकेन ब्रह्मणा भोगो वि-रुद्ध इस्रत आह । पूर्वभावादिति । भक्तप्राप्तेः पूर्वभेव भगवदि-त्सितभोगानु ६पित्रग्रहाणां सत्त्वाच विरोधः । किञ्च । उक्तश्रुति-सुत्रैः पुरुषोत्तमेन सह भक्तस्य कामभोगो निरूपितः । स याव-ताऽर्थेन विना नोपपद्यते तावान स श्रुसभिमत इति मन्तन्यम् । तथाच ब्रह्मसम्बन्धयोग्यानि शरीराणि निसानि सन्सेव । यथा ऽनुप्रहो यस्मिञ्जीवे स तादशं तदाविश्य भगवदानन्दमञ्जुत इति सर्वमवदातम् ॥ ७ ॥

उत्तराईमादाय युत्त्वन्तरमाहुः \* किश्च प्रथमेत्यादि \* तथाचौहुलामिनतं कामपद्व्याक्षोपाऽनिवृत्तेस्तद्युक्तमित्यर्थः । विपश्चित्तपदेनापि तत् साध्यन्ति \* किञ्चत्यादि \*। \* एतेनेति \* भक्तविष्ठहाभावेऽनुपपद्यमानेन भोगचातुर्यवाधकविपाश्चित्पदेन । हेत्वन्तरमधनारयन्ति । \* नन्वित्यादि \*। व्याकुर्वान्त । \* भक्तेत्यादि \*।
\* भक्तप्राप्तरिति \*। भक्तस्य भगवत्प्राप्तः । \* न विरोध इति \*।
आगन्तुकत्वलीकिकत्वाभ्यां कृतोऽपि चिन्मात्रत्वब्राह्मशरीरवत्त्वयोविरोधो न । तथाचैतेहेतुभिर्विष्ठहवत्त्वस्याविरोधं मन्यत इत्यर्थः ।
सिद्यमादुः । \* किञ्चेत्यादि \*। \* सन्त्यविति \*। पुत्तिलकावद्भगधनमन्दिरे भगवद्मात्मकानि सन्त्यवः \* आविद्येति \*। अयं मम

देह इत्यभिमानं कृत्वा । तथाच श्रुतार्थापत्तिसिद्धत्वान्न सन्देह इत्य-ूर्थः । नतु सुत्र एतद्वाधकपद्रामावादेतस्यैतद्विययवाक्यत्वं कथमव-गन्तुं शक्यत इति चेत्। अर्थवलादिति वदामः । तथाहि । अस्मिन् चरणे मुक्तस्य फलानुभवप्रकार उच्यते। मुक्तिस्तु न यावद्दः खात्य-न्ताभावमात्रक्षपाऽपि तु निरवधिसुखात्मकब्रह्मशांत्ररूपा, तछोका-दिप्राप्तिकपा च । तैत्तिरीयोपनिषदि ब्रह्मणः सायुज्यः सलोकता-माप्रोतीति श्रुतौ द्वयोः श्रावणात् । पुराणंऽपि सालोक्यसार्षिसामी-प्यसाद्भव्येकत्वमप्युतेति प्रकारभेदकथना । सा च यथाधिकारं सदः, क्रमेण वा भवति । तत्र सद्योमुकावात्मकाम प्वाधिकारी । अयाकामयमानो योऽकामो निष्काम आत्मकाम आप्तकामा भव-ति न तस्मात् प्राणा उत्कामन्त्यत्रैव समवनीयन्ते ब्रह्मैव सन् ब्रह्मा-प्येतीति श्रुतेः। तादशस्य ब्रह्मानुभवप्रकारश्चात्रे।यदा सर्वे प्रमु-च्यन्ते कामा येऽस्य हृदि स्थिताः। अथ मत्यौंऽमृतो भवत्यत्र ब्रह्म समद्तुत इति श्लोक उक्तः। स्वप्रतिज्ञानुरोधाधाञ्चवल्कंन सम्यङ् क विवृतः । सोऽत्र ब्रह्मविदामातीत्यस्य विवरणाचि व्यक्तीकियते । अशनप्रकारस्य विवरणात् । अतः स चेदत्र न विचार्येत तदा शास्त्र न्यूनतैवापद्येत । विचारिते च तस्मिन् मुक्तौ निःसम्बोधताया निवृ-त्तेः सर्वाखिप तादशत्वमधीद्व सत्सतीति बुद्धास्व । नच निःस-म्बोधा मुक्तिरिति युक्तमः । ब्रह्मैव सन् ब्रह्माप्येतीत्यत्र ब्रह्मभावोत्त-रमेव मुक्तेः श्रावणात् । ब्रह्मणश्च विरुद्धमांश्रयताया उसयिलङ्का-द्यधिकरणेष्वेव निर्णयेन निर्विशेषवादस्य प्रागेव निरस्तत्वात् । यः पुनः प्रजापतिवाक्यस्यामेष सम्प्रसादोऽस्माच्छरीरात् समुत्थायः परं ज्योतिरुपसम्पद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यत इति श्रुति विषयवाक्यत्वेनः आद्वियन्ते तेषामपितस्यास्तथात्वं सन्दिग्धमेव। सूत्र उपसम्पत्तिपदा-भावात् केवलस्य सम्पद्येति पदस्य सता सौम्य तदा सम्पन्नो भवितः स्ति सम्पद्य न विदुः स्ति सम्पद्यामह इति सुषुप्तिविषये श्रावणात् । अत उपसम्पंत्तिवाक्यस्य विषयत्वेनादरणमर्थबलादेवेति वक्तव्य-म् । तथा सति तौल्यान्न पर्यनुयोगावकाराः । कि अ । स्वेनेति पद-स्यापि ब्रह्मवाचकत्वमेव मुख्यम् । स्वमपीतो भवतीत्यादी तथा सिद्धत्वात् । अतस्तत्नापि तथा । किञ्च नायं नियमो यद्विषयवाक्यं सीत्रपदानुरूपमेव प्राह्यामिति । अत्ता चराचरप्रहणादित्यादौ तथा

दर्शनाभावातः । अतोऽर्थमादाय विषयवाक्यप्रहणं नानुःचितमिति दिक्॥ ७ ॥

यतु राङ्कराचार्याः, सम्पद्याविभावाधिकरणं त्रिसूत्रमङ्गीहा-स्य प्रथमसूत्रे, एवमेवैष सम्प्रसादोऽस्माच्छरीरात समृत्थाय परं ज्योतिरुपसम्पद्य स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यत इति छान्दोग्ये इन्द्रप्र-जापतिसंवादस्यां श्रुर्ति विषयवाक्यत्वेनोपन्यस्य किं देवलोकाद्यप-भोगस्थानेष्विवागन्तुकेन केनिचिद्विरोषेण अभिनिष्पद्यते, उतात्ममा-त्रेणेति संशये मोक्षफलत्वस्याप्रसिद्धेः । अभिनिष्पद्यत इत्युत्पत्तिप-र्यायभूतराब्दप्रयोगादात्मनश्च सर्वदाविद्यमानत्वेनाभिनिष्पत्तेर्वक्तु-मशक्यत्वाच्चागन्तुकेनेति पूर्वपक्षमुक्त्वा केवलेनेवात्मना आविर्म-वति, नं धर्मान्तरेण । कुतः । स्वेन रूपेणाभिनिष्पद्यत इति स्व-शब्दात् । अन्यथा स्वेनेति विशेषणस्य वैयर्थ्यप्रसङ्गात् । नचा-त्मीयवाची स्वशब्द इति युक्तम् । तस्य रूपान्तरेऽपि तुल्यत्वेनाव विशेषतस्तत्कथनस्य वैयर्थ्यानपायातः । अतः स्वेनेतिविशेषणसा-र्थक्यार्थ केवलेनावतिष्ठत इति सिद्धान्तं व्याख्याय, पूर्वावस्था-स्विह च स्वरूपानपायसाम्ये सत्यत्र को विशेष इति शङ्कायां द्वि-तीये सूत्रे सम्बन्धविनिर्मुक्तत्वरूपो विशेषः । पूर्वे जात्रदाद्यवस्थासु, अन्धो भवतीति, रोदितीवेति, विनाशमेवापीतो भवतीत्यवस्थात्र-यकालुष्यकथनेन बन्धाविमोकवोधनात् । तस्य मुक्तत्वं च, एतं त्वेव ते भूयोऽनुव्याख्यास्यामीत्यवस्थात्रयविहीनस्यात्मनो व्याख्येय-त्वेन प्रतिज्ञातस्याशरीरत्वाद्युपन्यासपूर्वकं, स्वेन रूपेणाभिनिष्प-द्यत इत्युपसंहारात्। आख्यायिकोपक्रमे चापहतपाप्मेत्यादिमुकात्म-विषयप्रतिश्वानादिति व्याख्याय तृतीयसूत्रे, परं ज्योतिरुपसम्पद्ये-त्यनेन ज्योतिःसम्पत्तेरुक्तत्वाज्ज्योतिषश्च प्राकृतत्वात् सम्पत्तौ कथमस्य मुक्तत्वमिति राङ्कायां परं ज्योतिरिति पदाभ्यां, तदेवा ज्योतिषां ज्योतिरिति श्रुत्यन्तराज्ज्योतिःशब्देन परं ब्रह्मैवोच्यते, न तु प्राकृतमतस्तत्सम्पत्तौ न मुक्तत्वभङ्गः। आत्मन एव प्रकरणदर्श-नादित्याहुः । ततोऽविभागेन इष्टत्वादित्येकसूत्रमधिकरणान्तरमङ्गी-कृत्य किं मुक्तः परमेश्वराद्धेदेनावतिष्ठत उताभेदेनेति शङ्कायामवि-भक्त प्वावतिष्ठत इति सिद्धान्तयन्ति । तते। ब्राह्मेणेस्यादित्रिसूत्रमधिकरणमङ्गीकृत्य पूर्वाधिकरणे यदात्मः

रूपेण स्वेनाऽनागन्तुकेनाऽवतिष्ठत इत्युंक्तं, तत् की इशिमाति चि-न्तायां जैमिनिस्तावद् यद् ब्राह्मं इपम्, अपहतपाप्मा विजरो विमृत्यु-र्विशोको विजिघत्सोऽपिपासः सत्यकामः सत्यसङ्करूपइत्यनेन प्रागुक्तं तथा सर्वेश्वरत्वं सर्वज्ञत्वं च तेन रूपेणाभिनिष्ययत इति मन्यत । तत्र हेतुरपहतपाप्मेत्यादिनोक्त उपन्यास आदिपदसंगृहीतं, स तत्र पर्येतीत्यादिनोक्तं च । औडुलोमिस्तु यद्यप्यपहतपाप्मतमाद्योऽभे-देनैव धर्मा निर्दिश्यन्ते तथापि शब्दविकल्पजा एवेते इति पाप्मा-दिनिवृत्तिमात्रं तत्र गम्यते । चैतन्यमेव तस्यात्मनः स्वरूपमिति त-न्मात्रेणैव रूपेणाभिनिष्पत्तिर्युक्ता । एवं वा अरे अयमात्मा १ नन्तरो-ऽत्राह्यः कृत्स्नः प्रज्ञानघन एवेत्यादिश्रुत्यनुग्रहात् । सत्यकामत्वाद-यस्त यद्यपि वस्तुक्रपेणैव धर्मा उच्यन्ते, सत्याः कामा अस्येति। तथाष्युपाधिसम्बन्धाधीनत्वात्तेषां न चैतन्यवत् स्वरूपत्वसम्भवः । अनेकाकारत्वप्रतिषेधात् । प्रतिषिद्धं हि ब्रह्मणोऽनेकाकारत्वं, न स्था-नतोऽपि परस्योभयछिङ्गमित्यत्र । अत एव जक्षणादिसङ्कीर्त्तनमपि दुःखाभावमात्राभिपायं स्तुत्यर्थम् । आत्मरतिरित्यादिवत् । न हि मुख्यान्येव रतिकीडामिथुनान्यात्मिन नित्यानि शक्यन्ते वर्णायितम् । द्वितीयविषयत्वात्तेषामः । तस्मान्निरस्ताशेषप्रपञ्चेन प्रसन्नेनाव्यपदे-इयेन बोधात्मनाऽभिनिष्पद्यत इति बादरायणस्त्वाचार्य पवमपि पा-रमार्थिके चैतन्यमात्रस्वरूपाञ्युपगमे व्यवहारापेक्षया पूर्वस्य पूर्व-स्याप्युपन्यासादि भ्योऽवगतस्य ब्राह्मस्यैश्वर्यक्षपस्याप्रत्याख्यानाद-विरोधं मन्यते इत्येवं व्याचल्युः । तत्रेदमवधयम् । छान्दोग्य इन् न्द्रप्रजापितसंवादे, य आत्मा वेद्यत्वेन प्रकृतः स दहरविद्योपास्य एव देवासुरैरनुवुध्यमाने प्रजापतिवाक्ये तस्यैवापहतपाप्मत्वादिगु-णकस्य प्रत्यभिज्ञानात् । इन्द्रविरोचनाभ्यामपि तस्यैव विवित्सया तथानुवादात् । अतः प्रजापतिरपि तमेव सर्वेषु पर्यायेषु बाधयाति । य एषोऽक्षिणि पुरुषो दश्यत इत्यादिना । परं त्विन्द्रविरोचनौ पर-प्राप्ति पुरुषार्थत्वेनावगत्य तदर्थं न प्रष्टुं प्रवृत्ती, किन्त्वपहतपाप्मादि-गुणकात्मक्रानेन सर्वकामप्राप्त्याद्यर्थमतस्तद्धिकारं हीनमवगत्य चित्तशुद्धार्थे तप उपदिदेश श्विष्टप्रयोगेण चोक्तवान्। तत्र प्रथमे प-यीये दश्यत इत्यनेनार्षमेव दशेनमभिष्रतम् । तदेवोपपादितम्, अ-न्तर उपपत्तेरित्यत्र। परिमन्द्रेण न बुद्धम इति देहमात्मानं बुद्ध्वा

भयं द्दर्शंऽस्मिन्नन्धेऽन्धो भवतीत्यादि । एवं इदयस्याज्ञाने पुनस्त-प उपिद्दय द्वितीयेऽपि पर्थाये, स्वप्तसृष्टिकर्त्तारमुपदिदेश, य एप खंग महीयमानश्चरतीति।अत्रापि, एतं त्वेवं भूयोऽनुव्याख्यास्यामीत्ये-तच्छद्धेन स्ववुद्धिस्यस्यैव परामर्थात् । न त्विनद्रबुद्धिस्यस्य । इन्द्रेण देहस्यैव पूर्वे बुद्धत्वादिति । परं त्विन्द्रेण द्वितीयेऽपि पर्याये स न बुद्धः, किन्तु देहाद्भिन्नो जीव एव स्वमद्रष्टोपदिश्यत इति बुद्धम्। स यद्यपि बाह्योपाधिदोषाम्न दुष्यति तथाऽप्यान्तरदोषाद् दुष्यतीति पुनस्तृतीये पर्यायें समागत्य उभयमुक्तवान् । तदा सुषुप्त्यधिकर-णभूतं तमेव यत्रेतत् सुप्तः समस्तः सम्प्रसन्नः खप्तं न विजानानी-त्येवमुपदिदेश । तत्रापि सुषुप्त्याधकरणभृतं परमात्मानं न ज्ञातवान किन्तु सुषुप्यवस्थाकं शारीरमेव शात्वा तत्राप्यशानरूपं भयं विना-श्रमेवापीतो भवतीत्यन्तेन प्रदश्येन्द्रः पुनरुपससाद । तदा प्रजाप-तिस्तमेच स्वबुद्धिस्यमुपदेष्टव्यत्वेनोपक्षिप्य इन्द्रेणावगतस्य जीवस्य सर्वकामभोगयोग्यं स्वक्षं तत्सम्पत्त्या भवतीति वक्तुं, मधवन् मर्त्यं वा इदं शरीरिमत्यादिना शरीरस्य दुःखदत्वमः । अशरीराणां वा-य्वादीनां परं ज्योतिरुपसम्पन्नानां खरूपप्राप्तिहण्यान्तेनास्यापि ख-व्याख्यातं परं ज्योतिरूपसम्पन्नस्य स्वरूपाभिनिष्पत्तिम् । प्वमेवैष सम्प्रसाद इत्यादिनोक्त्वा परस्य ज्योतिषः स्वरूपमाह । स उत्तमः पुरुष इति । योऽयं गीतायःम्, उत्तमः पुरुषस्त्वन्यः परमा-त्मेत्युदाहृत इत्यादिक्षोकद्वयेन कृतनिर्वचनः। अतः परमुपसम्पन्नत्य तल्लोके भोगं वक्तुं तत्र परमात्मनो भोगमाह । स तत्र पर्येतीत्यादि-ना । तथाच देहेन्द्रियासुहीनानां वैकुण्ठपुरवासिनामिति सप्तमस्क-न्धात्ताह्यानां सालोक्यादिचतुष्टयं प्राप्तानां भगवत्प्रसादरूपस्तहः सो भोगो निराबाधः। अत्र विद्योपक्रमे तेषां तद्र्थमेवोपासनाप्रवसे-रुक्तत्वात् । नन्वेवं स्वरूपं प्राप्तस्य तत्र भोगोर्पप मनसस्तु पूर्वस्यैव तत्र सत्त्वाचेन प्राक्तनदेहस्मरणे तदीयदुःखस्यापि स्मरणात् सुख-भोगोऽपि दुःखमसम्भिन्न एव स्यादित्यतस्तदभावायाह । नोपजनर स्मरित्रद् रारीरमिति । उप आत्मसंमीपे अविद्याकामकर्मभिर्जायते कर्मभिजीयत इत्युपजनम् इदं प्राक्तनं शरीरं न समरत्यतस्तदस्मरः णान्न दुःस्तरमेद इत्यर्थः। नन्वस्मरणं शरीरस्य कुतः। खरूप आ-कारसङ्कावेऽपि भोगसाधनभृतानामिन्द्रियाणामभावाङ्गोगेऽपि कथ-

मित्याराङ्काद्वयनिवृत्त्यर्थमाह । स यथा प्रयोग्यं इत्यादि । अथ यन्नै-तदाकाशमित्यादि च। यथा प्रकर्षेण यांग्योऽभ्वादिराचरणे आस-मन्ताचरणसाधने रथादौ तस्य गमनादिसाधनाय युक्त प्वमयं पञ्च-र्श्वतिर्मुख्यः प्राणोऽस्मिन् शरीरे तद्यात्रासाधनाय युक्तः । तथाच मुक्ती तस्य लये तद्वियुक्तस्य शरीरस्याप्रयोजकत्वादस्मरणमित्यर्थः। इन्द्रियाभावेऽपि भागमुपपाद्यति । अथ यत्रेत्यादि । यत्र शरीरदेशे पतदाकाशमनुविषण्णं नेत्रकनीनिकोपलक्षितमाकाशमनुगतं चक्षः-शद्यवाच्यम् । तत्र स चाक्षुपरचक्षुषि विद्यमान आत्मा दर्शनाय रूपप्रहणार्थे चक्षुश्रश्चारिन्द्रयरूपम्, एवं, यो जिल्लाणीति गन्धप्रहणाय स ब्राणस्, एवं व्याहरणाय वाक्, श्रवणाय श्रोतं, मननाय मन इति पतेषु अस्य जीवात्मनो दैवं चक्क्षमनः सर्वकार्यप्रयोजकमः । तथाच मुकस्य देहेन्द्रियाद्यभावेर्शप मनसः सत्त्वात् तस्य दैवत्वेनापूर्वत्वा-त्तेत देवेन चक्ष्या मनोरूपंण ब्रह्मलोकस्थान कामान परयन रमत इति सुखेन भागसम्पत्तिरित्यर्थः । एवं सर्वमुपपाद्यैतदुपासनाफरुं निगमयन्त्रपसंहर्रात । तं वा पतं देवा आत्मानमुपासत शत्यारभ्य प्रजापतिरुवाचेत्यन्तेन । तथाचात्र परमात्मन एव प्रकृतत्वादेवं त्वेव त भूयोऽतुज्याख्यास्यामीति प्रतिज्ञाया अपि परमात्मपरतया तद्धिर-द्धिमन्द्रशानमनुस्तत्य जीवपरमात्मनोभैदाभावेनं व्याख्यानमनुर्चित-म् । जीवात्मनः परमात्माभेद्खं तादात्म्यरूपत्वेनैव पूर्वे सिद्धतया-ऽभ्यु पगमैकदारणत्वाच्च । तेनाख्यायिकोपक्रमेऽप्यपहतपाप्मत्वादि-रूपेण परस्पेव प्रतिज्ञानं, जीवस्तु मुक्ती प्राप्तस्तरपस्तथा भवतीति ब्राह्मले किककामभोगयोग्यत्वात्तथांच्यते । एवं सत्यविभागेन इप्ट-त्वादिति सूत्रेऽविभागः सोऽप्यविभक्तः, भ्रातृणामिव भोगमात्रसा-म्यादेव, न त्वभेदात् । अत एव काठके यथादकं शुद्धे शुद्धमासिकं ताइगेव भवति एवं मुनेर्विजानत आत्मा मवति गौतमेर्तत मुक्तस्वद-पनिरूपणपरे वाक्ये ताहागिति पदेन साम्यमेवोक्तं, न त्वभेदस्तथा स्रात तदेवेति ब्रूयात्।एवं नदीसमुद्रानदर्शनेअपि भेदस्यान्याश्चेयत्वा-य नदीनां नामक्रपत्यागकथनं द्रष्टव्यम् । एवं, तत्त्वमस्यहं ब्रह्मा-स्मीत्यादाविष ब्रह्मणः सर्वकपत्वादशांशिभावेनैव तादात्स्यमभिषेत्य र्ज्जीवस्यापि ब्रह्मासेद् उच्यते, न त्वंसेद् इत्यसिप्रायेणेत्यवगन्तव्यम् । एवं, यत्र नान्यत् पद्यतीत्यनेनोक्ता भूमान्यद्शेनाभावोऽप्यशांचि-

भावावगमादेवोपपन्नतरः। न तु द्वितीयमस्ति ततोऽन्यद्विभक्तिमत्य-त्रापि विभागाभावादेव द्वितीयद्शेनाभावो द्रप्रव्यः । इदं च तत्र तत्र बहुधोपपादितमिति नात्राधिकमुच्यते । अतो यदुक्तं भेदनि-र्देशस्त्वभेदेऽत्युपचर्यते, स भगवः कस्मिन् प्रतिष्ठित इति स्वे म-हिम्नीति । आत्मरतिरात्मकीड इत्यादिदर्शनादित्युक्तं, तदप्यप्रयो-जकम् । भेदविरुद्धसम्पदस्तादात्म्यरूपस्याभेदस्याङ्गीकारेणैव दोष-निवृत्ती उपचारेण तत्र व्याख्यानस्यानुचितत्वात् । नचांशांशिभावेन नानात्वापत्त्या, नेह नानास्तीति विरोधः शङ्काः । ऐच्छिकनानात्वस्य खरूपैक्याद्य ऽवाधकत्वादितिप्रागेवोक्तत्वादिति । एवमौडुलोमिसूत्र-ब्याख्यानेऽप्यसङ्गतत्वं द्रष्टब्यम् । औडुलोमिना अपहतपाप्मत्वा-दीनां धर्माणां शब्दविकल्पजत्वस्य कुत्राप्यनुक्तत्वेन तथापादयि-तुमयुक्तत्वात् । नच चैतन्यमात्रत्वकथनादेव धर्मनिवृत्तिरिति वा-च्यम् । स्वरूपमात्रकथनेऽपि धर्मानिवृत्तेर्मध्यन्दिने नभोमण्डले सूर्य षवास्तीत्यादिङौकिकवाक्येऽपि प्रभा-करादिमत एव प्रतिपाद-नेनाद्दीनात् । श्रुतावप्येवं वा अरे अयमात्माऽनन्तरोऽबाह्यः कृत्सनः प्रज्ञानघन एवेत्यतापि अकृत्स्नत्वबुद्ध्युत्पादकधर्माकारसत्तामा-श्यायेव तेपां धर्म्यनतिरिक्तत्वबोधनाय तस्य प्रज्ञानधनत्वकृतस्नत्वयो-र्बोधनात्। अन्यथा तयोः पद्योः सैन्धवद्दष्टान्तस्य च वैयर्थ्यापत्तेर्दु-र्वारत्वात् । अत एव सत्यकामाद्योऽपि वास्तवा एव, नौपाधिकाः । नचानेकाकारत्वसम्भवो दोषः। न स्थानतोऽपीत्यधिकरणे ब्रह्मणो विरुद्धधर्माधारत्वस्यव प्रतिपादनात् । अतो न स्वकृततदृज्याख्यानु-सरणेनौडुलोमिसूत्रव्याख्यानं युक्तम् । तस्य व्यासमतत्वाच्चेति । पत्रं वाद्रायणसूत्रेऽपि व्यवहारापेक्षया पूर्वस्य पूर्वस्याऽप्यूपगमा-विभ्योऽवगतस्य ब्राह्मस्यैदवर्यरूपस्याप्रत्याख्यानाद्विरोधं मन्यते बादरायण इति व्याख्यातम् । तत्रापि व्यवहारापेक्षयेति यदक्तं तदभ्युपगमैकदारणमेव । सूत्रे पूर्वभावपदेन प्राक्कालिकसत्तामात्र-स्यैव बोधनेन व्यवहारापेक्षाया अनुपलम्भादिति । एवं स्रति यदौडुलोमिमतमनुस्त्य मुक्तस्य मनसा सर्वान् ब्राह्मलौकिका-न् कामान् पर्यतोऽपि विभागेनाद्रीनात् सुषुप्ताविवापर्यत्वं सर्वै-कत्वाद् द्वितीयाभावेन व्याख्यातं छान्दोग्यभाष्ये, तद्पि प्रकृतविह-द्धम् । रमत इति रमणस्यात्रे कथनात् । नच तत्र रमत इत्य- स्य मुख्याथां नाभिप्रेत इति वाच्यम् । आनाभावात् । उपक्रमे इन्द्रांव् सर्वछोकसर्वकामप्राप्त्योरेवाभिसंहितत्वकथनेन तिहरोधाध । अतोऽविभागेन दर्शनं शारिरव्राह्मणोक्तायाः सुपुप्तिश्रुतेरेवाथां, न तु क्रममुक्तिमार्गप्राप्तव्रह्मछोकसुखप्राप्तिवोधिकाया एतच्छ्रहतेरित्यवधेन्यम् । नच हितीये मैत्रेयीव्राह्मणेऽपि, न हि द्रष्टुईपेरित्याद्याविभक्तन्दर्शनश्रुतेविधमानत्वास्त्रस्याश्च मुक्तविषयत्वादत्र तथाङ्गीकारे को द्रोष इति वाच्यम् । विषयभेदात् । तत्र हि, प्रश्लानधन एवतेत्रयो भूत्तेत्रयः समुत्थाय तान्यवानुविनश्यति न प्रेत्य संव्रास्तिति ब्रह्मणि जीव्यस्य स्वयंत्रपणेन तथा निश्चयात् । अत एव शारिरव्राह्मणे, अथान्यस्य स्वयंत्रपणेन तथा निश्चयात् । अत एव शारिरव्राह्मणे, अथान्यस्यमान इत्युषकम्य, अत्र ब्रह्म समर्वत इत्यन्तेनाकामयमानस्यात्मनो ब्रह्मणि छय उक्त इति सायुज्यविषयं मैत्रेयीव्राह्मणवाक्यम् । अतस्तदादायात्र कामवत्प्रकरणे तथापाद्नं प्रकृतविरुद्धमेवेति दिक्॥

भास्कराचार्यास्तु—सम्पद्याविभीवसूत्रे इन्द्रप्रजापतिसंवाद-स्थामेव श्रुति विषयत्वेनोपन्यस्य पूर्वाणि सुत्राणि पूर्ववदेव ब्याख्याय जीवब्रह्मणोरीपाधिकभेदः, पारमार्थिकं त्वैक्यमिति स्वीयं सिद्धान्तं चोक्त्वा जीवस्य ब्रह्माऽविभागेन स्थिति चाङ्गीकृत्य जैमिनीयमतं च पूर्ववदेव ब्याख्याय औडुलोमिसुत्रे एवमाहुः। तथाहि । चैतन्यस-न्मात्रेणाभिनिष्पद्यत इत्यौद्धलोमिमेन्यते स्म।कुतः । तदात्मकत्वातः । चैतन्यात्मकं सत्तात्मकं च ब्रह्म।तथाच श्रुतिः, एवं वा अरे अयमात्मा-Sनन्तरोऽबाह्यः कृत्स्नः प्रज्ञानघन प्रवेति। तथा, सत्यं ज्ञानमनन्तं ब्रह्मेति सत्यकामादीनां तु विकल्पमात्रत्वादतत्स्वरूपतेति मन्यते । सुषुप्त-वित्र सम्बोधो मोक्ष इत्यौदुलोमेरभिप्रायः सांख्यवैशेषिकादीनामि-व । इदानीन्तना अपि केचिदेतदेवं दर्शनं प्रतिपन्ना इति । बादराय-णस्त्रं त्वेवं व्याकुर्वन्ति । तथाहि । एवमपि चैतन्यमात्रत्वेऽपि पूर्व-स्याप्येश्वर्यरूपस्य भावात् । कथम् उपन्यासात् पूर्वोक्तेन जैमिनीयेन हेतुना उभयेषां वेदवाक्यानां प्रामाण्याविशेषात् । असाधारणत्वा-इबापहतपाद्मादिगुणानां व्यतिरिक्ताव्यतिरिक्तस्वभावत्वाद्विरोधं भगवान् बादरायणः परिनिश्चिकाय । नच गुणगुणिनोरेकत्वानेक-त्वावरोधः । यथाऽग्निरेकः सप्तजिहः प्रकाशवान्ध्वेज्वलन उष्ण इति न नानात्वं, यथा च उद्यद्दिनकर एकं किरणजालम् अवनि-मण्डले प्रथयन्नानेको भवतीति।

अत्र वैशेषिकाः प्राहुः—ससम्बोधो मोक्षो नोपपद्यते सर्वे॰ इत्वादिगुणयुक्तः । दुःखनिवृत्तिमात्रं मोक्षः। आनन्दादिशद्याश्च दुःखनिवृत्तिमात्रावलम्बनाः। यदि च सुखं रागेण प्रवर्तेत ततो बन्ध एव स्यात्। गुगस्य वन्धहेतुत्वात् । शरीरेन्द्रियमनसां निवृत्तौ वि-इतानोत्पत्तिहत्वभावात्। मुक्तो निःसंज्ञः पाषणकल्पोऽवतिष्ठते।

सांख्याः पुनश्चेतन्यस्वभाव आत्मा, तस्य द्रष्टुः स्वरूपे चै-तन्यमात्वेऽवस्थानमसम्प्रज्ञातयोगनिष्पत्ती मोक्ष इति मन्यन्ते। तता-ऽभिधीयते । यत्तावदुक्तं रागो बन्धहेतुरिति । तदयुक्तम् । शास्त्रादयं विभागो गम्यने । यथा स्वदारगमन नाऽधर्माय, तथा विषयविषयो रागां बन्धहेतुः, निरतिशयानन्दब्रह्मविषयो मुक्तये । नचानन्दशब्धो दुःखाभाववचनः । शतगुणोत्तरोत्तरक्रमेण उत्कर्षापकर्षौ प्रतिपाद्य निरतिशयस्य ब्रह्मानन्द्स्योपदेशात् । नचाऽभावस्य निरुपाख्यस्यो-त्कर्षापकर्षी। लेकिऽपि दुःखनारतस्यं सुखनारतस्यं च परस्परविल-क्षगं प्रत्यक्षेणानुभूयते । तस्मान्युकःकारणात्मानमाप्तसद्देव सर्वज्ञः सर्वशक्तिः सर्वात्मापि भवतीति जैमिनिवादरायणयोराभिप्रायः । ततो ये वेदबाह्या वैद्योपिकाः सांख्यास्तत्पश्चाऽवलम्बनश्च ते सर्वे-ऽपसिद्धान्तिनस्तर्कमात्रशरणत्वादिति । यदि च विद्यानमात्रं ब्रह्म तदाऽऽनन्दपद्मनर्थकम् । न हि चैतन्यमात्रमानन्दः । दुःखावस्था-यामपि चैतन्यानुवृत्तिद्र्शनात् । नच दुःखनिवृत्तिमात्रमानन्द्श-ब्दार्थ इति युक्तम । तस्मात् खयं सीवदितमेव सुखं सर्वदा मुक्त-स्याऽभ्युपेयमिति॥

अत्र पूर्वेपां सूत्राणां शङ्कराचार्यवदेतेयों र्थः उक्तः स तु तदु-त्तरंणैव दत्तोत्तरः । शेषं त्वर्विरुद्धत्वादनुमन्यामहे ।

रामानुजाचार्यास्तु—परं ब्रह्मेपासीनानामात्मानं च प्रकृति-वियुक्तब्रह्मात्मकमुपासीनानामचिरादिमार्गेणापुनरावृत्तिलक्षणा ग-तिरुक्ता। इदानीं मुक्तानामैद्द्वयंप्रकारं चिन्तियतुमारभत इति पा-दृद्ध्यार्थमुक्त्वा, सम्पद्याविभीवसूत्रे छान्दोग्यस्थप्रजापतिवाक्यगां तामेव श्रुर्ति विषयत्वनोपन्यस्य पूर्वोक्तवदेव पूर्वे सिद्धा-न्तपर्यन्तमुक्त्वा, अविभागेन इप्टत्वादिति द्वितीयेऽधिकरणे, कि-मयं प्रत्यगात्मा स्वात्मानं परमात्मनः पृथग्मृतमनुभवत्युत तत्प्र-कारतया तद्विभक्तामिति संद्ये, सोऽदनुते सर्वान् कामान् सह ब्रह्मणा विपश्चिता, यदा पश्यः पश्यते रुक्मवर्णे कर्त्तारमीशं पुरुषं ब्रह्मयोनिं, तदा विद्वान् पुण्यपापं विष्य निरञ्जनः परमं साम्यमु-पैति, इदं क्षानमुपाश्चित्य मम साधम्यमागता इत्यादिश्चितिस्यतिश्यां मुक्तस्य परेण साहित्यसाम्यसाधम्यप्रतिपादनात् पृथग्भूतमेवानुभ-विति प्राप्तेऽनेन सूत्रेण परस्माद् ब्रह्मणोऽविभागेन स्वात्मानं मुक्तो-ऽनुभवतीति प्रतिपाद्यते ।

तत्र हेतुईष्टत्वादिति। परं ज्योतिरुपसम्पद्य निवृत्ताविद्यातिरोधानस्य याथातथ्येन स्वात्मनो दृष्टत्वात्। स्वात्मनः स्वरूपं हि, तत्वमिस, अयमात्मा ब्रह्म, पेतदात्म्यिमदं सर्वे, सर्वे खिटवदं ब्रह्मेत्यादिसा-मानाधिकरण्यनिर्देशैर्य आत्मिनि तिष्ठज्ञात्मनोऽन्तरो यमात्मा न वेद यस्यात्मा द्यरिरम्, अन्तः प्रविष्टः शास्ता जनानामित्यादि-श्रुतिभिः परमात्मात्मकं तच्छरीरतया तत्प्रकारभृतमिति काशक्तत्स्मस्ते सिद्धम्। अतोऽविभागनाऽदं ब्रह्माऽस्मीत्येवानुभवात्तं र्यः साम्यसाधम्येव्यपदेशो ब्रह्मप्रकारभृतस्येव प्रत्यगात्मनः स्वरूपं तत्सममिति श्रुतिः प्रतिपाद्यति । सहश्रुतिस्त्वं भृतस्य प्रत्यगात्मनः प्रकारिणा ब्रह्मणा सह तद्गुणानुभवं प्रतिपादयतीनित कश्चिद्वरोधः। सङ्कुल्पादेव तच्छ्रतः, अधिकं तु भद्निर्देशादित्यादेश्च न विरोध इति ब्राह्मदेहेन जीवस्य तत्र भोगं परमात्मसङ्कल्पात् कर्मोनधीनत्वभगवत्सृष्टपदार्थेरेव तङ्गोगं स्वस्प्रपदार्थेश्च लीलारसभोगादिकमङ्गीकुर्वन्ति। तत् सिद्धान्ताद्विरुद्ध-मित्यपादेयम् ॥

शैवस्तु तन्मतस्यैव चौरः शैवीः श्रुतिस्मृतीरुपन्यस्य स्व मतं ततो भिनत्ति । तत्र शिवपदस्य नारायणादिपदवत् परब्रक्षवा-चकताया वाराहपुराणे उक्तत्वात् स्वरूपभेदकत्वाभावे कोऽपि न विरोधः । रूपभेदकत्वे तु नृसिंहपूर्वतापनीयोक्तादिरीत्या तत्रोत्क-षैविश्रान्त्यभावस्य प्रहस्ताख्ये वादे निपुणतरमुपपादितत्वान्न त-स्मिन् परत्वमिति न तद्रथमधिकं किश्चिदुच्यत् ॥

माध्वास्तु—कर्मनाशाख्यं फलं प्रथमपादे देवानां मोक्ष उ-त्क्रान्तिश्च द्वितीयपादे फलम् । मार्गो गम्यं च तृतीये पादे फलम् । एवं त्रयं पूर्वमुक्ता चतुर्मुखेन सह परं ब्रह्म प्राप्तानां यसत्र भोगः क्रमप्राप्तस्तमत्र पादे वद्तीति पादार्थमुक्ता, सम्पद्याविभीव इत्यत्र

## सङ्कल्पादेव च तच्छ्रुतेः ॥ ८ ॥

एवं परमाप्तिः केषाश्चिदेव भवति । तत्र हेत्वपेक्षायामाह । भजनानन्दं दातुं यमेव सङ्कल्पविषयं करोति स एवेवं मामोतीति भगवत्सङ्कल्प एव तत्र हेतुः । तत्र ममाणमाह । तच्छ्रतेः। नाय-मात्मेत्युक्तस्य, यमेवैष दणुते तेन लभ्य इति श्रुतिः श्रूयतेऽतः स एवात्र हेतुः । श्रुतौ मवचनादिनिषेधः कृत इसत्राप्येवकार उक्तः। चकाराचण्जनितैवैतद्नुष्पा परमार्त्तः संगृह्यते ॥ ८ ॥

# अत एव चानन्याधिपतिः॥ ९॥

यतो हेतोः साधनं फलं चोक्तरीसा स्वयमव, नान्योऽतो हेतो-स्तेषां हृदि साधनत्वेन फलत्वेन प्रभुरेव स्फुरति, नान्यस्तेनान-न्यास्ते । तेषामेवाधिपतिः पुरुषोत्तमः । अन्यत्राधिपसं विभृतिरूपैः

सम्पद्याविहायेति पाठमङ्गीकुर्वन्तोऽविभागस्त्वपर्यन्तं प्रतिसूत्रमधिकरणभेदमङ्गीकुर्वन्तः प्रथमे मुक्तस्य ब्रह्मानतिकमेण
भोगं, द्वितीये ब्रह्मप्राप्तस्य मुक्तत्वं, तृतीये मुक्तप्राप्यस्य परस्य ज्योतिषः परमात्मत्वं चतुर्थे च ब्रह्मप्राप्तिं सायुज्यादिक्पामुक्रां तेषां ब्रह्मभुक्तविष्ठभोक्तृत्वं प्रतिपाद्यन्ति । ब्राह्मेणेति त्रिस्त्रेऽधिकरणे च चिन्मात्रदेहानां भगवत्सायुज्यं प्राप्तानां ब्रह्माङ्गानुगुहोतैः स्वाङ्गैमेंगं प्रतिपाद्यन्ति । तत्रोदासीना वयम ॥ ७॥

सङ्कुल्पादेव च तच्छ्रहतेः ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* एवं परे-त्यादि \* । व्याकुर्वन्ति । \* भजनेत्यादि \* । \* स एवेति \* । वर्ण-रूपः सङ्कुल्पः । \* अन्नापीति \* । सूत्रेऽपि ॥ ८॥

अत एव चानन्याधिपतिः ॥ व्याकुर्वन्ति \* । \* यतो हेतोः पुष्टिमार्गीयाणां वरणादिक्षं साधनं स्वस्वक्षपात्मकं फलं च स्वय-मेवातस्तथेत्यर्थः । सर्वस्य वशीत्यादिश्चितिविरोध्यिरिहारायादुः । \* अन्यत्रेत्यादि \* । शेषं स्पुटम् ॥ करोसतः सर्वस्याधिपतिरितिश्चितिरिप तदिभमायेणैवेति भावः । चकाराद्, मदन्यत्ते न जानन्ति नाहं तेभ्यो मनामपीति भगव-द्वाक्यं संगृह्यते । अन्यथा सर्वज्ञस्याऽकुण्ठितज्ञानशक्तेरेवं कथनम-युक्तं स्यादतः पुष्टिमार्गोऽनुग्रहैकसाध्यः ममाणमार्गाद्विलक्षणस्तत्र विश्वासश्च तथेति सिद्धम् ॥ ९ ॥

## अभावं बादिरराह ह्येवम् ॥ १० ॥

मुक्तोऽपि जीवः पुष्टिमार्गेऽङ्गीकृतो भगवहत्तं विग्रहं प्राप्य भजनानन्दं प्राप्नोतीति सिद्धम् । अत्र प्रस्वतिष्ठते । बाद्रिरान् चार्यो मुक्तस्य देहाद्यभावं मनुते । तत्र हेतुराह् होविमिति । ब्रह्मविदो हि मुक्तिरूच्यते । यत्र हि द्वैतिमेव भवित तदितर इतरं प्रस्वतिसाद्युक्ता, यत्र त्वस्य सर्वमात्मेवाभूत तत्र केन कं पश्येदिखादिना द्वितीयज्ञाननिषेधमाह ब्रह्मविदः श्रुतिः । तथाच तस्य कामभोगवार्त्ता दूरतरेति, तदाक्षेप्यदेहोऽपि तथा ॥ १० ॥

भावं जैमिनिर्विकल्पाऽऽमननात् ॥ ११ ॥

अत्रान्ये मुक्तसङ्कुल्पं व्याकुर्वन्ति । अनन्याधिपतिरित्यत्र च जीवस्य स्वाधीनताम् । तद्यदि, सर्वस्य वशी सर्वस्येशानः सर्वस्या-धिपतिरिति श्रुतिं नोपरुन्ध्यात्तदोपादेयमन्यथा तृपेक्ष्यम् ॥ ९ ॥

अभावं बाद्रिराह होवम् ॥ \* अतेत्यादि \* । अस्मिन्नर्धे निःसम्बोधनिरानन्दमुक्तिवादी प्रत्यवतिष्ठत इत्यथः । तत्र हेतुः । \* बाद्रिरित्यादि \* । शेषं स्फुटम् ॥ पतन्मते कामाशनवोधकश्रु-त्याद्यः पूर्वकक्षाविश्रान्ताः । जैमिनिस्तु पूर्वकक्षाविश्रान्तो माना-ऽभावाद् ब्रह्मविदृष्ट्तान्तकथनस्योभयत्र तुल्यत्वान्मागंभेदेनाऽधि-कारिभेदमङ्गीकृत्योभयव्यवस्थामाह् ॥ १०॥

भावं जैमिनिर्विषरपाऽऽमननात्॥ \*विषरपाऽऽमननादिति \*।

चिश्वासस्तथेति \* अनुग्रहैकसाध्यः।

जिमिनिराचार्यस्तु मुक्तस्य पुंसो देहादेशीवं सत्तां मन्यते।
तत्र हेर्तुविकल्पेयादि । ब्रह्मविदामीति परिमिति श्रुसा ब्रह्मज्ञानस्य तत्माप्तिसाधनत्वमुच्यते । नायमात्मेति श्रुसा तु वरणमात्रमाप्यत्वम् । सोऽञ्जत इसादिना च परमाप्त्युपन्यासः क्रियते । इहैव समवनीयन्ते ब्रह्मैव सन् ब्रह्माऽप्येतीति च पठ्यते। एवं सिति मिथो विरोधे तद्भात्रायोक्तव्याख्यानरीया ज्ञानमार्गीयस्य ब्रह्मज्ञानेनाक्षरब्रह्मपाप्तिः पुष्टिनार्गीयभक्तस्य तु, सोऽञ्जत इसन्नेनोक्ता परमाप्तिरिति व्यवस्थितविकल्प एव श्रुस्तिभमत इति ज्ञायते । तेन, नायमात्मेति श्रुतिः परमाप्तिविषयिणी । इहैवेसादिश्रुतिस्तु मर्यादामार्गीयविषयिणीति मन्तव्यम् । एवं सित् पुष्टिमार्गीयस्य भोगसाधनात्मकविग्रहवत्त्वं निष्पत्युहं सिद्धचिति । तत् केन कं पञ्चिद्सादिना तु ब्रह्मज्ञानसामियिकीं व्यवस्थामाह, न तु तदुत्तरकालीनपरमाप्तिसामियकीिमिति किमनुपपन्नम् ॥११॥

द्वादशाहवदुभयविधं बादरायणोऽतः ॥ १२ ॥ ब्रह्मणा सह सर्वकामाशनपयोजकं शरीरं शरीरत्वस्य भूत-

विरुद्धाः करुपाः पक्षाः विकरुपाः श्रुतिपूच्यमानाः, तेषाम आमननाद् आसमन्तान्मनाद् विचारात् । तथाच श्रानप्राप्यत्वविरुद्धं वरणेकलभ्यत्वं कामारानविरुद्धश्चाप्यय इति साधनयोः फलस्वरुप्योश्च मिथो विरुद्धत्वे सति तद्दभावायाधिकारिभेद आस्थेय इति श्वानमात्रात् साधनाद् ब्रह्मभावे तत्र लयो वरणसहस्रतात्तु तल्लाभः स्वाधीनतया स्वरूपानुभावात्मक इति श्रुत्यभिष्रेत्यस्य व्यवस्थित-विकरपस्य सम्यग्विचारात् तथेल्यथः। शेषं स्फुटम् ॥ ११ ॥

द्वादशाहवतुभयविधं बादरायणोऽतः ॥ भगवान् व्यासस्तु जैमिन्युक्तव्यवस्थां बादर्युक्तं द्वेतदर्शननिषेधं चाङ्गीकृत्य जैमिन्यु-कात् कश्चिद्विशेषमाहेत्याशयेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति। श्रद्धागा सहेत्या- जन्यत्वच्याप्यत्वात्तद्भावेनाऽशरीरक्षं तद्भोगायतनत्वेन शरीरक्षमपीति वादरायण आचार्यो मन्यते । अत्र हेतुरत इति । तथाविधश्रतेरिसर्थः । तथाहि । भूमैव विजिज्ञासितव्यमित्युक्तवा
तत्स्वक्षपाह । यो वै भूमा तत्सुक्षमित्युपक्रम्याग्र उच्यते । यत्र
नान्यत् पश्यति नान्यच्छ्रणोति नान्याद्रेजानाति स भूमेसनेन केवल्लभावविषयत्वं पुरुषोत्तमलक्षणमुक्त्वा केवलभाववतो भक्तस्य
विप्रयोगसामियकीं व्यवस्थामाह । स एवाधस्तातः स उपरिष्ठातः
स पश्चातः स पुरस्तादिसादिना । ततः, स वा एष एवं पश्यन्नेवं
मन्वान एवं विज्ञानित्रिति पूर्वावस्थामनूद्य संयोगावस्थामाह ।
आत्मरितरात्मक्रीड आत्मिथुन आत्मानन्द इति वाक्येन, सोऽक्तुत इति श्रुतिसंवादिनमर्थमुक्त्वा भक्तस्वक्षपमाह। तस्य हवा एतस्यैवं पश्यत एवं मन्वानस्यैवं विज्ञानत आत्मतः प्राण इत्युपक्र-

दि \*। एवमधिकारिभेदमार्गभेदाभ्यां मुक्तस्य देहसत्तायास्तद्भा-वस्य च प्राप्ती यस्य शरीरं प्राप्तं तत् कीदश्मित्यपेक्षायां तच्छरीरम् उभयवियं केनचिद्धमेंण शरीररूपं, केनचिद्धमन्तरेण अशरीररूप-मिल्येत्रं द्विविधमिति बाद्रायण आचार्यो मन्यत इत्यर्थः । हेतुबोधि-का श्रुतिः कुत्राऽस्नीत्याकाङ्कायामादुः । \* तथाहीत्यादि \* तथा त-त्प्रकारकं हि यतो हेतोः, भूमैव विजिश्वासितव्य इत्याद्यक्तवा तस्य शरीरस्य स्वरूपमाह। तथाच छान्दोग्ये भूमविद्यायामस्तीत्यर्थः । ननु तत्र भूम्नः स्वद्भपमुच्यते, न शरीरखेखत आहुः । \* यो वा इत्यादि \*। सत्यं भूमनः स्वरूपमुच्यते, तथापि तस्य सुखरूपत्वमु-पक्रम्यात्रे सुखरूपतया तदुच्यते, इत्यंत्रं गृहीत्वा विभजन्ते \* यत्र नान्यदित्यादि, सर्वमितीत्यन्तम् \*। तथाचात्र नित्यनिरव-घिसुखात्मकं भूमानमुपक्रम्य तस्माद् भूम्न आत्मनः सकाशात् प्राणादिसर्वान्तानां देहान्तः स्थानामाविभीव उक्तः। तेन तस्य भूता-जन्यत्वादशरीररत्वम् । आत्मरतिरित्यादिना भोगस्योक्तत्वात्त-दायतनत्वन शरीरत्वमतस्तथेत्यर्थः । ननु ब्रह्मणः सकाशादेव तै-त्तिरीयादाविष सृष्टेरुकत्वात कोऽत्र विशेष इत्यत आहु:-

म्यात्मत एवेद ५ सर्विमिति। तेनाऽशरीरत्वं सिद्ध्यति। अन्ययभयीगणाऽविक्वतादेव पुरुषोत्तमात प्राणाद्याविर्भाव उच्यते। अत्र ल्यब्लोपे पश्चमी । पूर्वं विरहदशायां प्राणादयो भगवसेव लीना
आसंस्ततस्त्राकटचे तत एव प्राणादयोऽपि सम्पन्ना इति तत्माप्रेनिमित्तत्वं यतो विभृतिक्ष्पाणामपि पुरुषोत्तमे लयो नानुपपन्नः

\*अब्ययेत्यादि \* | \* अत्रेति \* आत्मत इति शब्दे | तथाच तत्राका-शवाय्वादिभावापन्नात् सोच्यतेऽत्रतु भूमक्रपादेवेति विशेष इत्यर्थः। नन्वत्र भक्तस्यैव व्यवस्थोच्यत इत्यत्र कि गमकमत आहुः। \* पूर्व-मित्यादि \*। तथाच यत इदमवस्याद्वयं क्रमेणोक्ता भगवहर्शनोः त्तरं प्राणाद्याविभीवं वदतीति भगवत्प्राप्त्यनन्तरभावित्वकथनमे-व तद्गमकमित्यर्थः।नन्वानन्दमयाधिकरणे विषयश्रुतौ, एवं विदो भ-कस्य पतल्लोकत्यागोऽस्माल्लोकात् प्रेत्येत्यनेनोक्तः, सोऽत्र, वाङ् मनसीत्यादिना, सोध्ध्यक्षे तदुपगमादिश्य इत्यन्तेन व्युत्पादितः । या पुनस्तद्यं, पतमश्रमयमात्मानमुपसंश्रामतीत्यादिना विभृतिद-पाणां प्राप्तिरुका फलानुभवोपयोगिनी साध्त्र सम्पद्याविभीवादि-सुत्राभ्यामुक्ता, ब्राह्मेणेत्यादिद्वादशाहसूत्रान्तैर्व्युत्पाद्यते । फलानु-भवस्त्वतिविगादभावेन सर्वात्मभावे सत्येव भवतीति तद्बोधना-र्थे या पूर्वे विरहदशा सा तत्र ब्रह्मवित्प्रपाठकश्चती, यतो वाचो निवर्त्तन्त इत्यारभ्य, उमे ह्येवैष एते आत्मानः स्पृणुत इत्यन्तेन भृगु-प्रपाठके च. हाबु हाबु इत्यारभ्य, अहं विश्वं भूवनमभ्यभवां सुवर्ण-ज्योतीरित्यन्तेनोक्ता। तथा सति यस्ताहराः स आनन्दमयं ब्रह्मख-कपमात्मादेशोक्तप्रकारेणाऽह<u>ङ</u>ारादेशोक्तप्रकारेण वाऽनुभवतीति सिद्धालातो विभृतिकपाणां प्राणादीनां लयाङ्गीकारोऽनुपपन्न इस्रत आहुः। \* विभूतींत्यादि \*। अहङ्कारादेशे आत्मादेशे च सर्वस्मि-न् स्वाभेदस्यात्माभेदस्य च मानोत्त्वां लयस्यार्थादेव बोधितत्वा-त्। अथ तत्र तेषां मक्तानां पार्थक्येन प्राणाद्यभावनमेवाभिष्रेतं, न सर्वात्मना लय इत्युच्यते, तदाऽपि तस्यां दशायां ब्रह्मणा सह स-र्वकामाशनकपस्यात्मरतिरित्यादिनोक्तस्यात्मवस्याभावातः फलत-स्तौल्यमेव । वस्तुतस्तु तद्ग्रे, तस्य ह वा पतस्यत्यादिना आत्मतः

आत्मरितिरिखादिना, सोऽक्तुत इसनेन च शरीरत्वम् । जैमिनिरप्यत एव ब्राह्मणेति मनुते । एकस्य विरुद्धोभयधमवन्त्वमऽमन्वानं मिति वैदिकं दृष्टान्तमाह । द्वादशाहवदिति । यः कामयेत प्रजायेयेति स द्वादशरात्रेण यजेतित चोदनया द्विरात्रेण यजेतेखादिवित्रयतर्कतृकत्वेनाहीनत्वं गम्यते । द्वादशाहमृद्धिकामा
जेपेयुः । य एवं विद्वाश्सः सत्रमुपयन्तीति श्रुखा च सत्रत्वं वहुकर्तृकस्य गम्यते । एभिव द्वादशाङ्गशरीरोन्द्रियमाणान्तःकरणात्मिभरक्तुत इति सत्रतुल्यत्वम् । वस्तुतो भगवद्विभूतिरूपत्वेन बह्यात्मत्वेनकरूपत्वमतो द्वादशाहवदुभयविधम् । सत्रे प्रसेकं चेतनानां यजमानानां फलभागित्ववदत्रापि तादग्भक्तदेहादीनामिप
ब्रह्मात्मकत्वाच्चेतनत्वमेवेत्यप्येनेन दृष्टान्तेन ज्ञाप्यते । अत एव
श्रीभागवते, देहेन्द्रियासुहीनानां वैकुण्ठपुरवासिनामिति गीयते॥१२॥

प्राणादीनामाविमीवश्रावणात्तद्द्यथाऽनुपपत्येव छयाङ्गीकारोऽतो नानुपपन्न इत्यर्थः। एवमरारिरत्ववोधिकां श्रुति व्याख्याय रारिरत्वसाधिकां श्रुतिमाद्दः \* आत्मरितिरत्यादि \*। तेन तैत्तिरीयसमान्त्रौ या दशोक्ता सा फलानुभवस्य प्रथमावस्थेति वोधितम् । स्वोक्ते पूर्वस्त्रसम्मतिमाद्दः \* जैमिनिरित्यादि \*। एवं हेतुं व्युत्पाद्य दृष्टान्त व्युत्पाद्यवित । \* एकस्यत्यादि \*। दार्थोन्तिके योजयन्ति । \* एवमेवत्यादि \*। तेन, ब्रह्मभावात्तु भक्तानां गृह एव विशिष्यत इति साधितम् तथाच भक्तानामेव भोगक्रपकार्यवलेन सत्रतुल्यत्वम् । अन्येषां तु तद्भावाद्दिनतुल्यत्वमिति भक्ताभक्तव्यवस्थान्वम् । अन्येषां तु तद्भावाद्दिनतुल्यत्वमिति भक्ताभक्तव्यवस्थान्वभिनत्त्वत् सर्वत्र दृष्ट्या उत्तरक्ष्याविश्रान्तत्वात् तदुक्तमि युक्तम् । जीमेनस्तु सर्वत्र हष्ट्या उत्तरक्ष्याविश्रान्तत्वात् तदुक्तमि युक्तम् । जीमेनस्तु सर्वत्र दृष्ट्या उत्तरक्ष्याविश्रान्तत्वात्त्वकुक्तमि युक्तम् । जीमेनस्तु सर्वत्र दृष्टा उत्तरक्ष्याविश्रान्तत्वात्त्वकुक्तमि युक्तमिन्ति तस्य तस्य तथात्ववोधनायैव स्वमतकथनमित्यर्थः । मर्थादामानिति तस्य तस्य तथात्ववोधनायैव स्वमतकथनमित्यर्थः । मर्थादामानिर्याक्तिस्तिष्टिन्त । ज्ञापनेनापि पूर्वोक्तं साधिवतुमाद्दः \* अत एवेन्सानितिति ।

#### तत्त्वभावे सन्ध्यवदुपपत्तेः॥ १३ ॥

अथेदं चिन्सते । भगवन्स्वरूपे प्राक्ततशरीर इवावस्था ह-इयन्ते तत्कालीनैः पुम्भिरिति कथमपाक्तत्वमुपपद्यत इति तत्रो-पपत्तिमाह । तद्दर्शनस्य वास्तववस्तुविषयकत्वव्यवच्छेदेन पूर्वपक्ष-

त्यादि \* तथाच यत्र जयविजयादीनामण्येवं तत्र पुष्टिमार्गीयस्य का वार्चेत्यर्थः । एवं प्रसङ्गन भगवल्लाकप्राप्तिकपं फलमुक्तमिति क्षेयम् ।

अन्ये तु वादारिस्त्ने, मनसैतान् कामान् पद्यन् रमत इति श्रुतौ मनसंतिविद्येपनिर्देशवलान्मुकस्य देहेन्द्रियाद्यभावं, जैर्मिन्द्रियात्र्यम् स्वति स्वति चत्र्यात्र्यम् चत्रे चत्र्यस्त्रावं, जैर्मिन्द्रिय स्वत्रावं, स्वत्रायणम्त्रे, उभयश्रुत्यनुरोधान्मुकस्य सङ्कल्पेन कदाचित्तद्यम् नावं कदाचित्सद्भावं च व्याकुर्वन्ति। तत्र मुक्तसङ्कल्पो यदि परम्थारसङ्कल्पानुसारी तदा तद्व्यापारभृतो यदि तद्विरुद्धस्तद्या अकिश्चित्करत्वाद्रप्रयोजक इति ध्ययम्॥ १२॥

तत्त्वभावे सन्ध्यवदुपपत्तेः ॥ एवमत्र फलानुभवप्रकारमध्ये देहरूपः प्रकारो विचारितः।अयात्मा प्रकरणादित्यादिस्त्रद्वयोक्तस्य फलस्य प्रकारं विचारयतित्यारायंनाधिकरणमवतारयन्ति । ॥ अन्थित्यादि ॥ । एवमष्टसूत्र्या पूर्वस्त्रद्वयोक्तदेहस्वरूपनिरूपणोत्तरम् इदम्प्रिमसूत्रद्वयोक्तं भगवत्स्वरूपमनेनप्रकारण विचार्यते । यद्यपि गुणापसंहारं भगवतो निर्दोषत्वं, वेधाद्यधिकरणे,अनन्तगुणपूर्णत्वादिकं च, व्याप्तेश्च समञ्जसमित्यवान्तराधिकरणे विचारितं, तथापि तदेव स्वरूपं फलरूपमिति तत्र न विचारितम् । साधनप्रकरणन्वात्।अतः फलरूपमन्यद्वविष्यतीत्याराङ्कानिरासाय तदेवात्र फलन्तिति बोधनार्थमवस्तरसङ्गत्या पुनः परामृहयते । तथाचात्र फलन्त्वेन प्रतिपाद्यमानं भगवत्स्वरूपं प्रकृतिसम्बन्धविशिष्टं, न वेति संच्याः । अवस्थादर्शनादाद्यांमति पूर्वपक्षः । तद्दर्शनस्य भ्रान्तत्वानक्षेति सिद्धान्त इत्यारायेन सूत्रमवतारयन्ति । ॥ भगवदित्यादि ॥ ॥ तद्दर्शनस्यत्यादि ॥ ॥ तद्दर्शनस्यत्यादि ॥

च्युदासाय तुशब्दः । तत् प्राकृततुल्यद्श्निमभावे तथात्वस्याभाव एव भवति, न त तत्र पाकृता धर्माः सन्ति।नन्वविद्यमानानामर्थानां कथं दर्शनमुपपद्यत इस्रत आह। सन्ध्यविद्ति। स्त्रप्ने यथा वासना-वशादविद्यमानानामप्यर्थानां भवति तथा भगवदिच्छावशाद तत्रा-पि पाकृततुल्यत्वदर्शनस्योपपत्तेने पाकृतत्वं तत्र द्वेयमिखर्थः। तथाच श्रुतिः । सन्ध्यं तृतीयः स्वप्तस्थानं तस्मिन् सन्ध्ये स्थाने तिष्टन्तुभे स्थाने पश्यतीदं च परलोकस्थानं च। अथ यथाक्रमोऽयं परलोकस्थाने भवति तमाक्रममाक्रम्योभयात् पाप्मन आनन्दांश्च पश्यति । स यत्रायं प्रस्विपतीत्युपक्रम्य, स्वयं विद्वस स्वयं निर्मा-य स्वेन भासा स्वेन ज्योतिषा प्रस्विपयत्रायं पुरुषः स्वयञ्ज्यो-तिर्भवति, न तत्र रथा न रथयोगा न पन्थानो भवन्तीसादिरूपा । एवमेव भगवानाम्रुराणां पाकृतगुणे तमस्येव दुःखात्मके छयं चिकीर्षुः स्वस्मिन् पाकृतत्वबुद्धिसंपादनाय तादशीमिव लीलां दर्शयसतो, न पाकृतत्वराङ्कागन्घोऽप्यत्र । अत एव सगवतोक्तं, मामात्मपरदेहेषु पद्विषन्तोऽभ्यसुयका इत्युपक्रम्य, ततो यान्य-धमां गतिमिति । तेषामासुरत्वेन मुक्सनिधकारित्वाद तथा करण-मतः सुष्ट्रक्तं-सन्ध्यवद्पपत्तेरिति ॥ १३ ॥

श्रुतिस्तु बृहद्रारण्यके ज्योतिक्रीह्मणे। दार्ष्टान्तिके योजयन्ति। \* एवमित्यादि \*। \* अभ्यस्यका इति \* गुणेषु दोषारापकाः। इयमेवोपपत्तिक्रह्माण्डपुराणेऽप्युक्ता, शिवतत्त्वविवेके ऽनृदिता। तथाहि।
"निर्दोषश्चेत् कथं विष्णुर्मनुष्येषु प्रजायत । चिन्तश्चिमवणाञ्चानदुःख्युग्दद्यते कथम्। एवं मे संशयो ब्रह्मन् हृदि शस्य इवार्षित" इति
नारद्पद्रने "स्त्रीपुंमलानुषङ्कात्मा देहो नास्य विजायते । किन्तु निद्राषचैतन्यसुखनित्यां खकां तनुम्। प्रकाशयति सैवेयं जनिर्विष्णोर्नचापरा । तथाऽप्यसुरमोहार्थं परेषां च कचित् काचित्। दुःखा-

#### भावे जाग्रद्धत्॥ १४॥

लीकिकवद्धासमाने लीलापदार्थे यहर्शनं भक्तानां तत तु भावे विषये विद्यमाने सित भवति । अत्र दृष्टान्तमाह । जाग्रद्धत । यथा मोहाऽभाववतः पुंसः सत एवार्थस्य दर्शनं तथेति । एता-भ्यां सूत्राभ्यामेतदुक्तं भवति । सोऽक्तुते सर्वान् कामान सह ब्रह्मणा विपश्चितेति श्रुसा भक्तकामपूरणाय भगवाँ ललीलां करोन तीति गम्यते । यहर्शनश्रवणस्मरणेर्भक्तानां दुःखं भवति ताद्दशी-मापि तां करोतीति श्रूयते । यथा सौभयुद्धे मोहवचनानि, हस्ता-दायुषच्युतिः, प्रभासीयलीला च। उक्तरीसा, सोऽक्तुत इति श्रुसा परब्रह्मत्वमवगम्यते । उक्तलीलया तद्वैपरीसं च। एवं ससेक-स्या वास्तवत्वमन्यस्या अवास्तवत्वं वाच्यम्। ते ते धामान्युष्पसि, विष्णोः कर्माणि पञ्यत, तद्विष्णोः परमं पदं, तद्विपासो विपन्यव इसादिश्रुतिभिः, सहस्रशीर्ष देवं विश्वाक्षं विश्वशम्भुतम् । विश्वं

क्षानश्रमादींश्च दर्शयेच्छुद्धसद्गुणः । क व्रणादि क चाक्षानं स्व-तन्त्राचिन्त्यसद्गुणे । दौर्छभ्याचैव मोक्षस्य दर्शयेत्तानजां हरिः। कृष्णो ह्यत्यक्तदेहोऽपि त्यक्तदेहस्य देहवत् । लोकानां दर्शयामास स्वरूपसहशाकृतिम्" इति ब्रह्मणोक्तम् ॥ १३ ॥

भावे जाग्रहत् ॥ एवं दोषद्दीने उपपत्तिमुक्तवा गुणद्दीने उप-पत्तिमाहेत्याद्ययेन स्त्रमुपन्यस्य व्याकुर्वन्ति । अर्थस्तु स्पष्टः । तथाच अत्र पूर्वस्त्राद् उपपत्तिरित पदमजुवर्चते । अर्थस्तु स्पष्टः । तथाच गुणोपसंहारपादे, व्याप्तेश्च समञ्जसं, सर्वाभेदादन्यतेमे इति सूत्र-द्वये व्यापकस्य रसक्षपस्यैव भगवतो भक्तानां तत्तद्रसानुभावनाय तथा तथा मायापसारणेन् तत्तत्परिमाणादिप्राकट्येन बाल्यपौग-ण्डायनुभावनात् तेषां विद्यमानानामेवार्थानामनुभव इत्युपपादना-त्तर्थोपपत्तेरित्यर्थः । एवं स्त्रद्वयं व्याख्याय सूत्रद्वयोक्तिप्रयोजनमा-हः । ॥ एताश्यामित्वादि ॥ । नारायणं देवमक्षरं परमं पदम। विश्वतः परमान्नसं विश्वं नारायणः हरिम। विश्वमेवेदं पुरुषस्तद्विश्वमुपजीवति, पति विश्वस्यात्मेश्वरः शाश्वतं शिवमच्युतिमसादिभिश्च शुद्धब्रह्मणस्तद्विपरीतदर्शनेऽवश्यं हेतुर्वाच्यः । स त्वासुरच्यामोहनमेवेति पूर्वसूत्रेणोपपादितः । भक्तेभ्यः स्वरूपानन्ददानाय, लोकवन्तु लीलाकैवल्यमिति न्यायेन या लीलाः करोति, यथा रिङ्गणादिलीला भगवतो
नैसर्गिकधर्मरूपानन्दात्मकत्वेन विद्यमाना एव, ता भक्ताः पश्यन्तीति द्वितीयसूत्रेणोक्तम् । अत एव लीलाया अनेकरूपत्वाद्
ब्रह्मणश्च श्रुतौ सैन्धवदृष्टान्तेनैकरसत्विन्हपणाच्छुद्धब्रह्मधर्मत्वं न
सम्भवतीति शङ्कानिरासाय कैवल्यमित्युक्तम् । साक्षी चेता केवलो निर्गुणश्चेसादिश्रुतिषु याऽन्यधर्मराहिसलक्षणा केवलतोका सा लीलात्मिकैव लीलाविशिष्टमेव शुद्धं परं ब्रह्म, न कदाचित् तद्रहितामसर्थः पर्यवस्यति । तेन स्वरूपात्मकत्वं लीलायाः
पर्यवस्यति । तेन च निस्तवम् । एतद् विद्वन्मण्डने प्रपश्चितम् ।

इत्यादिभिश्चेति \* लीलानां भगवतश्च नित्यत्वं शुद्धब्रह्मत्वं
 चावगम्यत इति शेषः ।

अत्र, ते त इतिश्वितरमे ब्याख्येया। विष्णोः कर्माणीत्याद्यस्तु विद्वन्मण्डने सम्यग्व्याख्याताः।ताश्च पूर्वकाण्डस्था इत्यतः, सहस्रशीर्षमिति
तैतिरीयाणां महानारायणोपनिषत्स्थानुवाकीया उक्ता । एवं द्विविधा लीलास्तासां नित्यत्वं च प्रामाणिकमिति प्रतिपाद्य पूर्वस्त्रप्रयोजनं स्फुटीकुर्वन्ति । \* शुद्धेत्यादि \* तथाच तदर्थानां लीलानाम,
आसुरव्यामोहकत्वेनेच रूपेण नित्यत्वं, न तु प्रतीयमानेन रूपेणेत्यथै: । द्वितीयस्पार्थमाहुः \* भक्तेश्य इत्यादि \* । एवं द्वितीयस्य तारपर्यमुक्त्वा लीलानां खरूपात्मकत्वं निगमियतुं लीलाकैवल्यस्त्रार्थ
स्फुटमनुवद्नित \* अत एवेत्यादि \* । एतस्य सूत्रार्थस्योपपादनसा-

अथवा लीलैव कैवल्यं, जीवानां मुक्तिरूपम् । तत्र पवेद्यः परमा मुक्तिरिति यावदिसर्थः ॥ १४ ॥

पेक्षत्वात् प्रकारान्तरेणार्थमाद्यः \* अथवेत्यादि \* पवं फलक्रपस म-गवतः स्वरूपं सूत्रद्वयंन विचारितम् ।

अत्र सर्वेऽपि पूर्वसूत्रे, तन्वभाव इति पाठमङ्गीकृत्येवं व्याक्त-र्वन्ति। सङ्कल्यादेवेति स्त्रे पित्रादिसमुत्थानमुक्तसङ्कल्पादुकम्। स एव सङ्कृत्यो द्वादशाहसूत्रे १तःशब्देन परामृश्यते । तेन मुक्तो द्वादशाहवदशरीरः सशरीरश्च सिद्धाति । तत्राशरीरस्य यो भोगः स तन्वभावेऽपि ब्रह्मसृष्टैरेव पदार्थैः सन्ध्यवत् स्वाप्तिकपदार्थमोग-वत् सिञ्चति । तनुसद्भावपक्षे तु लीलार्थमीश्वरेण सप्टैर्मुक्तेन वा स्वसङ्करुपादेव सृष्टैर्जात्रद्वद् बहिर्भुङ्क इति । तन्नास्माकं रोचते । पवमप्युपन्यासादितिस्त्रेऽपहतपाप्मादिसत्यसङ्कृत्वपन्तानां धर्माणा-मुक्तंऽव्यङ्गीकारेण तत्सङ्कल्पादेव तद्तुरूवभागापपत्तेविदापतस्रदुप-पादनप्रयोजनाभावेनेतत्स्त्रद्वयस्यानतिप्रयोजनत्वप्रसङ्गात् । अथ सूत्रे तथा पाठ इति तद्नुरोधन तथा व्याख्यानमित्युच्यते, तदा तु स्त्रे तन्वभाव इत्यत्र तनुराद्स्याभावराद्धेन समासेऽनाचिचेति वै-किंटिपकं नकारस्य द्वित्वं, तथा तत् नु अभाव इति पद्चेद्वेदेऽपि, प-रोऽनुनासिकेऽनुनासिको वेति नकारद्वित्वमिति तत्त्वभावपदस्य सै-द्धान्तिकोऽर्थ एव युक्तः। द्वित्वाभावश्चेत् तदा, तन्वभाव इत्यत्र स-प्तमीसमासमङ्गीकृत्य भगवत्तनौ तद्दभाव इत्यथौ वक्तव्यः। भगवता खखरूप आसुराणामन्यथाभानस्य कारणेन तद्भानस्यावद्यमुपपा-दनीयत्वात् । अन्यथा आसुरदृष्टेषु सत्यत्वबुद्धौ दैवानां मोक्षप्रतिब-न्धापत्तोरिति। तदेतत् प्रागव ब्रह्माण्डवाक्योपन्यासपूर्वकं विचारित-मित्युपरम्यते ।

ये मायावादिनो मोक्षे भोगं नाङ्गीकुर्वन्ति तान् प्रति भास्क-राचार्येरेवं दूषणमुच्यते। ससम्बोधं मोक्षं श्रुतिसिद्धमाश्रित्याचार्ये-णायं विभागो दर्शितः श्रोतृणामनुत्रहाय, न नास्तिक्यमवलम्ब्यम्रा-न्त्या वा सुत्राणामन्यथार्थत्वं कल्पनीयम् । श्रुनीनां नार्थवाद्त्वम् ।

#### प्रदीपवदावेशस्तथाहि दर्शयति ॥ १५ ॥

ननु पूर्णज्ञानिक्रयाशक्तिमता ब्रह्मणा तुल्यभावेन तत्रापि प्र-धानभावं प्राप्य कामभोगकरणमपूर्णज्ञानिक्रयावतो भक्तस्यानुपप-न्निमसाशङ्कायां तत्रोपपित्तमाह । न हि तदा नैसर्गिकज्ञानिक्रया-भ्यां तथा भोनतुं शक्तो भवति, किन्तु भगवाँ स्तिस्मन्नाविशति यदा नदाऽयमपि तथैव भवतीति सर्वमुपपद्यते । एतदेवाह । प्रदीपव-दिति । यथा प्राचीनः पञ्चष्टो दीपः स्नेहयुक्तायां वर्त्त्यामर्वा-चीनायामात्रिष्टः स्वसमानकार्यक्षमां तां करोति स्नेहाधीनिस्थिति-श्च भवति स्वयं तथाऽत्रापीसर्थः । अत्र प्रमाणमाह । तथाहि दर्शयति श्रुतिः । भक्तां सिम्भ्रयमाणो विभक्तिं, एको देवो बहुधा

सर्वत्रार्थवादत्वप्रसङ्गात् । निःसम्वोधे तु मोक्षे न प्रेक्षापूर्वकारी प्र-वर्त्तत । संसारावस्थायां तावदेवलोकादिषु पर्यायेण सुखतारतम्यं लभन्ते, मुक्तः पुनः सुषुप्तवन्न किश्चित् । स्वरूपचैतन्यं तु विद्यमा-नमप्यमन्सममेव । न हि तच्चैतन्यान्तरेण सर्वद्यते । तस्यैवाभावा-त् । नच स्वचैतन्यतः संविदस्तु । चैतन्यव्यतिरिक्तसंवित्यनश्युप-गमात् । अश्युपगमे च भेदप्रसङ्गान्मायावादहानिः स्यादेव । ससं-षोधे पुनर्मोक्षे सर्वमुत्पन्नं सल्लक्षणं बोधस्य रूपम् । मनः सर्वन्नं सर्व-शाक्तिभिन्नाभिन्नरूपं हि । तेनाऽस्तु तद्वगितन्तितोऽन्यथेति ॥१४॥३॥

प्रदीपवदावेशस्तथाहि दर्शयति ॥ एवमधिकरणत्रयेण फल-प्राप्तयुपकरणं फलस्वरूपं च विचार्य फलानुभवोपकरणं विचार-यति । तत्र भगवद्धोगरूपोऽनुभवो जीवस्य सम्भवति, न वेति संश-यः । भक्तस्य स्वतोऽसामर्थ्यं भोगश्रुतिश्च संशयवीजम् । तदेतन्म-नसिकृत्य सूत्रमवतारयन्ति । \* नन्वित्यादि \* । व्याकुर्वन्ति \* नही-त्यादि \* । \* नैसर्गिकज्ञानिकयाश्यामिति \* मुक्तौ भगवत्क-प्याऽभिव्यक्ताश्यां, हानौ तूपायनेतिसूत्रे व्युत्पादिताश्यां जैवाश्यां ताश्याम् । भक्तां सन्नितिश्रुतिस्तु तैत्तिरीयारण्यके पुरुषसूक्तोत्तर- निविष्ठ इति । सर्वात् कामानित्युक्तत्वाद् यस्य कामस्य भोगो यथा निवेशे सित तत्त्रथा तदा निवेश इति बहुधा निवेश उक्तः । अयं निवेशो नान्तर्यामित्वेन, तस्यैकधैव प्रवेशात् । निसर्गतः सर्वेषां जीवानां भगवान् भवसेव प्रभुर्यद्यपि तथापि यं स्वीयत्वेन ष्टणुते तस्य विवाहितः पतिरिव भक्तां सन् वरणजस्नेहातिशयन भक्तेनापि भ्रियमाणः सन्, स भक्त इव स्वयमपि तं स्वस्मिन् विभात्त । अत एव स्नेहराहिसेनायोगोलकादिकं विहाय पदीषं

नारायणानन्तरं भर्तृसूक्तारम्भेऽस्ति । एवं तां विवृण्वन्ति । सर्वान कामानित्यारभ्य गतिष्वितीत्यन्तमः । नतु भर्नृसूक्ते तदिप्रमानुवा-केषु च प्रभासीयलीलैव प्रायशः प्रतीयते, कि बहुना, एतहगुत्तरा-र्दें अप यदा भारं तन्द्रयते स भर्त्तुं निधाय भारं पुनरस्तमेतीति भारवहनालस्य भारत्तत्त्यागोऽत्तगमनं चोच्यते । अग्रं च, तमेव मृत्युममृतं माहुरित्यादि । तत् कथमत्रैवं व्याख्यातमितिचेद् उच्य-ते । पूर्व हि पुरुषसूक्ते सृष्टिलीलोक्ता । तत उत्तरनारायणे स्थितिली-ळोका। तत्र, हीश्च ते लक्ष्मीश्च पत्न्यावित्यनेन भोगलीलां सूचियत्वा इष्टं मनिषाण, अमुं मनिषाण, सर्वे मनिषाणोतिवाक्यत्रये ऐहिकामु-ष्मिकमिष्टं ब्रह्मविद्धिः प्रार्थितम् । ततो भर्तृस्कारम्भे इयमृगिति पू-वंग्रन्थे उत्तरग्रन्थे चेयमुपयुज्यते इति पूर्वसम्बद्धार्थोऽत्र ब्याख्यातः। तृतीयस्कन्धे तु, भर्तुः पादावनुस्मरिन्नत्यत्रोक्ता। अतस्तत्रोत्तरप्रन्थ-सम्बद्धां इति मया विद्वन्मण्डनन्याख्याने प्रभासलीलाप्रसङ्के उ-त्तरप्रन्थानुसारेण व्याख्यातेति न दोषः । नन्वत्र मुक्तस्य यानि त्रि-धा भवति पञ्चधेत्यादिनोक्तानि शरीराणि सृजन्ते तानि सात्मकानि निरात्मकानि वेति संदाये, निरात्मकानि सृष्ट्रा, यथा प्रदीप एकोऽने-कभावं विकारशक्तियोगादापश्चते तथा मुक्त एकोऽप्यनेकशरीरा-ण्यैश्वर्ययोगादाविशतीत्युच्यते, न तु पूर्वोक्तोऽर्थ इति शङ्कायामाहुः। \* अत प्वेत्यादि \* यत उक्त प्वाऽधीर्शभन्नतोऽत प्वायं हृष्टान्त उ-क्तो, नायोगोलकादेरतस्तथेत्यर्थः । भर्तृसूकश्चतावयमेवाऽर्थोऽभिप्रे- हष्टान्तमुक्तवात् व्यासः । अत एव देवपदमुक्तम् । स्वरूपानन्ददानाद्रावोदीपनात् पूतनादिमुक्तिदानेन स्वमाहात्म्यद्योतनाद्वेकुण्ठादिस्थितेश्च । तदुक्तं निरुक्ते—दिवो दानाद्रा, दीपनाद्रा,
द्यातनाद्रा, द्यस्थानो भवतीति वा यो देव इति। किञ्च । भक्तानां
कामभोजनार्थं क्रीडाकरणात् क्रीडायामेव जयेच्छाकरणाद्रक्तैः सह
व्यवहारकरणाद्भवतेषु स्वमाहात्म्येच्छादिद्योतनाद्, न पारयेऽहं, न
त्वाहशीं प्रणायनीमिसादिभिः स्तुतिकरणाद्रक्तप्रपत्तिद्दश्चेनन कालीयदमनादौ मोदकरणात् तेष्वेव भक्तिमदकरणात् ते स्वमेऽपि
भियमेव पश्यन्तीति स्वमकरणात्तेषां कान्तिकरणादिच्छाकरणाद्रा
तिक्रकटे गमनादिप देवः। तदुक्तं धातुपाठे—दिवु कीडाविजिगीपाव्यवहारद्यतिस्तुतिमोदमदस्वमकान्तिगतिष्विति । एवं सति युक्रमेव तेषां तथात्विमिति हिशब्देनाऽऽह ॥ १५ ॥

नन्वऽस्थूलमनण्वद्रस्विमसाद्यनन्तरं पठचते— न तद्दक्नोति कञ्चन न तद्दक्नोति कश्चनेति, उक्तश्रुतौ च ब्रह्मणा सह जीवस्य भोग उच्यते । तथाच सग्रुणिनर्गुणभेदेन विषयभेदोऽवक्यं वाच्यो विरोधपरिहारायेसत् उत्तरं पठित ।

स्वाप्ययसम्पत्त्योरन्यतरापेक्षमाविष्कृतं हि ॥ १६॥

त इत्यक्त गमकमाहुः। \* अत एव देवेत्यादि \* तथाच देवपदार्थाऽऽञ्जस्यमेवात्र गमकमित्यर्थः। सीत्रस्य हिरान्दस्यार्थमाहुः \* एवं सतीत्यादि \* तेन यदा भगवान् जीवस्य खदत्ते देहे स्वेन सह सर्वभोगकामभोगं कार्यितुमिच्छति तदा स्वयमपि तद्गुगुणप्रकारेण
तस्मिन् देहे आविरातीति ताहरा आवेरा एव भोगोपकरणम्। गुणगानगृहकार्यादिद्शायां तु यथासम्भवं या रामानुजभास्कराचार्याअयां मुकव्यवस्थोका सैवाभिमतेत्यर्थाद् बोधितम्॥ १५॥

स्वाप्ययसम्पत्योरन्यतरापेक्षमाविष्कृतं हि ॥ स्वमवतार-यन्ति । \* नन्वस्थूलेत्यादि \* श्रुतावद्दनोतीत्यस्य विकरणब्यत्ययेन

इहायमाश्रयः । प्रकृतेतावन्तं हि प्रतिपेधित ततो ब्रवीति च भूय इसाद्यधिकरणेः परास्य शक्तिविविधेव श्रूयते स्वामाविकी ज्ञानवल्लिया चेसादिश्रितिभिश्च पाक्तता एव धर्मी निष्टयन्ते क्रझण्यपाक्तता एव वोध्यन्तेऽन्यथा तद्वोधनमेव न स्याक्षिपेधकः वाक्य एव तद्वोधनमि न स्यादेनस्यैवाक्षरस्य प्रशासन इसादि-रूपमते।ऽचिन्सानन्तशक्तेभंगवतः का वा कार्याऽक्षमता यया प्रा-कृतान् गुणान्तीकुर्यादतो निर्गुणमेव सदा सर्वत्र भगवदूपीमित मन्तव्यम् । एवं मति, तद्यथापि हिरण्यनिधि निहितमक्षेत्रज्ञा उप-र्युपरि सञ्चरन्तो न विन्देयुर्विवेमाः सर्वाः प्रजा अहर्द्यच्छन्सः एतं ब्रह्मलोकं न विदन्तीति छन्दोग्यश्रतः प्रस्वापदशायां न क-श्चिद् ब्रह्माश्राति तच्च न कञ्चतेति निद्वपियणी निपधिका श्रुति-ब्रह्मांवदाप्रोति परिमिति श्रुत्युक्तपरब्रह्मपितिदशाविषयिणी मोग-बोधिका सेति न विरोधणन्योऽपि । एतदेवाह । स्वाप्ययः म-स्वापः, स्वमपीतो भवति तस्मादेनं स्वापतीस्याचक्षत इति श्रुतेः । सम्पत्तिब्रह्मसम्पत्तिरुक्तरीसा पुष्टिमार्गीयो मोक्ष एतयोरन्यतरा-

अश्वनमेवार्थ इति पूर्व व्याख्यातम् । अतोऽत्र भोग उच्यत इत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । \* इहायमिन्यादि \*। \* निषेधिका श्रुनिरिति \* भोगनिष्ठेका, न तद्द्रनोतीनिश्रुनिः । अन्यतरापेक्षमित्येतद्रश्रे, आविष्कृतमाविष्करणं भगवत्प्राकट्यमिति यावत् । हि यतो हेनोरतो युक्तम—एतावती बुष्ट्रवोध्या । दहराधिकरणे एतत्स्त्रशेपन्यासे आविष्कृतपद्स्य भगवदाविर्भावार्थकताया अङ्गीकृतत्वात्। तथाचाने वेदं सम्पद्यते । आद्य प्रकारे यद्यपि, तद्यथाप्रियया स्त्रियत्यादिना सम्पर्परचङ्गो ब्रह्मकृतो जीवस्योक्तत्तथापि, न बाह्यं किञ्चन वेद नान्तर-मितिज्ञानाभावरोषत्वेनोक्त इत्यस्थूलादिश्रुतौ सकलप्रापश्चिकधर्मा-भावकथने प्रापश्चिकभोगाभावोऽष्युक्तः। द्वितीयप्रकारे तु ज्ञानसङ्गा-वाद् भोग इति विरोधाभावात् स्वरूपे सगुणनिर्गुणभेदकष्पनमसङ्ग-

पेक्षमुभयश्रुत्युक्तिमिसर्थः । भगवत्कर्तृकभोगस्य लीलाक्ष्यत्वात् तस्याश्च, लोकवत्तु लीलाकैवल्यमिसत्र मुक्तित्वेन निक्ष्पणात् त-त्माप्तः सम्पद्रूपत्वं युक्ततर्मिति हिशव्दार्थः ॥ १६ ॥

जगद्व्यापारवर्जे प्रकरणादसंनिहितत्वाच ॥१७॥

तिमत्यर्थः । तदेनिन्निगमियतुं हिरण्यराद्धस्यार्थमाहुः। \* भगवन्कर्तु-केत्यादि \*। प्वमनेनापि प्रकारेण फलस्वरूपमेव विचारितं भवति॥

शाङ्करास्त्-मुक्तस्यानेकशरीरावेशलक्षणेश्वर्थाऽभ्यूपगमे, तत् केन के विज्ञानीयादिल्यादिश्रुतिविरोधराङ्कायां, तत्केन कं, सिलेल पक इत्यादौ यद्विरोषविज्ञानवारणं तत् सुबुप्तिकैवल्यावस्थयोरन्य-तरापेक्षम् । कुतः । आविष्कृतं हि यता हेतोस्तत्तैव तद्धिकारवज्ञा-दाविष्कृतं, यत्र सुत्रा न कञ्चनकामं कामयते, न कञ्चन स्वप्नं प्-इयतीत्यनेन । एतेश्यो भूतेश्यः समुत्थाय तान्येवानुविनश्यति न प्रेत्य संज्ञास्ति । यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवासूदित्यनेन च प्रकटीकृतः । इदं तु सगुगाविद्याविपाक सानं स्वर्गादिवदवस्थान्तरम् । यत्रैत-दैश्वर्यमुपत्रवर्यतेऽतो न दोष इत्यैतं सूत्रार्थमाडुः । तेषामियं सम्प-रयवस्थातो हीनावस्थत्यभिषायः। तदेतदन्ये न क्षमन्ते । तथाहुर्मा-स्कराचार्या रामानुजाचार्याश्च-अत्र सम्पत्तिपदेन, वाङ्क मनसि स-म्प्यत इत्यादिनोक्ता मरणावस्था परामृश्यते । अतः सुपुप्तौ मर-णावस्थायाञ्च विशेषविज्ञानवारणम् । यत्र सुतः, एतेश्यो भूतेश्य इति श्रुति श्रां यतस्तत्रैव तद्धिकारवशादाविष्कृतम् । तेन शरीरे-न्द्रियविषयनिवन्धनं यद्विशेषविज्ञानं तदेव वार्यते, इत्यदोषः। न तु परं भावं प्राप्तस्य विद्याकर्मसामर्थ्यात्सर्वविषयं सामान्यज्ञानमाविर्भ्-तं तम्र वार्यत इत्यदोषः । यत इन्द्रप्रजापितसंवादे एव सुषुप्तौ निः-सम्बोधत्वमुक्काऽत्रे मुक्तमधिकृत्य, स वा एष एतेन दिव्येन चक्षु-षा मनसैतान् कामान् पश्यन् रमते य एते ब्रह्मलोक इति सर्वज्ञ-त्वकथनादिति । अस्मन्मतं त्वेतावान् विशेषः । शाङ्करोक्तमुका-Sवस्था प्रथमा कक्षा । एताभ्यामुक्ताऽवस्था तु मध्यमकक्षा । भागे भ-गवत्साहित्याभावादिति ॥ १६ ॥ ४॥

जगद्व्यापारवर्जे प्रकरणाद्सिश्चितित्वाच ॥ एवं भोगोप-

निविष्ट इति । सर्वात् कामानित्युक्तत्वाद् यस्य कामस्य भोगो यथा निवेशे सित तत्त्रथा तदा निवेश इति बहुधा निवेश उक्तः । अयं निवेशो नान्तर्यामित्वेन, तस्यैकथैव मवेशातः । निसर्गतः सर्वेषां जीवानां भगवान् भवसेव मभुर्यद्यपि तथापि यं स्वीयत्वेन दृणुते तस्य विवाहितः पतिरिव भक्तां सन् वरणजस्नेहातिशयन भक्तेनापि भ्रियमाणः सन्, स भक्त इव स्वयमपि तं स्वस्मिन् विभक्ति । अत एव स्नेहराहिस्रेनायोगोलकादिकं विहाय पदीपं

नारायणानन्तरं भर्तृसुक्तारम्भेऽस्ति । एवं तां विवृण्वन्ति । सर्वान कामानित्यारभ्य गतिष्वितीत्यन्तम् । ननु भर्तसूके तद्विमानवा-केषु च प्रभासीयलीलैव प्रायशः प्रतीयते, किं बहुना, एतद्दगुत्तरा-र्दें अप यदा भारं तन्द्रयते स भर्त्तुं निधाय भारं पुनरस्तमेतीति भारवहनालसं भारतत्त्वागोऽत्तगमनं चोच्यते । अप्रे च, तमेव मृत्युममृतं माहुरित्यादि । तत् कथमत्रेवं व्याख्यातिमिविचेद् उच्य-ते। पूर्व हि पुरुषसूक्ते सृष्टिलीलोक्ता। तत उत्तरनारायणे स्थितिली-लोका। तत्र, हीश्च ते लक्ष्मीश्च पत्न्यावित्यनेन भोगलीलां सूचयित्वा इष्टं मनिषाण. अमुं मनिषाण, सर्वे मनिषाणोतिवाक्यत्रये ऐहिकामु-ष्मिकमिष्टं ब्रह्मविद्धिः प्रार्थितम् । ततो भर्तृस्कारम्भे इयमृगिति पू-र्चप्रन्थे उत्तरप्रन्थे चेयमुपयुज्यते इति पूर्वसम्बद्धार्थीऽत्र ब्याख्यातः। तृतीयस्कन्धे तु, भर्तुः पादावतुस्मर्रान्नत्यत्रोक्ता। अतस्तत्रोत्तरग्रन्थ-सम्बद्धां र्थ इति मया विद्वन्मण्डनव्याख्याने प्रभासलीलाप्रसङ्के उ-त्तरप्रन्थानुसारेण व्याख्यातेति न दोषः । नन्वत्र मुक्तस्य यानि त्रि-धा भवति पञ्चधेत्यादिनोक्तानि शरीराणि सृजन्ते तानि सात्मकानि निरात्मकानि वेति संशय, निरात्मकानि सृष्ट्वा, यथा प्रदीप एकोऽन-कभावं विकारशक्तियोगादापद्यते तथा मुक्त एकोऽप्यनेकशरीरा-ण्येश्वर्ययोगादाविशतीत्युच्यते, न तु पूर्वोक्तोऽर्थ इति शङ्कायामाहुः। \* अत एवेत्यादि \* यत उक्त एवाऽथोंर्शभंत्रतोऽत एवायं हष्टान्त उ-को, नायोगोलकादेरतस्तथेत्यर्थः । भर्त्रमुक्तश्रुतावयमेवाऽर्थोऽभिष्रे- हष्टान्तमुक्तवान व्यासः । अत एव देवपदमुक्तमः । स्वरूपानन्ददानाद्वावोदीपनाद पूतनादिमुक्तिदानेन स्वमाहात्म्यद्योतनाद्वेकुण्ठादिस्थितेश्च । तदुक्तं निरुक्ते—दिवो दानाद्वा, दीपनाद्वा,
द्यातनाद्वा, द्यस्थानो भवतीति वा यो देव इति। किञ्च । भक्तानां
कामभोजनार्थं क्रीडाकरणाद क्रीडायामेव जयेच्छाकरणाद्वक्तैः सह
व्यवहारकरणाद्वक्तेषु स्वमाहात्म्येच्छादिद्योतनाद्व, न पार्येऽहं, न
स्वाहर्शीं प्रणियनीमिसादिभिः स्तुतिकरणाद्वक्तपपिद्यंगेन काछीयदमनादौ मोदकरणाद तेष्वेव भक्तिमदकरणाद ते स्वमेऽपि
प्रियमेव पश्यन्तीति स्वप्नकरणात्तेषां कान्तिकरणादिच्छाकरणाद्वा
तिक्षकटे गमनादिप देवः। तदुक्तं धातुपाठे—दिवु कीडाविजिगीपाच्यवहारद्युतिस्तुतिमोदमदस्वप्नकान्तिगतिष्विति । एवं सित युक्रमेव तेषां तथात्विमिति हिश्चव्देनाऽऽह ॥ १५ ॥

नन्वऽस्थृलमनण्वद्रस्विमसाद्यनन्तरं पठ्यते— न तदक्तोति कञ्चन न तदक्तोति कश्चनेति, उक्तश्रुतौ च ब्रह्मणा सह जीवस्य भोग उच्यते । तथाच सग्रुणिनर्ग्रुणभेदेन विषयभेदोऽवक्यं वाच्यो विरोधपरिहारायेसत् उत्तरं पठित ।

स्वाप्ययसम्पत्त्योरन्यतरापेक्षमाविष्कृतं हि ॥ १६॥

त इत्यत गमकमाहुः । \* अत एव देवेत्यादि \* तथाच देवपदार्था-ऽऽञ्जस्यमेवात्र गमकमित्यर्थः । सौत्रस्य हिशन्दस्यार्थमाहुः \* एवं स-तीत्यादि \* तेन यदा भगवान् जीवस्य खद्ते देहे स्वेन सह सर्व-भोगकामभोगं कारियतुमिच्छति तदा स्वयमि तद्वुगुणप्रकारेण तस्मिन् देहे आविशतीति ताहश आवेश एव भोगोपकरणम् । गुण-गानगृहकार्यादिद्शायां तु यथासम्भवं या रामानुजभास्कराचार्या-भ्यां मुक्तन्यवस्थोका सैवाभिमतेत्यर्थोद् बोधितम् ॥ १५॥

स्वाप्ययसम्पत्त्योरन्यतरापेक्षमाविष्कृतं हि ॥ सुत्रमवतार-यन्ति । \* नन्वस्थूलेत्यादि \* श्रुतावश्नोतीत्यस्य विकरणब्यत्ययेन

इद्यमाशयः । प्रकृतेतावत्तं हि प्रतिषेधति ततो व्रवीति च भूय इसाद्यधिकरणैः परास्य शक्तिविविधेव श्रूयते स्वाभाविकी ज्ञानकलिक्या चेसादिश्रुतिभिश्च पाकृता एव धर्मा निष्ध्यन्ते ल्ञाण्यपाकृता एव वोध्यन्तेऽन्यया तद्बोधनमेव न स्याक्षिषेकः वाक्य एव तद्बोधनमि न स्यादेतस्यैवाक्षरस्य प्रशासन इसादि-रूपमतेऽिचन्सानन्तशक्तेभगवतः का वा कार्याऽक्षमता यया प्रा-कृताव गुणान्तिकुर्यादतो निग्नुणमेव सदा सर्वत्र भगवदूर्णामिते मन्तन्यम् । एवं सति, तद्यथापि हिरण्यनिवि निहितमक्षेत्रज्ञा उप-र्युपरि सञ्चरन्तो न विन्देयुरेवसेवेमाः सर्वाः प्रजा अइग्ह्मिन्छन्स एतं ब्रह्मलोकं न विदन्तिति छान्दोग्यश्रतः प्रस्वापदशायां न क-श्चिद् ब्रह्माश्चाति तत्त्व न कञ्चतेति तद्विपयिणी निप्यका श्रुति-श्रिक्षावदाप्रोति पर्तमिति श्रुत्युक्तपरब्रह्ममाप्तिदशाविपयिणी भोग-वोधिका सेति न विरोधगन्योऽिष । एतदेवाह । स्वाप्ययः प्र-स्वापः, स्वमपीतो भवति तस्मादनं स्विपितीसाचक्षत इति श्रुतेः । सम्पत्तिब्रह्मसम्पत्तिरुक्तरीसा पुष्टिमार्गायां मोक्ष एतयोरन्यतरा-

अशनमेवार्थ इति पूर्व व्याण्कानम् । अतोऽत्र मोग उच्यत इत्यर्थः । व्याकुर्वन्ति । \* इहायमिन्यादि \*। \* निषेधिका श्रुतिरिति \* मोगनिषेधेका, न तद्दनोतीतिश्रुतिः । अन्यतरापेक्षमित्यतद्वे, आविष्कृतमाविष्करणं भगवत्पाकस्यमिति यावत् । हि यतो हेनारतो युक्तम—पतावती बुष्टिर्वोध्या । दहराधिकरणे एतत्सूत्रोपन्यासे आविष्कृतपद्दय भगवदाविर्मावार्थकताया अङ्गीकृतत्वात्। तथाचाने त्रेदं सम्पद्यते। आद्ये प्रकारे यद्यपि, तद्यथाप्रियया स्त्रियत्यादिना सम्परिष्वङ्गो ब्रह्मकृतो जीवस्योक्तस्यापि, न बाद्यं किञ्चन वद् नान्तर-मिति ज्ञानामावशेषत्वेनोक्त इत्यस्थूलादिश्रुतौ सकलप्रापश्चिकधर्मानावक्येन प्रापश्चिकभोगामावोऽष्युक्तः। द्वितीयप्रकारे तु ज्ञानसद्धान्वाद् भोग इति विराधामावाद् स्वकृषे सगुणानगुंणभेदकल्पनमसङ्गन्वाद भोग इति विराधामावाद स्वकृष्टे सगुणानगुंणभेदकल्पनमसङ्गन्वाद भोग इति विराधामावाद स्वकृष्टे सगुणानगुंणभेदकल्पनमसङ्गन्वाद स्वकृष्टे सगुणानगुंणभेदकल्पनमसङ्गन्वाद स्वकृष्टे सगुणानगुंणभेदकल्पनमसङ्गन्वाद स्वष्टेष्टेष्ट स्वष्टेष्ट स्वति स्वष्टेष्ट सगुणक्षित्र स्वष्टेष्ट सगुणक्षित्र स्वष्टेष्ट स्वष्ट स्वष्ट सगुणक्षित्र स्वष्टेष्ट सगुणक्षेत्र स्वष्ट सगुणक्ष स्वष्ट स्वष्ट सगुणक्ष स्वष्ट स्वष्ट स्वष्ट स्वष्ट स्वष्ट स्वष्ट सगुणक्ष स्वष्ट स्वष्ट सगुणक्ष स्वष्ट सगुणक्ष स्वष्ट स्वष्ट स्वष्ट स्वष्ट स्वष्ट स्वष्ट सगुणक्ष स्वष्ट सगुणक्य स्वष्ट स्वष्ट स्वष्ट स्वष्ट स्वष्ट सगुणक्ष स्वष्ट सगुणक्ष स्वष्ट स्वष्ट सगुणक्ष स्वष्ट सगुणक्ष स्वष्ट स्वष्ट सगुणक्ष सगुणक्ष सगुणक्ष स्वष्ट सगुणक्ष सगुणक्य सगुणक्य सगुणक्ष सगुणक्य सगुणक्ष सगुणक्ष सगुणक्य सगुणक्य सगुणक्य सगुणक्य सगुणक्य सगुणक्य सगु

पेक्षमुभवश्रुत्युक्तमिखर्थः । भगवत्कर्तृकभोगस्य लीलाक्ष्पत्वातः तस्याश्च, लोकवत्तु लीलाकैवल्यमिखत्र मुक्तित्वेन निष्ट्पणातः त-त्याप्तः सम्पदूपत्वं युक्ततरमिति हिशब्दार्थः ॥ १६ ॥

जगद्व्यापारवर्जं प्रकरणादसंनिहितत्वाच ॥१७॥

तिमत्यर्थः । तदेतित्रिगमियतुं हिरण्यशद्धस्यार्थमाहुः। \* भगवन्कर्तु-केत्यादि \*। एवमनेनापि प्रकारेण फलस्वरूपमेव विचारितं भवति॥

शाङ्करास्तु—मुक्तस्यानेकशरीरावेशलक्षणैश्वर्थाऽभ्यूपगमे, तत् केन के विज्ञानीयादित्यादिश्रुतिविरोधशङ्कायां, तत्केन कं, सिलल एक इत्यादी यद्विशेषविज्ञानवारणं तत् सुपुतिकैवल्यावस्थयोरन्य-तरापेक्षम् । कुतः । आविष्कृतं हि यता हेर्तास्त्रतेव तद्रधिकारवशा-दाविष्कृतं. यत्र सुतो न कश्चनकामं कामयते, न कश्चन स्वप्नं प-इयतीत्यनेन । एते भ्यो भूते भ्यः समुत्थाय तान्येवानु विनश्यति न प्रेत्य संज्ञास्ति । यत्र त्वस्य सर्वमात्मैवामृदित्यनेन च प्रकटीकृतः । इदं तु सगुगविद्याविपाकत्यानं स्वर्गादिवदवस्थान्तरम् । यत्रैत-दैश्वर्यमुपवर्ण्यतेऽतो न दोष इत्यैवं सूत्रार्थमाहुः । तेषामियं सम्प-स्यवस्थातो हीनावस्थत्यभिप्रायः । तदेतदन्ये न क्षमन्ते । तथाहर्भा-स्कराचार्या रामानुजाचार्याश्च-अत्र सम्पत्तिपदेन, वाङ्मनिस स-म्पद्यत इत्यादिनोक्ता मरणावस्था परामृश्यते । अतः सुबुप्तौ मर-णावस्थायाञ्च विशेषविज्ञानवारणम् । यत्र सुतः, एतेश्यो भूतंश्य इति श्रुतिभ्यां यतस्तत्रैव तद्धिकारवशादाविष्कृतम् । तेन शरीरे-न्द्रियविषयनिवन्यनं यद्विशेषविज्ञानं तदेव वार्यते, इत्यदोपः । न तु परं भावं प्राप्तस्य विद्याकर्मसामर्थ्यात्सर्वविषयं सामान्यज्ञानमाविर्भू-तं तम्न वार्यत इत्यदोषः । यत इन्द्रमजापितसंवादे एव सुषुप्ती निः-सम्बोधत्वमुक्ताऽत्रे मुक्तमधिकृत्य, स वा एष एतेन दिव्येन चञ्च-षा मनसैतान कामान पश्यन रमते य पते ब्रह्मलोक इति सर्वज्ञ-त्वकथनादिति । अस्मन्मते त्वेतावान् विशेषः । शाङ्करोक्तमुक्ता-ऽवस्या प्रथमा कक्षा। एताभ्यामुकाऽवस्था तु मध्यमकक्षा। भागे भ-गवत्साहित्याभावादिति ॥ १६ ॥ ४॥

जगद्ब्यापारवर्जं प्रकरणादसन्निहितत्वाच ॥ एवं भोगोप-

ब्रह्मणा सह भोगकारणं छौकिकव्यायारयुतमुत नेति संबाये तद्युतमिति पूर्वः पश्चस्तया सित मुक्तित्वभङ्गाद पूर्वोक्तमनुपपन्नमिति माप्ते, आह । जगिदसादि । पूर्वोक्तस्य जगत्सम्बन्धी
छौकिको यो व्यापारः कायवाङ्मनसां तद्वर्ज्ञं तद्रहितं भोगकरणम् । तत्र हेत् आह । मकरणादसंनिहितत्वाच्चेति । ब्रह्मांवदाप्रोति परमित्युपक्रमेण मुक्तिमकरणाद तत्र छौकिकव्यापारोऽसममावितः। किञ्च, छीछायाः काछमायाद्यतीतत्वेन माकृतं जगद्
दूरतरमितोऽपि हेतोने तत्सम्भवः । कदाचिल्छोके छीछामकटनेच्छायां तद्रिष्ठानत्वयोग्ये मथुरादिदेशेऽतिसुद्धे गोछके चक्षुरिनिद्रयमिव स्थापित्वा छीछां करोति । तदापि छीछामध्यपातिनां

करणं विचार्यं भोगप्रकारं विचार्ययतुमधिकरणान्तरमारभत इत्या-शयेन विषयसंशयपूर्वपक्षान् वदन्तोऽधिकरणमवतारयन्ति । \* ब्र-द्वाणा सहेत्यादि \*। संशयवीजं तु भोगे लौकिकव्यापारयुक्तत्वस्य लोके दर्शनम्। पतस्य भोगस्य सायुज्यमुक्त्युत्तरभावित्वं च क्रे-यम् । सिद्धान्तं वक्तुं सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* पूर्वेक्स्येत्यादि \*। \* पूर्वोक्तस्येति \* । प्राप्तसायुज्यस्य पुष्टिमक्तकायवाङ्मनसामित्यव दजभावः समासान्तस्याऽनित्यत्वेन वैकल्पिकत्वाज्क्षेयः । असन्नि-हितत्वं व्याकुर्वन्ति । \* किञ्चेत्यादि \*। एतेनाक्षरब्रह्मण्येव सम्भो-गो बोधितः । निरस्तसाम्यातिशयेन राधसा स्वधामनि ब्रह्मणि रंख-ते नम इति द्वितीयस्कन्धे तथा सिद्धत्वात्। तर्हि. ते ते धामानी-त्यादिश्चतिषु भूमौ भोगः कथमुच्यत इत्यत आहुः । \* कदाचिदि-त्यादि \* । \* कदाचिदिति \* । जगदुहिधीषीऽवसरे । \* स्थाप-यित्वेति \*। अक्षरं स्थापायत्वा । तथाच तस्मात्तयोच्यत इत्यर्थः । नन्वेवमक्षरस्य भूमौ प्रकटने तत्र स्थितानां भक्तानां भूमिसम्बन्धज गुणदोषसंसर्गाछीकिकव्यापारप्रसङ्गो दुर्वार इत्यत आहुः \* तदा-पीत्यादि \* नत् प्रमाणाभावे द्रष्टान्तमात्रस्याऽकिञ्चित्करत्वाक मका-

न लौकिकव्यापारसम्भवः। न हि चक्षुरिन्द्रियं गोलककार्यं क-रोति। न वा तन्नारो नश्यति। एतत्सर्वं, दिवीव चक्षुराततिमिति श्रुतिव्याख्याने विद्वन्मण्डने प्रपश्चितम्। किञ्च । छान्दोग्ये, भू-मैव सुखं भूमा त्वेव विजिज्ञासितव्य इत्युक्त्वा भूम्नो लक्षणमाह। यत्र नान्यद् पश्यति नान्यच्छुणोति नान्यद् विजानाति स भूमे-ति। अत्र, नान्यद्विजानातीस्रेतावतेव चारितार्थ्येऽपि यदिन्द्रिय-व्यापारो निषिद्धस्तत्राप्यन्यविषयकस्तन भगवद्विषयकः स मिद्धो भवतीतिं जगद्व्यापारराहिसं सिद्धम्। तत्र तेन भगवत एव स्वतन्त्रं फलत्वमुक्तं भवति। न हि सुखस्यान्यद् प्रयोजन-मस्ति॥ १७॥

नां लौकिकव्यापारराहित्यसिद्धिरित्यतं आहुः । \* एतदित्यादि \*। \* प्रपश्चितमिति \*। चश्चिरित द्वितीयैकवचनान्तं पद्मित्यादिना प्रपश्चितम् । तिस्मन् व्याख्यानं आग्रहवाद इति शङ्का
त्यादिति तद्धं भूमविद्याश्चितमुदाहर्रान्तः। \* किञ्च, छान्दोग्य इत्यादि \*। \* इन्द्रियव्यापार इति \*। पर्याते श्रणोतिश्यामुकः
सः। तथाचात्यां श्चतौ लौकिकव्यापारराहित्यत्य सिद्धत्वात्तत्र तथा
व्याख्याने नाग्रहवाद इत्यर्थः। अत्र यत्पारिशेष्यात्सिद्धं तस्य फलमाद्वः। \* तेनेत्यादि \*। तत्र हेतुः। \* न हिःत्यादि \*। न हि
भूमविद्यायां प्रतिपाद्यमानस्य भूमद्भपस्य सुखस्य फलत्वातिरिक्तमन्यत् प्रयोजनं कथमप्यस्ति तस्मात् तथेत्यर्थः।

यत्तु भाष्यान्तरेऽस्मिन् सूत्रे ब्रह्मसायुज्यं ब्रह्मसाम्यं वा प्राप्तस्य जीवस्येश्वयोदिकं जगत्सृष्टिन्यापाररहितमेव भवतीति विचारितम् । तद्स्माकमतं, नेतरोऽनुपपत्तेरित्यानन्दमयाधिकरणं एव साधित मिति न काचिन्न्यूनतेति बोधितम् । यत्तु निरङ्कृशजगत्कर्तृन्वस्व ब्रह्मलक्ष्मणत्वाद् ब्रह्म वद् ब्रह्मैव भवनीति श्रुत्या जीवस्य ब्रह्मभाव बोधित तस्यापि तद्भेदाज्जगद्व्यापारोऽस्तु, तथा सतीदं सूत्रमवान्तर- मुक्तिविषयमिति कश्चित्, तद्सञ्जतम् । वेदस्तुतौ, सममनुजानतां

प्रत्यक्षोपदेशादितिचेन्नाधिकारिकमण्डलस्थोक्तेः ॥१८॥

नन्वेतत्प्रकरण एव छान्दोग्ये पठ्यते, सर्व ह पश्यतीति सर्वविषयकप्रसक्षमुपिद्श्यत इसन्यविषयव्यापारराहिसं नोषप्यत इसाशङ्क्य समाधत्ते । आधिकारिकेसादिना । अत्रेदमुच्यते । सोऽश्वते, लोकवत्तु लीलाकैवल्यीमसादिभिन्सिलीलामध्यपाति-त्त्वं तस्योच्यते । नान्यतः पश्यतीसादिश्रुतिवशाज्जगद्व्यापार-

यद्मतं मतदुष्टतयेति जीवे तादशिनयन्तृत्वभावस्य ब्रह्मविद्सम्मतत्वकथनेन तादशजगत्कतृत्वाद्रिप निरासबोधनादतः सायुज्येप्रीप तद्दभावः सूत्रकाराभिमत इति क्षेयम् । तथाच यथा भूमिसम्बन्धिनो मथुरादिदेशस्य छौकिकत्वं, तत्र स्थापितस्य चालौकिकत्वं, नथा तत्र स्थितानां छौकिकदेहे निर्विष्टत्वाछौकिकत्वं तदन्तः स्थापितानां सदेहानामेव छाछास्थानामछौकिकत्वम् । तेन छौकिकाछौकिकोभयकार्यकरणं तादशतादशतत्त्वज्ञानविषयत्वं नानुपपन्नं, नापि छीछासाङ्कर्यंप्रसङ्गः । चक्षुरिन्द्रियद्दष्टान्तेनैवोपपादितत्वादित्यर्थः ॥ १७॥

प्रत्यक्षे। पदेशादितिचेन्नाविकारिकमण्डलस्थोकः ॥ सूत्रं व्याकुर्वेन्ति । \* निन्वत्यादि \* । नतु भूमविद्यास्थस्य, नान्यत् पद्यतीत्यादिवाक्यस्य वलेन भक्तस्य। प्रक्षरं ब्रह्मणि जगद्व्यापाररिहतो
भोग इति यदुक्तं नन्नोपपयते । यत पनत्यकरण एव छान्दोग्ये भकस्य जगद्व्यापारः पट्यते । स को वेत्यत् आहुः । सर्वे पद्यः
पर्यतीति । जगद्विषयकप्रत्यक्षरूपः स इत्यनस्नथेत्याराङ्क्य समाधत्व इत्यथः । समाधानांशव्याख्यानाय हेत्वंशस्पुरणे तेनाशङ्कानत्रस्यापि निवृत्तिमालोच्य तमप्यर्थे संप्रहीतुं प्रकारान्तरेणावतारयान्त । \* अत्रद्मित्यादि \* । अत्र अवतारणग्रन्थे, इदं धक्षमाणमधिकमुच्यतं, न तु तावन्मात्रामित्यर्थः । किं तदित्याकाङ्कायाम् आस्रेप्यं विषयमादुः । सोऽश्वत इत्यादि \* । \* अत्रत्यादि \* ।

पवं विषयमनुद्य तत्र विचारः क्रियत इत्यादः । \* अत्रत्यादि \* ।

वर्जी भोगकरणं पूर्वसूत्रेणोक्तम् । अत्रेदं विचार्यते । नान्यत् पञ्य-तीति प्रकरण एव सर्वभ् ह पञ्यतीति सर्वविषयकं दर्शनमुच्यते तत् कथं पूर्वोक्तमुपपद्यतं इति । किञ्च । एकस्यैव भक्तस्य देश-कालभेदेन क्रियमाणाऽनेकलीलासम्बन्धित्वं भवात । तच्च लीला-निस्तायां न घटते। यतस्तत्तदेशतत्तत्कालसम्बन्धिनी सा निसा । एवं सस्कर्यानेक इपत्वं जीवस्य न सम्भवतीति तिक्षसन्वमापि न सिद्ध्यतीति । तत्रोच्यते । श्रुतौ मर्वपदेन न जगदुच्यते, किन्तु यस्यां यस्यां लीलायां देशकालभेदेन क्रियमाणायामधिक्कतो य

अत्रास्मिन् सूत्रे इदम् ! उक्ताभ्यां श्रुतिभ्यां सूत्राभ्यां च यदुक्तं तिद्विचार्यत इत्यर्थः। विचारमाहुः। \* नान्यदित्यादि \*। अत्र, नान् न्यदित्यारभ्य पूर्वोक्तसुपपद्यत इत्यन्तेन पूर्वोक्तेवाराङ्कानूदिता । सोऽइनुत इत्यादिविवायणीं द्वितीयामाडुः । \* किञ्चत्यादि \* ! सोऽइचुते, स वा एष एवं पदयन्, सर्वर हि पदयः पदयतीत्यादिश्रुतौ श्रीभागवतादिषु च एकत्वकथनन भक्तानामेकस्यैव रूपस्य प्रत्य-क्षोपदेशाद् एकस्यैव भक्तस्य देशकालभेदेन क्रियमाणाऽनेकली-लासम्बन्धित्वमुक्तं भवति । तच्च लीलानित्यतायां न घटत । यतस्त-देशकालसम्बन्धिनी तत्तद्विशेषणविशिष्टैय नित्या ध्वंसाद्यप्रतियो-गिनी । एवं दंशकालभक्तविशिष्टायाः लीलाया नित्यत्वे सति देश-कालयोरन्यान्यत्ववद् भक्तस्याप्यनेकह्रपत्वं वाच्यम् क्तत्वाज्जीवस्य न सम्भवति, इति एवं विशेषणविघटने तस्याः छी-लायाः नित्यत्वमपि न सिद्धानीत्यतो न घटत इत्यर्थः । प्रत्यक्षोपदे-शादित्यत्र प्रथमपक्षे पष्ठीतत्पुरुषो द्वितीयपक्षे च कर्मधारयो ज्ञेयः। एवमाशङ्कांशं द्वेधा व्याख्याय समाधानांशं व्याकुर्वन्ति । \* तत्रो-च्यत इत्यादि \*। तथाचाधिकारोऽत्र भक्तानां लीलानुभवयोग्यः तासम्बन्धाधिकारिकं तेषां मण्डलं समृहस्तत्र यसिष्ठति तस्योक्तेः कथनात् श्रुतौ तथोच्यत इति नानुपपन्नं किश्चित् । श्रौतस्य दर्शन-विषयवाचकस्य सर्वपदस्य सङ्कोचितवृत्तिकत्वात्तद्विषयकदर्शने- एको भक्तस्तस्यैव तावन्ति रूपाणि सन्ति तान्याधिकारिकाणीत्युच्यन्ते। तेषां मण्डलं समूइस्तत्र स्थितवस्तुमात्रमुच्यत इति नानुपपत्रं किश्चित् । अत एवाग्रे पठ्यते । सर्वमाप्नोति सर्वश इति, स
एकधा भवति त्रिधा भवति पञ्चया भवति सप्तधा नवधा चैव पुनश्चकादशः स्मृतः । शतं च दश चैकश्च सहस्राणि च विशतिरिति ।
यथा मण्डलवर्तिषु पुंसु नैकस्य माथम्येन माधान्यं वक्तुं शक्यं
तथैतेष्विप रूपेष्विति श्वापनाय मण्डलपदमुक्तम् ॥ १८ ॥

विकारावर्त्ति च तथाहि स्थितिमाह ॥ १९ ॥ नन्वेवं सति श्वस्त्वद्गेहमायास्य इति प्रभुणोक्ते तदाशया त-

ऽपि भोगस्य जगद्ग्यापाररहितस्वं नानुपपन्नम् । तथा, सोऽइनुत इत्यादावेकवचनस्य भक्तस्वरूपविषयकत्वात् स भक्तस्त्तदेशत-स्तत्कालभेदन कियमाणा लीलाः आधिकारिकदेहसमूहस्यः पश्य-तीति तस्तिहरोषणविशिष्टानां लीलानां तदनुभवितुर्भकस्य च नि-त्यत्वं नानुपपन्नित्यर्थः । ननु सर्वपदार्थसङ्कोचे भक्तस्पवादुत्ये च कि मानमित्यत आहुः । \* अत पवेत्यादि \* । \* अन्न इति \* । सर्वे । ह पश्यः पश्यतीत्यस्यात्रे । तथाच सर्वमाप्नोतीति वाक्ये सर्वेः प्रकारैः सर्वप्राप्तिश्रावणात् सर्वे पश्यतीति वाक्येस्वपदेन वि-वक्षितम्रहणस्येव युक्तत्वात् । तथा स एकघेति वाक्येभक्तस्य बहुधा भवनश्रावणात्, सोऽइनुत इत्यादाविष बहुभी रूपेभाँगरूप-स्य लीलानुभवस्य युक्तत्वादिति । ननु मण्डलपदेन चक्राकारेण परिणतः समूह उच्यते, न तु सामान्यसमूहोऽतः कथमेवमुच्यत इत्यतो मण्डलपदंस्य तात्पर्यमाद्वः । \* यथत्यादि \* । तथाचैत-ज्ञापनाय मण्डलपदं, न तु समूहस्य चक्राकारेण परिणतेर्श्वाप-नायेत्यर्थः ॥ १८॥

विकारावर्षि च तथा हि स्थितिमाह ॥ एवं श्रुतिविरोधं प-रिहृत्य लौकिकविरोधं परिहरतीत्याद्ययेन सुत्रमवतारयन्ति \* नन्वे-षं सतीत्यादि \* एवं सतीर्ति \* तत्त्वङ्घीलातत्त्तदेशतत्तत्कालतत्तर् तिस्थातिनोंपपद्यते । निस्नत्वाल्लीलायास्तस्य कालस्य तदागमनस्य च तदापि वर्त्तमानत्वाद । तथा प्रभूक्तिरपि नोपपद्यत इसाश-क्रुच समाधत्ते। इह भगवल्लीलापकृतिस्तद्विरुद्धोऽर्थो विकार इत्यु-च्यते । तत्र न वर्त्तते तज्ज्ञानं ताद्दशं च भवति । यत्स्वरूपं प्रति तथा वदति तस्य स्वगेहे तदा भगवतिस्थातिज्ञानं न भवतीसर्थः।

भक्तदेहानां नित्यत्वे सति। व्याकुर्वन्ति। \* इहेत्यादि \*। \* इहे-ति \*। भगवत्सम्बन्ध्यर्थविचारे, भगवल्लीलाप्रकृतिः, रसात्मककु-त्स्नग्रणवत्त्वादः, अनुकृत्यधिकरणसिद्धकारणत्वाद्वा । तद्विरुद्धोः उथीं लौकिकः स हि विकार इत्युच्यते तत्प्रतिकृतिभूतयत्किश्चि-सद्गुणवस्वात्। कार्यत्वाद्वा । तत्र लीकिके विकारभूतेऽथे न व-त्तेते तद् ब्रह्मणा सह भोगकरणम् । अत आधिकारिकमण्डलस्यं सर्वे तदन्तःपातिश्वानं च विकारावर्त्ति ताइशं तत्समानाकारं च भव-ति। अत एवेतः पूर्वम्, आत्मत आशा आत्मत आविर्भावतिरो-भावावित्यादि श्रावितम् । अन्यथा तम्न वदेत् । तदेतद्त्र सर्वे चकारेण सुच्यते। तथाच, स एकवा भवतीति श्रुतिबलेनैकस्य भकस्य यान्यनेकानि रूपाण्यङ्गीकृतानि तानि योगिकायव्यृहवन्न नानादेशवर्त्तीनि, किन्तु तथैकस्मिश्नेव भगवत्खरूपे विद्यमानानि प्रद्युम्नादिन्युहरूपाणि तत्कार्ये प्रकटीभवन्त्यपि न स्वरूपाद्भिन्न-नया प्रतीयन्ते। तथा भक्तशरीराण्यप्येकस्मिन्नेव वर्त्तमानानि त-त्कार्ये बहिभेवन्ति । एवं यत्स्वरूपं प्रति, श्वस्त्वद्गृहमायास्य इति बदति तस्य स्वगृहे प्रयमदिने भगवत्स्थितिश्चानं न भवति तस्य विरहानुभवयितृरूपं बाहुर्भवति, पूर्वोक्तं चान्तः । ततो द्वितीय-दिने पूर्वोक्तं बहिर्भवति विरहानुमवयितः चान्तस्तयोरन्तर्भावब-हिर्भावी तेन न झायेते एकमेव स्वमनुभवतीत्येवं लीलारसालत्वार्थ दिङ्गात्रेण प्रदर्शते । वस्तुतस्तु यथा निल्यव्यापकराव्दवादिजै-मिनीयमते व्यञ्जकस्य वायोध्वनेवी अमावन न वर्णात्मकशब्दस्य सर्वत्र सदा क्वानं, यथा च नित्यव्यापकात्मवादिकाणादादिमते स्वदेहादन्यत्र तद्वृत्तिलाभस्थानभूतदेहामावेन न स्वात्मक्षानं, त- उपलक्षणं चैतद्तो यदेशकालिविशिष्टा याद्यी या लीला तस्या-स्ताद्या एव तरलीलामध्यपातिनो भक्तस्य ज्ञानं, नान्यविषयक-धिति ज्ञेयम् । अत एव द्वितीयस्यापि, मद्य पूर्वभुक्तमासीनेनागत इथेप ज्ञानं भयति । तदैव हि रसोद्योऽनो रसस्बरूपमध्यपाति-त्वारलीलाया रसस्य च भणवदात्मकत्वाद्धगवद्वपत्वेन सर्वभुपप-द्यते लीलायाम् । अत्र ममाणमाह । तथाहि स्थितिमाहिति । स-र्वमाभोति सर्वश इति श्रुतिरेकस्यैव भक्तस्य सर्वशः सर्वैः पकारैः सर्वलीलारसमामोतिति वदन्त्युक्तरियैव लीलायां स्थितमाहित्यर्थः अतो वस्त्वेवदमलौकिकमीद्यमिति मन्तव्यं वैदिकैरिति भावः । अलीकिकेऽर्ये लौकिकरियनुसर्णं न युक्तं, किन्त्वलीकिकरीय-नुपरणभेव युक्तमिति हि शब्देन द्योत्यते । एतेन, रसो वे स इति श्रुपेरलीलाविशिष्ट एव प्रमुक्तयेति तादश एव परमफलियित ज्ञापितं भवति ॥ १९ ॥

## दर्शयतश्चैवं प्रत्यक्षानुमाने ॥ २० ॥

थाऽत्र लीलादिव्यञ्जकभगविद् क्हाभावेन न भगवित्स्यतादिकानं भवतीत्यथः । एवं स्त्रैकदेशं व्याख्याय तेनानुक्तस्यान्यस्यापि तथा सिद्धिमाद्वः । \* उपलक्षणित्यादि \* । तथाच "अचिन्त्याः खलु ये भावास्तांन्तर्रेण प्रसाययेत् । प्रकृतिश्यः एरं यच्च तद्चिन्त्यस्य लक्षणि "ति मत्स्यपुगणवाक्यात् । अत एवं श्रुतिमूलकन्तर्काद्पि सर्वे सुस्थमित्यथः । उपपाद्नप्रकारस्य प्रामाणिकत्वाय सूत्रशेषमवतारयन्ति । \* अत्रत्यादि \* । सिद्धमाद्वः । \* अत इन्त्यादि \* । तथाच, नैपा तर्केणोति श्रुतेः, अलोकिकास्तु ये भावा न तांस्तर्केण योजयेदिति स्मृतेश्च श्रुत्यनुसारणैय निर्णयमिति सिन्देस्तथेत्यथः ॥ १९ ॥

दर्शयतश्चेवं प्रत्यक्षानुमाने ॥ भगवत्सम्बन्धिपदार्थानां यु-

नच लौकिकयुक्तिविरोधोऽत्र वाधकत्वेन मन्तव्यः, किन्तु साधकत्वेन । यतः प्रयक्षाऽतुमाने श्रुतिस्मृती अपि । लौकिकयु-क्त्यत्रसोरणालौकिके भगवत्सम्बन्धिन्यर्थेऽन्यथाभावनं निषेधित, नैषा तर्केण मतिरापनेया । परास्य शक्तिर्विविधेव श्रुयते स्वासा-विकी ज्ञानवलकिया च । अलौकिकास्तु ये भावा न ताँस्तर्केण योजयेत् । श्रीभागवते च-- न हि विरोध उभयं भगवत्यपरिग-णितग्रुणगण ईञ्चरेऽनवगाह्यमाहात्म्येऽर्वाचीनविकल्पवितर्काव-चारपमाणाभामकुनर्कशास्त्रकलिलान्तःकरणाशयदुरवग्रहवादिनां विवादानवसर इसादिवाक्यैरचिन्सानन्तशक्तिमत्त्वेन भगवत्स्व ६-पस्येव परमफललं प्रदर्श्वते । किश्च । ता वां वास्तून्यष्मास ग-मध्ये यत्र गावो भूरिश्वङ्गा अयासः । अत्राह तदुरुगायस्य दृष्णः परमं पदमवभाति भूरीति ऋग्वेदे पठचते, किञ्चित्पाठभेदेन यज्ञः-शाखायामपि । ता तानि वास्त्नि वां गोपीमाधवयोः सम्बन्धीनि गमध्ये प्रसादत्वेन पाष्तुमुष्मिस कामयामहे । तानि कानीसाका-ङ्कायां गृहाभिसन्धिमुद्घाटयति, यत्र श्रीगोकुछे गावो भूरिश्दञ्जा बहुशृङ्गा हरूमभृतयो वसन्तीति शेषः । ब्राम्यारण्यपशूपलक्षणा-र्थमुभयोरेव ग्रहणम् । अत्राह । भूमावेव तदुरुगायस्य बहुगीयमा-

स्चागम्यत्वरूपं पूर्वोक्तमर्थमेव दृढीकर्त्तुं सूत्रान्तरं पठतीत्याशयेन सूत्रं व्याकुर्वन्ति । \* नचेत्यादि \* । माष्यमत्र निगद्व्याख्यातम् । अत्र नैषा तक्तेणेति काठकश्रुतेर्जावपद्गात्तरवर्त्तित्वेन तया भगव-त्सम्बन्धिनामर्थानां तक्तागोचरत्वसाधनं न युक्तमित्याशङ्काः ब्रह्म-प्रकरणस्थायाः, परास्य शक्तिरिति द्वितीयस्याः श्वेताश्वतरश्रुतेरप-न्यासः । अलौकिकास्त्वित्यस्याः स्मृतेः प्रसिद्धत्वेन विषयान्तरे चारितार्थ्यमाशङ्का श्रीभागवतषष्ठस्कन्धीयस्य, न हि विरोधिमि

नस्य हष्णः । भक्तेषु कामान् वर्षतीति हषा तस्य पदं स्थानं वैकुण्ठं ततोऽपि परममधिकमत्र विचित्रलीलाकरणाद् । भृरि यमुनापुलिनिकुञ्जगोवर्द्धनादिरूपत्वेन बहुरूपम् । तथाच तत्रसानि
तानि कामयामह इति वाक्यार्थः सम्पद्यते । एतेन लीलासम्बन्धिवस्तुनां यत्र फलत्वेन बहुरूपपार्थनं तत्र तल्लीलाकर्त्तः परमफलत्वे
किं वाच्यामित्यात्रायो क्षाप्यते । अथ ह वा व तव महिमाऽमृतसमुद्रविमुषा सक्ललीढया स्वमनिस निष्पन्दमानानवरतसुखेन विस्मारितहष्टश्चतसुखलेशाभासाः परमभागवता इति श्रीभागवते ।
एतेनापि कैमुतिकन्यायेन प्रभोरेव स्वतः पुरुषार्थत्वं क्षाप्यते ।
फलप्रकरणत्वाच्यदेवाचार्यतात्पर्यविषय इति क्षायते ॥ २०॥

## भोगमात्रसाम्यलिङ्गाच ॥ २१ ॥

इतोऽपि हेतोः पुरुषोत्तमस्वरूपमेव परमं फलमिति ज्ञायते ।

ति वाक्यस्योपन्यासः। एवमेतैः प्रमाणैर्ळीलाया अलौकिकत्वं निगमयित्वा तन्मुखेनापि भगवतः फलत्वनिगमनाय किञ्चेत्यादिना
शाखाद्वयस्थश्रत्युपन्यासः । ऋक्शाखास्थश्रुतेर्यास्केन सूर्यकिरणपरताया निवेचनात् तद्यम्मिनिरासाय यज्ञःशाखापाठस्मारणम् । तेन यास्कोक्तस्य श्रङ्कादिपदिनिरुक्तमात्रार्थत्वं, न तु तत्वात्पर्यकत्वम् । ऋचो विष्णुस्कस्थत्वात्, तैत्तिरीयपाठे च विष्णुपदाद् अग्रेऽपि, विष्णोः कर्माणि पश्यतेत्यादिमन्त्रदर्शनाच । एतत्रुपएम्भायैव, अथ ह वा वेति श्रीभागवतवचनोपन्यास इति। शेषं
स्फुटम् ॥ २०॥

भोगमात्रसाम्यिलङ्काश्च ॥ सूत्रमवतारयन्ति । \* इतोऽपी-स्यादि \* । \* इतोऽपीतिं \* । मात्रं कात्स्न्यें ऽवधारणे । मोगमात्रे भोगे एव बत् साम्यं भक्तेन सह तौल्यमस्यां श्रुतौ सहपदेन श्राब्यते, यतः, सोऽक्ति सर्वान् कामानं सह ब्रह्मणा विपश्चितेतिं श्रुतौ भक्तसाम्यमुच्यते । तच्च पुरुषोत्तम एव सम्भवति । यतः सख्यं दत्वा तत्कृतात्मनिवेदनमङ्गीकुर्वन्नऽतिकरुणः स्वस्वरूपानन्दमनुभावयँस्तं प्रधानीकरोति । अन्यथा भक्तोऽनुभवितुं न शक्तुयात । युक्तं चैतत् । प्राप्तं फलं स्वाधीनं भवसेवान्यथा फलत्वमेव न स्यात् । तथाचाऽस्माल्लिङ्गादपि प्रभोरेव प्रमफलत्वं सिद्ध्यति । न तत्समश्चाभ्याधिकश्च दृश्यत इति श्रुतिविरोधपिरहाराय मात्रप्दम् । नचात्र कामभोगस्य फलत्वं शङ्कतीयम् । आम्रोति पर्मिस्तद्व्याकृतिरूपत्वात् स्वरूपानुभवरूपत्वाद् भोगस्य । अनुभूय-मानस्यव हि सुखस्य लोके पुरुषार्थत्वोक्तेः ॥ २१ ॥

एवं भगवतः स्वतः पुरुषार्थक्ष्यत्वमुक्त्वा कर्मफलभोगानन्त-रमादृत्तिवदत्राप्यादृत्तिर्भविष्यतीसाशङ्कानिरासायोत्तरं पटति । अनावृत्तिः शब्दादनावृत्तिः शब्दात् ॥ २२ ॥

तस्माछिङ्गाद्पि। तद् ब्याकुर्वन्ति \* यत इत्यादि \* पुरुषोत्तम एवेत्येवकारेणाक्षरं व्यावर्यते । तत्र हेतुः । \* यतः सख्यमित्यादि \* । नन्वत्र कामानामेव प्राप्तेरुक्तत्वात्तद्भोगस्यैव फलत्वमस्त्वितिचेत्तत्राहुः । \* नचेत्यादि \* । आप्नोति परमित्येतद्व्याकुतिकपत्वादिति \* । आप्नोतिपरमिति यद्वाक्यं तद्व्याख्यानकपत्वात् । ननु यदि भगवत एव फलत्वं तदा कामानामशनं किमिति विवरणत्वेनोच्यत इत्यत आहुः । \* स्वक्षपत्यादि \* । तत्र युकिमाहुः । \* अनुभूयमानस्येत्यादि \* । तथाच फलत्वव्युत्पादनार्थं,
तन्न तु फलत्वार्थमित्यर्थः। एवमनया पञ्चस्त्र्या भोगप्रकारिवचारोऽपि भगवतः परमफलत्ववोधनायैवेति ज्ञापितम् । इद्मेवाचार्यैः पृष्टिप्रवाहमयीदायां पृष्टिफलविचारे "भगवानेव हि फलं स यथाऽऽविभेवेद् भुवि । गुणस्वकपभेदेन तथा तेषां फलं भवेदि"त्यनेनोकं
क्षेयम् ॥ २१॥
अनावृत्तिः शब्दाद्नावृत्तिः शब्दात् ॥ सुत्रमवतारयन्ति \* एवमित्या-

अनाद्यत्तिर्भक्तानां ज्ञानिनां चोच्यते । तत्र मानं शब्दः । स च—तयोध्र्वमायस्त्रप्रतत्वमेति, न तेषां पुनराद्यत्तिरेतेन प्रतिपद्यमाना इमं मानवमावर्त नावर्त्तन्ते, ब्रह्मछोकमभिसम्पद्यते, न च पुनरावर्त्तत इसादिक्ष्पस्तु ज्ञानिनां तामाह । न हि भक्तानां नाड्यादिष्र- युक्तममृतत्वम् । "तस्मान्मद्भक्तियुक्तस्य योगिनो वै मदात्मनः । न ज्ञानं न च वैराग्यं प्रायः श्रेयो भेवेदिह"इसादिवाक्येभ्यः । किन्तु, यमेवेति श्रुतेर्वरणमात्रछभ्यः पुरुपोत्तमः । एवं सति ब्रह्म-

दि \*। व्याकुर्वन्ति । \* अनावृत्तिरित्यादि \* ननुक्तः शब्दो ज्ञानि-नामेव तामाहेत्यत्र गमकमाहः। \* न हीत्यादि \*। काठके ज्ञानं प्रस्तुत्य, यदा सर्वे प्रमुच्यन्ते कामा येऽस्य हृदि स्थिता इति वैराग्यं चोक्ता ततः, शतं चैका च हृदस्य नाड्य इत्यनेनो-त्क्रमस्योक्तत्वाद् बृहदारण्यके शारीरब्राह्मणेऽपि तथात्वादन्यत्रापि तथैवेति नाड्याद्ध्वर्गतिहतुभूतयाञ्चीनवैराग्ययोर्भकस्य श्रेयस्कर-त्वाभावेऽत्रोक्तम् । तत्कायंभूतनाडीगतिप्रयुक्तमसृतं न शक्यं व-क्तुमतो ज्ञानिनामेव तेन राब्देन तदुच्यत इत्यर्थः । तर्हि भक्तसा-ऽनावृत्तिः कुतोऽवगन्तव्येत्यत आहुः । किन्त्वित्यादि \* । किन्तु, यमेवंति श्रुतंवरणळभ्यः पुरुषोत्तमो भक्तानाममृतत्वम् । स च अक्षरात परतः पर इति श्रुनेर्यस्मात क्षरमतीतोऽहामिति गीतावा-क्याचाक्षरात् परः । एवं वरणलक्ष्यस्यात्मनोऽक्षरात् परन्वे सति ब्रह्मविदामोति परमिति श्रुतेर्विरोधपरिहारपूर्वकं यद् व्याख्यानं वरणसाहित्ये सर्वकामाशनकपो ब्रह्मस्वरूपानन्दानुभवो, वरण-साहित्याभावे तु लोकत्वेनाक्षरप्राप्ती तदानन्दानुभवोऽक्षरसायुज्यं वा यथाऽधिकारमिति पूर्वमुक्तं तद्रीत्या अक्षराधिष्ठातारं पुरुषो-त्तमं परं ब्रह्म वरणेन प्राप्तस्य निर्दोपत्वाद् आवृत्तिहेतूनामविद्या-कामकमणामभावात् प्रपञ्चऽनावृत्तिः सम्भवति । तथाचात्र परश-ब्दे प्राप्यस्याक्षरात् परत्वप्रकाशनसामर्थ्यालिङ्गादनावृत्तिर्भक्ताना-मवगन्तव्यत्यर्थः । ननूभयव्यामोहसूत्रं भक्तव्यामोहस्यापि कवि-दुक्तत्वात्तारशेच्छया कदाचिदावर्त्तिः स्यादिति शङ्कायामाहुः ।

विदामोति परिमाते श्रुवेर्विरोधपरिहारपूर्वकोक्तव्याख्यानरीया भ-क्तस्य परं ब्रह्म माप्तस्य निर्दोपत्वादाद्यचिहेत्वभायात मपश्चेऽनाद-तिः सम्भवति । तादशं प्रतीक्वरेच्छापि न तथा भवितुमहीति। ''ये दारागारपुत्राप्तप्राणान् वित्तिमिमं परम् । हित्वा मां शरणं याताः कथं तांस्यक्तुमुत्सह" इति भगवद्वाक्यात परप्राप्तिरूपत्वाच भोगस्य न नाशसम्भावना । किञ्च यत्रैकस्यैव भक्तस्य देशका-लभेदेनानेकविधलीलासम्बन्धित्वेऽपि तत्तल्लीलासम्बन्धित्वयन-क्वरमुच्यते तत्र सर्वथा तद्भावः कथं वक्तुं शक्यो ब्रह्मणापि । अपरश्च । कालसाध्यो हि नश्वरः स्याट् न हि पुरुषोत्तमे कालः प्रभवितुं शक्कोति । न यत्र कालोऽनििष्पां परः प्रभुरिखादिवा-क्येभ्यः । तथाच ज्ञानमार्गीयभक्तिमार्गीययोरनावृत्तौ तुल्यन्वेऽपि फलपाप्ता वैलक्षण्यात पूर्ववाक्येन भक्तानामाहाऽनाद्यत्तिमुत्तरवा-वयेन ज्ञानिनामिति ज्ञायते । नच फलप्रकरंणान्तेऽनादृत्त्युक्तेः स-साराभाव एव जीवस्य परमं फलमियाचार्याभित्रायो ज्ञायत इति वाच्यम् । ब्रह्मविदः परपाप्ति फलत्वेनोक्त्वा तत्स्वरूपस्य सर्वकाः मभोगत्वेन श्रुसा निरूपणाद । स च स्वस्वाधिकाराऽनुसारेण

<sup>\*</sup> ताइरं प्रतीत्यादि \*। तथाच ये सर्वात्मभावप्रपत्तिरहिता उक्त-भोगात्मकस्वरूपानुभवरहिताश्च तान् प्रत्येच तथेच्छेति, नात्र त-त्सम्भवनाऽपीत्यर्थः। सम्लकापमावृत्तिराङ्कानिवृत्त्यर्थे कैमुतिकेना-ऽपि तद्भावं साधयन्ति \* किञ्चेत्यादि \* ननु लीलायां देराकाल-सम्बन्धस्य पूर्वमुक्तत्वाङीलानित्यत्वोपपादनमात्रेण कथं राङ्का-याः, समूलकाषं निवृत्तिरित्यंतस्तत्व कालस्यासामध्ये प्रमाणमाद्यः। \* अपरं चत्यादि \*। एवं लीलायाः स्वरूपानुभवस्यं च नित्यत्व-मुपपाद्य सिद्धमाद्यः। \* तथाचेत्यादि \*। ज्ञानमार्गीयफलस्योत्कर्ष-माराङ्क्य समाद्यते \* नचेत्यादि, इयमुक्तेत्यन्तम् \*। \* स चेति \*

निवेदिताथां द्रीकाररूप एवेति क्षेयम् । तेन स एव परमं फलम-नाद्यत्तिस्त्वार्थिकी। परं त्वाद्यतौ सम्भवन्यां परमफलत्वं नोपपद्यत्त इति ज्ञानदुर्वलकाङ्कानिरासायेयमुक्ता । पुष्टिमार्गीयभक्तविक्षेषमवर्त्त-कनिवर्त्तकवेणुकाब्दाद्धगविक्षकटगतावऽनाद्यत्तिः पूर्वेणोक्ता, मर्या-दामार्गीयाणां वेदरूपाच्छब्दात्तदुक्तसाधनादनाद्यत्ति द्वितीयेनेसपि तात्पर्यविषयः श्लिष्ठोऽर्थो क्षेयः। तथा सति परमफलमग्रे स्वत एव भावीति भाव इसलं विस्तरेण ॥ २२ ॥

भोगश्च । \* स एवेति \* । उक्तरीत्याऽनुभृयमानः पुरुषोत्तम एव । 
\* आर्थिकीति \* । परप्रकाशनसामर्थ्यासिङ्कात्परप्राप्तिरूपवाक्याथेबलेन प्राप्ता । तथाच श्रुत्या समर्पितायाः परप्राप्तरेव मुख्यत्वात्त्रत्रैचाचार्याभिष्रायो, न तु लेङ्किक्यामनाइत्तावित्यर्थः । यद्यपि द्विरुक्तिः
समाप्तिबोधनार्था, तथापि तत्र श्रेषेणार्थान्तरमपि बोध्यत इत्याहुः । \* पुष्टीत्यादि \* । वाक्मनसि दर्शनाच्छद्धाचेतिं सूत्रे तथा
साधितत्वात्त्रथेत्यर्थः । पवमाचार्याशयः पुष्टिमार्गीयफलस्यैव मुख्यत्व इति साधितम् । पवमत्र पादे, ब्रह्मविदाप्नोति परमिति
श्रुत्युक्तं ब्रह्मीव सन् ब्रह्माप्येतीति श्रुत्युक्तं च फलं सपरिकरं विचारितम् ॥ २२ ॥

शङ्कराचार्यास्तु-सगुणब्रह्मोपासनात् सहैव मनसेश्वरसायुज्यं प्राप्तानां कि सावप्रहमेश्वयं भवत्युत निरवप्रहमिति संशये,
आप्नोतिं स्वराज्यमिति सर्वेऽस्मै देवा बालिमावहन्तीति, तेषां सचेषु लोकेषु कामचारो भवतीत्यादिश्वतिभ्यो निरङ्करामेवैश्वयं भवतीति प्राप्तम् । तत्र जगदुत्पत्त्यादिव्यापारं वर्जायित्वैवाऽणिमाचेश्वयं भवतीति साङ्करामेव तत् । जगद्व्यापारस्तु नित्यसिद्धस्वेवश्वरस्येति सिद्धान्तिक्रियते । तत्र हेतु:-प्रकरणमितरेषामसिन्नहितत्वञ्च । यत्र हि, सदेव सोम्येदमप्र इत्यादौ जगद्व्यापारः श्रूयते । तत्र परमेश्वर एव प्रकृतो, नेतरेषां सिन्नधानं तस्मात् । नच,
बाप्नोति खाराज्यमिति प्रत्यक्षोपदेशिवरोधः । एतद्ष्रं आप्नोति

सनसस्पतिमित्यनेन आधिकारिको यः सवितृमण्डलादिषु विशे-षायतनेष्ववस्थित ईइवरः पूर्वसिद्धः सर्वमनसां पतिस्तत्याप्तिश्राव वणात्तदायत्तेव स्वाराज्यप्राप्तिरिति बोधनात् । तद्ग्रे, वाक्पतिश्च-क्षचितः श्रोत्रपतिर्विज्ञानपतिः, एतत्ततो भवतीति फलस्य तत एव श्रावणाच्च। एवं सूत्रद्वयं व्याख्याय विकारावर्तिसूत्रे त्वेवं वद-न्ति । परमेश्वरक्षपं विकारावर्त्ति च । तावानस्य महिमा ततो ज्यायांश्च पुरुष इत्याम्नाया यतस्तस्य परमेश्वरस्य द्विकपां स्थितिमाह तच्च निर्विकारं कपं विकारालम्बना न प्राप्तुवन्ति । अतत्कतु-त्वात् । अतो यथा द्विरूपं परमेश्वरे निर्मुणं रूपमनवाष्य सगुण प-वावतिष्ठन्ते । एवं सगुणेऽपि निरवप्रहमैश्वर्यमनवाष्य सावप्रहाय प्वावतिष्ठन्त इति । अग्रिमस्त्रे च, न तत्र सूर्यो भातीति प्रसक्षा श्रुतिर्न तद्गासयते सूर्य इति गीतास्मृतिश्च परमेदवरस्य विकारा-ऽवर्त्तित्वं दर्शयतः। तदेवं विकारावर्त्तित्वं परस्य ज्योतिषः प्रसिद्धमि-त्यभित्राय इति । अत्रे तु भोगमात्रसाम्येनैश्वर्यस्य सावग्रहत्वं व्या-ख्याय तेन सातिरायत्वे प्राप्ते राद्धादनावृत्ति व्याहृत्य सम्यग्दर्शना-नां विध्वस्ततमसां तु नित्यसिद्धनिर्वाणपरायणानां सिद्धेवानावृ-त्तिस्तदाश्रयणेनैव सगुणशरीराणानामनावृत्तिसिद्धेरिति केमृतिक-मुका समापयन्ति॥

तन्मते विकारावर्त्यादिस्त्रद्वयमनितप्रयोजनम् । जीवस्य सावप्रहेश्वर्यसाधने रूपद्वयवोधक्रयोस्तयोरजुपयोगात् । नच दृष्टान्तार्थमुपयोगः । विकारावित्तंनोऽप्राप्तौ अतत्कतुत्वस्य हेतोरिवात्र सावप्रहेश्वर्ये हेतोरकथनेन दृष्टान्तमात्रस्याप्रयोजकत्वात् । नच वाच्यस्पितना निरवप्रहत्वस्योपासनिवध्यगोचरत्वादुपासके तदकतुत्वस्य समर्थिततया अतत्कतुत्वस्यैव तत्रापि हेतुत्वमुक्तप्रायमेविति वाच्यम् । मनोमयः प्राणद्यरीर इति हाद्रापासनवाक्ये सर्वकर्मित विशेषणस्य सर्वे विश्वं तेनेश्वरेण क्रियत इति जगत्सर्वं कर्मोस्य स सर्वकामां स हि सर्वस्य कर्त्तेतिश्वतेपित्येवं व्याख्यातत्या निरवप्रहत्वस्य विध्यगोचरताया वक्तुमद्यक्यत्वात् । नचोपासनासु पुरुष्ट्य विध्यधीनत्वेनास्वातन्त्र्यात् फलद्द्यायां तथात्वमिति युक्तम् । पूर्वावस्थाधमस्य तदानीमुपगमे बद्धत्वस्यापि तदा प्राण्त्यापत्या मुक्तिविष्ठवस्यैवापत्तेः । यच्च स्वातन्त्रये प्रातिमत्वप्रसङ्गादित्युक्तं,

तत्र नवनवोल्लासञ्चालिनी बुद्धिः प्रतिमा, तत्सम्वन्धत्वमिति यहि नदा तु, स यदि पितृलोककामो भवतीत्यादिना नवनववुद्धीनां अ-हैं।व सूचनात्तःवातिभत्वे स्वातन्त्र्यस्य दुरपोहताया एव सिद्धेः । तथाव "युक्तिमिरतिशियिलाभिः समाद्घाना इढान् दोपान् । वा-चरपतिरपि भाष्यव्याख्याव्याजेन दूपणं व्यक्ती"त्यव सिद्धम् । न-चेतं सिद्धान्तेऽपि मनोमयवाक्योक्तोपासकस्य तथात्वापन्या जग-दृष्यापारापन्तिरितिराङ्गीयम् । न तत्समश्चाभ्यधिकश्च दृश्यत इति श्रत्या तादशस्य फलस्य तता व्याभचारणात्। यथा कर्तारीत पुरुष-विशेषणवीधके परे प्रकारांशे पुरुषाधिकारस्यापि निविष्टत्वात् स-मत्वाचाकाङ्कायाश्च, तेनाईति ब्रह्मणा स्पर्दितुं क इति, उपति ह वै स तं योऽस्मात् पूर्वी वुभूपतीति श्रुतिअयां निपिद्धत्वेन ताहशोपा-संगंऽविकारस्य निवृत्तेश्च । नचायमेव समाधिः शाङ्करंऽपि मतेऽ-स्त्वित वाच्यम् । तन्मते निर्शुणस्य रूपस्य सर्वाभ्यधिकत्वेन सगुन ण १ १ या वकराहित्या भावनाधिकसाहित्ये प्राप्ते उक्तरीत्या समसा-हित्यस्यापि चक्तुं दाक्यतया तदाहित्यस्यापि दुरुपपादत्वेनैतच्छ्रह-विविषयतायास्तत्र वक्तुमशक्यत्वात् । समाभ्यधिकनिषेधाव-विकतया निर्गुणयोधकत्वे च सगुणे सममाहित्यस्यैवापत्तेश्च । अधिकारविचारेणाऽतःकतुत्वसाधने च निरवग्रहतायाः प्राप्तरेवामा-वेन स्वातन्त्र्यराङ्काया पवानुद्यात् स्वातन्त्र्ये प्रातिभत्वप्रसङ्गस्येवाः

ऽभावादिति दिक् ॥

सास्कराचार्यास्तु—सिद्धान्ते, अविभागेन दृष्ट्यादित्यारभ्य
परमकारणं सायुज्यं गतानां निरवधिकमैद्दवर्यामिति स्थितम्। ये पुनवैदान्ते द्वेतवादिनां मन्यन्ते, मुक्ताः पृथगर्यातष्ठन्तः इति, तन्मतमभ्युपगम्य सावधिकमैश्वयं तेपामपि प्रतिपाद्यितुं जगद्व्यापारवजाधिकरणमारभतः इत्युक्त्वा, जगद्व्यापारादिस्त्रं पूर्ववदेव व्यास्थाय, विकारावर्त्तिस्त्रे, पारमेदवरं पुनरेदवर्यं नित्यसिद्धं, विकारावर्त्ति, स्वमहिमप्रतिष्ठत्वात्, तावानस्य महिमेति श्रुतः । कार्यबद्वालेकवर्त्तिनां मुक्तानां सङ्कल्पादेवेति श्रुतः । तद्ररममदीयं सरसददवत्थः सामस्रवन इति बद्धविधमैदवर्यं प्रकीर्त्यं तत्रेश्वरायक्तमित्युपपन्नम्। दर्शयत इति सूत्रे, परस्य ज्यातिषां विकारावर्त्तित्वं विकारावुयाहकत्वं च, न तत्र सूर्यो भातीत्यादिश्चतिस्मृती दर्शयत इत्युक्तवन्त ॥

तन्मते विकारावर्त्यादिस्त्रयोर्यद्यपि न वैयर्थ्य, तथापि दहर-विद्योक्तबद्धलोकस्य कार्यत्वं यदङ्गीकृतमंतरन्येश्च । त्रिचन्त्य-म् । तत्कार्यत्ववोधकप्रमाणानुपलम्भात् । नच प्रभुविमितं हिरण्मय-मिति वेश्मविशेषणे विमितमितिषदे निर्मितत्वकथनादेकदेशस्य कार्यत्वे सर्वस्य तथात्वं राङ्क्यम् । विमितपदस्य विशेषेण मितं ब्रातः मित्यर्थकतयाऽपि नेतुं शक्यत्वेन ततो निर्णयाभावात् । नापि, तृती-यस्यामिनो दिवीति ब्रह्माण्डान्तर्वत्तित्वश्रावणात्तन्नारो एतन्नाना-त्कार्यत्विमिति वाच्यम् । नास्य जरयैनज्जीर्यतीत्यादिना आत्मरूपता-बोधननास्याः शङ्कायाः प्रागंव निरस्तत्वात् । नच तदन्यदेव, नेदिन-ति वाच्यम् । एकप्रकरणगतत्वन पूर्वम्, एतत्सत्यं ब्रह्मपुरमित्यनेनो-क्तस्य ब्रह्मपुरस्य, तदरश्च ह वैण्यश्चार्णवी ब्रह्मलोक इत्यादिना परि-करपूर्वकं तत्प्रपञ्चनस्यैव भासमानतया भेदस्य वक्तुमञ्ज्यत्वात्। उपवृंहितं चैतद् वाराहे चातुर्मास्यमाहात्म्ये चतुर्दशाध्याये श्लीरस-मद्रं प्रकृत्य "तन्मध्ये मम लोकस्तु परितो वलयाकृतिः । योजनानां तु लक्षाणि विशतिस्तस्य विस्तृतिः। इवेतद्वीप इति ख्यातः प्रलयेऽपि न नर्यती"त्युक्त्वा, तत्र श्रीभृदुर्गात्मक्रमागत्रयं तत्परिमाणं संस्थां चोक्तवा, तत्र भूदुर्गामामयोस्तत्थानां चावान्तरप्रलये नाशामावमु-क्त्वा, तस्मिन् स्थाने छयं याते प्रविशन्त्युद्रे ममेति ब्रह्मणो छये भू-दगीभागस्थानां स्वोदरे स्थितिमुक्त्वा "श्रीभागे संस्थिता ये तु न तेपां प्रलये भयम् । शाइवतः स तु म लोको न नश्येद् ब्रह्मणो लये । मुः का एव तु मां तत्र वीक्षनते सर्वदैव तु । कल्पान्तप्रभवी वाहर्जेलं वा भूमितुर्गयोः । भागौ न स्पृशते तौ हि चक्रेण परिरक्षितौ । तत्र श्या-स्तु जनाः सर्वे मोदन्ते सर्वदैव तु । कल्पान्तप्रभवां बाधां न ते जा-नन्ति जातुचित् । इवेतद्वीपाद्धस्तानु पृथ्वी तिष्ठति पीठवत् । स्पृष्टी स्पृश्चति तद्द्वीपं प्रलये तु वियुज्यते। ममशक्तीव स द्वीपः सदा ति-ष्ठति शाश्वतः । भूमिश्रीभागयोर्मध्ये लक्षयोजनविस्तृतः । अरनामा-सुधाऽम्मोधिमुकामुक्तनिषेवितः। अर्धे तस्य तु भूभागः श्रीभागस्या-धेमेव च । लक्षयोजनमध्ये तु द्वीपाकारोऽस्ति तत्तरम् । दशयोजन-साहस्रं विस्तृतिस्तस्य कीर्चिता । अर्धनाशो भवेत्तस्य प्रलये च पुनः पुनः । अर्घो भागस्तु मुक्तानां क्रीडास्थानं न नइयति । दुर्गा-श्रीभागयोर्मध्ये ण्यनामाऽमृतसागरः । तस्याऽप्येवं विभागोऽस्ति नि-

त्यानित्यविभेदतः । अर-ण्याख्यो सुधासिन्धु मम लोकत्रयेऽपि च । वर्सेते मम भक्तानां क्रीडाये सर्वकामदा"।विति। लोकत्रयंतु वैकुण्ठा-ऽनन्तासन-इवेतद्वीपभेदेन तत्रेवोक्तम् । तेषु छान्दोग्योक्तो वैकुण्ठा-ख्यो क्षेयः । तृतीयस्याऽमितो दिवीति विशेषणेन उद्यक्षत्वबोधना-दिति । अतः स लोको न कार्यः, किन्तु नित्य पवेति निश्चयः । लोकस्य ब्रह्मक्षपत्वादेव च न तत्प्रभोरिप स्वप्रतिष्ठत्वहानिरिति सर्वमनवद्यम् ॥

रामानुजाचार्यास्तु—मुक्तस्येश्वयं जगत्सृष्ट्यादिपरमपुरुषा-ऽसाधारणम् ? उत तद्रहितं केवलपरमपुरुषानुभवविषयमिति ? सं-शयें, जगदीदवरत्वमपीति पूर्वः पक्षः । निरञ्जनः परमं साम्यमुपै-तीति श्रुतेमुक्तस्य सङ्कल्पत्वश्रुतेश्च । तत्र सिद्धान्तस्तु जगद्व्यापारं-वर्ज मुक्तेश्वर्यं निरम्तिनिखिलतिरोधानस्य मुक्तस्य निर्व्योजब्रह्मानुस-वरूपमैश्वर्यम् । तत्र हेतुः-प्रकरणादित्यादि । अर्थस्तु पूर्ववदेव । श्रुतयः परं बह्वच उपन्यस्ताः । अग्रिममूत्रे च, स स्वराड् भवती-त्यादिभिज्ञगन्नियमनरूपं व्यापारमाशङ्का आधिकारिकमण्डलस्रो-क्तेरित्यस्य अधिकारे नियुक्ता ये हिरण्यगर्भादयो मण्डलं तेषां लोकाः तत्स्यां भोगा मुक्तस्याकमेवश्यस्य भवन्तीत्ययमर्थस्तस्य सर्वेषु लोकेषु कामचारा भवनीत्यादिनाच्यते । तथाच कर्माऽप्रतिह-ताज्ञानो मुक्तो विकारिलोकान् ब्रह्मभूताननुभवतीत्यनन वाक्येनो-च्यते. न जगद्व्यापार इत्युक्त्वार्श्वमसूत्रेषु मुक्तस्य सत्यसङ्करूपः त्वं परमपुरुषसाम्यं च परमपुरुषासाधारणनिखिलजगिन्नयमनश्चर त्याऽनुगुण्यन वर्णनीयमिति साधर्यान्त ॥ तेन तनमतं सिद्धान्ताद् अविरुद्धमित्युपरम्यते ॥

तन्मतचौरस्तु—रामानुजाचायैवदेवसूत्राणि व्याख्यायशिवलोकस्य सर्वतः परत्वं परब्रह्मणः शिवाकारत्वं चोक्तवान् । तत्तु
ततुपन्यसेन्द्रप्रजापितसंवादश्चेतरिप विरुद्ध्यते । तत्न, स उत्तमः पुरुष
इत्यनेन परज्योतिषः पुरुषोत्तमत्वेन प्रतिपादनात् । अग्रं च इयामाच्छबलं प्रपद्यं इत्यादिना इयामवर्णश्रावणाश्च लोकोऽपि ततः पूर्वं
दहरिवद्योक्त पव सिन्निहितः । स चारण्याख्याणेवद्वयव्याप्तो वाराहपुराणवाक्यभगवल्लोकत्वेन निश्चितः । अथर्वशिरःशिखाद्याश्च विद्याः भगवद्विद्यानां न तुल्याः। अथर्वशिरःशिखाद्यायशत्मकमेकेन

मन्त्रराजजापकेन तन्समिति नृसिंहपूर्वतापनीये आवणात् । अन्तास्त्रतिपाद्यस्य रूपस्य न भगवत्तुव्यत्वम् । वेद्योत्कर्पन एव विन्द्योत्कर्षति । एतत् पूर्वे पूर्वमिप किञ्चिद्वकं प्रहन्ताख्ये वाद् चात्कर्षसिद्धेरिति । एतत् पूर्वे पूर्वमिप किञ्चिद्वकं प्रहन्ताख्ये वाद् च मया निपुणतरमुपपादितमिति न पुनः प्रपञ्चयते ॥

माध्वास्तु—जगद्व्यापारसूत्रे, सर्वान् कामानाप्त्वा असृतः समभवदिति काश्चन श्रुति लिखित्वा तस्या जीवप्रकरणगतत्वाज्जी-वानां जगजननादिसामर्थ्यविदूरत्वाच सृष्ट्यादि भ्योऽन्यानेव का-मानाप्नोतीत्युक्ता "खाधिकानन्दसम्प्राप्तौ सृप्रचादिव्यापृतिष्वपि । मुक्तानां नैव कामः स्यादन्यान् कामाँस्तु भुञ्जते । तद्योग्यता नैव तेषां कदाचित कापि विद्यते । नचायोग्यं विमुक्तोऽपि प्राप्तुयान्न च कामयेदि"ति वाराहवचनं लिखन्ति । अग्रिमसूत्रे च, सर्वस्मै देवा बिलमावहन्तीति श्रुत्या ब्रह्मविदि जगदैदवर्यमस्तीत्याराङ्का, तत्र आधिकारिकमण्डलस्य आधिकारिकसमृहाधिपतिब्रेह्मा, तत्रोच्यत इ-त्युक्ता "आत्मेत्येवं परं देवमुपास्यं हरिमव्ययम् । केचिदत्रैव मुच्य-न्ते नोत्क्रामन्ति कदाचन ।अत्रैव च स्थितिस्तेपामन्तरिक्षे च केचन । केचित् स्वर्गे महर्लोके जने तपसि चाऽपरे । केचित् सत्ये महा-क्षाना गच्छन्ति श्लीरसागरम् । तत्रापि क्रमयोगेन क्षानाधिक्यात् स-मीपगाः। सालोक्यं स्वस्वरूपत्वं सामीष्यं योग एव च । इमामा-रभ्य सर्वत्र यावत् सुक्षीरसागरम् । पुरुषोऽनन्तशयनः श्रीमन्ना-रायणाभिधः। मानुषा वर्णभेदेन तथैवाश्रमभेदतः । क्षितिपा मनु-ष्यगन्धर्वा देवाश्च पितरश्चराः । आजानजाः कर्मजाश्च तास्विकाश्च शचीपतिः। हद्रो ब्रह्मोति कमशस्तेषु चैवोत्तमोत्तमाः। नित्यानन्दे च भाग च ज्ञानैश्वर्यगुणेषु च। सर्वे शतगुणोद्रिकाः पूर्वस्मावुत्तरोत्तरम् । पूज्यन्ते चावरैसे तु सर्वपूज्यश्चतुर्मुखः । स्वजगद्व्यापृतिसेषां पूर्ववत् समुदीरिता । सयुजः परमात्मानं प्रविदय च वहिर्गताः । चिद्रपान् प्राकृताँ आपि विना भोगांस्तु काँ अन। भुअते मुक्तिरेवं ते विस्पष्टं समुदाहते"तिगारुडवाक्यानि छिखन्ति । तेन तन्मते मुक्तानां मुक्तेश्च तारतम्यं सिद्ध्यति । विकारवर्तिसूत्रे च "खाधिकारेण वर्त-न्ते देवा मुकाविप स्फुटम।बिंहं हरन्ति मुक्ताय विरञ्च्याय च पूर्ववत्। सब्रह्मकास्तु ते देवा विष्णवेऽत्र विशेषतः। न विकाराधिकारास्तु मु-क्तानामन्य एव तु । विकाराधिकता क्षेया ये नियुक्तास्तु विष्णुने"ति वाराहवचनं लिखन्ति । तेन तन्मते मनुष्यादीनां चतुर्मुखान्तानां खखव्यापारकरणं तत्राधिकारश्च सिद्धाति । कांचन्, मुक्ती ता-रतम्यमस्ति, न वेति सन्दहे तारतम्ये प्रमाणाभावात्तदङ्गीकरणं च निरञ्जनः परमं साम्यमुपैतीति श्रातिविरोधानमुक्तेः स्वर्गसंसारसाम्या-पसेम्कानां खसमाभ्यधिकद्शेन वुःखेष्यीदिप्रसङ्खा न मक्ते-स्तारतम्यमितिं पूर्वपक्षः । सिद्धान्तस्तु-तैत्तिरीये, सेवा नन्दस्य मोमारसा भवति ते ये शतं मानुषा आनन्दाः स एको मनुष्यगन्धर्वा-णामानन्दः श्रोत्रियस्य चाऽकामहतस्येत्यादिश्रुत्या मनुष्यगन्धर्व-प्रभृतिब्रह्मान्तानां श्रोत्रियत्वमकामहतत्वं च श्रावितम् । वाजस-नेयके च, अथ ये शतं कर्मदेवानामानन्दाः स एक अजानजानां देवानामानन्दां यश्च श्रोतियोऽत्रृजिनोऽकामहत इत्यादिश्रुत्याऽजान-जानारभ्य ब्रह्मलोकस्थानन्दपर्यन्तमकामहतत्वमवृज्ञिनत्वं, च श्रावि-तम् । अकामहतत्वं च कामकृतोपद्रवरहितत्वं, न त्वकामत्वं हतश-द्ववैयर्थ्यात् । अवृजिनत्वं च पापरहितत्वं, दुःखरहितत्वं वा । अवृ-जिनत्वाकामहतत्वयोश्च यत्राप्ताः कामास्तत्र माममृतं कृधीति श्रुत्या, स हि मुक्तोऽकामहत इति ब्रह्माण्डवाक्यंन च मुक्तलिङ्ग-त्वम् । नचैतयोरपरोक्षज्ञानिलिङ्गन्वमिति शङ्क्यम् । प्रारब्धपापत-त्कार्येदुःखयास्तस्मिन्नपि सत्त्वात् । श्रोत्रियत्वमपि मुक्तस्यैव मु-ख्यम् । "प्राप्तश्चतिफलत्वात्तु श्रोजियाः प्राप्तमोक्षिणः । ते एव चाप्तकामत्वात तथाऽकामहता मता"इति भारतोक्तेः । एवं स-खेतेषां मुक्तलिङ्गत्वमः । एवं सखेतयोः श्रुत्योरुत्तरोत्तरमानन्दा-धिक्यकथनं मुक्तितारतम्ये पर्यवस्यति । किञ्च । अक्षण्वन्तः कर्ण-वन्तः सखायो मनोजवेष्वऽसमा बभूवुरित्यादितेत्तिरीयश्रुती मनो-वेगे सर्वेषामसाम्यकथनात् । "मुक्तानामपि सिद्धानां नारायणप-रायणः । स दुर्छभः प्रशान्तात्मा कोटिष्वपि महामुने "इति श्री-भागवतवाक्ये, मुमुक्षोरमुमुञ्चस्तु परो ह्यकान्तमक्तिमानिति पुरा-णान्तरवाक्ये, अन्ये त्वेवमजानन्त इति, स्त्रिया वैदयास्तथा शूदा इति गीतावाक्ये च साधनतारतम्येन फलतारतम्यप्रतिपादनात् । अनि-मित्ता भागवती भक्तिः सिद्धेर्गरीयसीति वाक्ये चाल्पभक्तिसाध्य-मुक्तितोऽधिकभक्तिसाध्यमुकेराधिक्यप्रतिपादनात् । अस्मदादिमु-कमोगो, मुक्तचतुर्मुखमोगान्निकृष्टः अस्मदादिभोगत्वात् संसारः

### जानीत परमं तस्वं यशोदोत्मङ्गलालितम् ॥ तदन्यदिति ये पाहुराम्रराँस्तानहो बुधाः ॥ १ ॥

खाऽस्मदादिभोगवदित्यनुमानादिष मुक्तौ तारतम्यमेव पर्यवस्यतीति प्रमाणाभावक्षणे हेतुरसिद्धः ।दुःखाभावसत्यकामत्वादिना सरःसागरयोरिव खयोग्यानन्दपूर्त्यो च मुक्तानां ब्रह्मसाम्यश्रुत्युपपत्तर्स्ताद्वरोधक्षणे हेतुरप्यसिद्धः । बहुजन्मभिगतदोपत्वे ब्रह्माप्रपोक्षाद् द्वेषेष्यादिसम्भावनाया प्रवाभाव इति सोऽप्यसिद्धः। अतो
मुक्तितारतम्यं निष्प्रत्यूहमिति वद्दन्ति । तत्र यदि मुक्तेस्तारतम्यं
तदापि मुक्ति प्रति तत्तदुपासनाया भक्तेर्वा तद्वनुक्षपाया एव कारणत्वमिति तत्कतुन्यायादेव तारतम्यक्रमादिसिद्धिरिति किमनेन
विचारेणति प्रकृतानुपयोगात्तदनुचिन्तनप्रयोजनस्याऽप्यनुपल्ब्धेश्च
तत्र वयमुदासीनाः॥

प्रकृतमनुसरामः ॥ अत्रैतत् सिद्धम् । ज्ञानमागीयाणां तद्रीत्याऽदृश्यत्वादिगुणकाक्षरोपासने तत्कतुन्यायेन तादृशेऽक्षरे ब्रह्मैव
सन् ब्रह्माऽप्येतीतिश्रुत्युक्तो लयः । अक्षरस्य, तद्धाम परमं ममेति
वाक्योक्तभगवद्धामत्वज्ञानपूर्वकं नित्यभगवल्लोकत्वन भगवद्भिष्मत्वेन दृहराद्युक्तरीत्योपासने यथाधिकारं सालोक्यादिचतुष्टयप्राक्षिः । आदित्याद्युपासनानामङ्गोपासनात्वात् पञ्चाग्नगुपासनाया अपि
तत्रैव प्रवेशस्योपादितत्वाद्विर्रााद्कमेण गत्याऽमानवेन पुरुषेण मगवल्लाकप्राप्तिरेशवर्यादिभोगश्च । उपासनायां मर्यादाभिक्तसाहित्ये
तु वैकुण्ठादिलोकेषु भगवत्सेवकत्वमधिकम् । तद्रा रामानुजभाग्योक्तरीत्या भगवदनुभवः । तत्रापि भक्तेरुक्तत्वे तु भगवश्चरणे कौस्तुभादौ वा प्रवेशेन भगवत्सायुज्यम् । अनुग्रहविशेषेण पुष्टिभक्तौ
तु, भक्त्या मामभिजानातीत्युक्तरीत्या स्वस्मिन् प्रवेश्य भूमविद्योक्तरीत्या पुनः प्रथमाविभीव्यभजनानन्दानुभावने, सोऽश्चतद्वि श्रुत्युकरीतिकं भोगं कारयतीति ॥ २२॥

पवं सर्वे शास्त्रं व्याख्याय स्वीयशिक्षार्थं संक्षेपेण तद्रथंसुप-दिशन्ति । \* जानीतेत्यादि \* । \* तद्न्यदिति \* तत् परमं तत्त्वम् । अन्यद् यावद्धर्मञ्जून्यम् ॥ १॥ नानामतध्वान्तविनाशनक्षमो
वेदान्तहृत्पश्चितिकासने पदुः ॥
आविष्कृतोऽयं भुविभाष्यभास्करो
सुधा बुधा धावत नाऽन्यवर्त्ममु ॥ २ ॥
पुरन्दरमदोद्धवमचुरदृष्टिसम्पीडितस्वकीयवरगोकुलाऽवनपरायणो लीलया ॥
स्मिताऽमृतमुदृष्टिमिः परिपुपोष तान यो गिर्रि
द्धार च स एव हि श्रुतिशिरस्मु संराजते ॥ ३ ॥
श्रीकृष्णकृपयवाऽयं सिद्धान्तो हृदि भासते ॥
तेनाऽधिकं वरीवर्त्ति न वक्तव्यं हरेर्नृणाम् ॥ ४ ॥
भाष्यपुष्पाञ्चलिः श्रीमदाचार्यचरणाऽम्बुजे ॥
निवेदितस्तेन तृष्टा भवन्तु मिष्य ते सदा ॥ ५ ॥

इति श्रीमद्वेदव्यासमतवर्त्तिश्रीवल्छभाचार्यविरचिते व्रह्मसूत्राऽणुभाष्ये चतुर्थाघ्यायस्य चतुर्थःपादः समाप्तः॥ समाप्तश्चतुर्थोऽघ्यायः॥४॥४॥

भाष्यविभावनार्थमुपिद्दान्ति । \* नानंत्यादि \* ॥ २॥ अत्रोक्तस्य फलस्य भगवत्रुपाधीनत्वाद्भगवतः रूपासुत्वं स्वीयरक्षकत्वेन स्फुटीकुर्वन्ति \* पुरन्दरत्यादि \* । हिर्हेतं।॥ ३॥

भाष्यविभावनयाऽर्थस्पुरणेऽपि भगवत्क्रपाया एव कारणत्वं न पाण्डित्यादेरित्याद्ययेनाहः \* श्रीकृष्णेत्यादि \* ॥ ४॥

गुणापसंहारपादमारभ्य सार्द्धाध्यायस्य स्वयं करणात्तदाचा-येषु निवेदयन्तः समाप्ती मङ्गलं कर्त्तव्यमिति शिष्टाचारं च शिक्षयन्त आचार्याणां प्रसादमाशासते \* भाष्येत्यादि \* अर्थस्तु स्टोकानां स्फुट इति शुभम् ॥ ५ ॥

कीडन् श्रीबालकृष्णः परमकरुणया मन्मनः प्रेरियत्वा भाष्यार्थं योऽतिगृढं प्रकटितमकरोत् सम्प्रदाये निवृत्ते ॥ तं नित्याऽकुण्ठशक्ति वृतनिखिलनिजाऽज्ञानसंसारहारं स्मृत्वा स्मृत्वोपकारं प्रमुद्धितमुद्धितः स्वप्रभुं सन्नमामि ॥१॥ मायावादादिवादैव्यवहितमिव तं ब्रह्मवादं प्रकाइय श्रीमत्कृष्णाश्चया तद्रतिपथ उदितो दैवजीवाऽवनार्थम् ॥ यैस्तान् श्रीकृष्णरूपान् प्रथितगुणगणान् श्रीमदाचार्यवर्यान् ध्यायं ध्यायं नमामि स्वहितमवहितस्तत्कृपादृष्टिवृष्ट्या ॥ २॥ श्रीविद्वलेशाङ्घिसरोजयुग्मं नमामि यैदासजनाऽवनाय॥ पुष्टिप्रकारः श्रुतिगृढ आविष्कृतो निरस्तोन्मद्मायिवादः ॥३॥ श्रीविष्ठलेशपादाब्जप्रसादवरलाभतः॥ प्रकाशमणुभाष्यस्य वितन्वन् पुरुषोत्तमः ॥ ४ ॥ तदीयचरणद्वन्द्वे निवेध कुसुमाञ्जलिम् ॥ तदीयदास्यलाभाय प्रसादमभिवाञ्लति ॥ ५॥ यदत्र सदसद्वापि जीवबुद्धा मयोदितम्॥ तत् क्षमन्त्वपराधं मे कृपया दीनवत्सलाः ॥ ६॥ प्रलयजलदबृष्टेगीवजस्यावनाय स्वमृदुकरनखाद्रन्यस्तगोवर्द्धनाद्रिः॥ वदनविधुमयुक्षेनेत्रतापं निजाना-मपनयतु हृदीशः स्थापयन् पाद्पश्चम् ॥ ७॥ इति श्रीमद्वरूलभाचार्यचरणनखचन्द्रानिरस्तहृदयध्वान्तस्य श्रीपीताम्बरात्मजस्य पुरुषोत्तमस्य कृतौ भाष्यप्रकाशे चतुर्थाध्यायस्य चतुर्थः पादः॥४॥४॥ समाप्तोऽयमध्यायः ।

समाप्ताऽयमध्यायः । सम्पूर्णश्चाऽयं भाष्यप्रकाराः ॥

## BENARES SANSKRIT SERIES;

COLLECTION OF SANSKRIT WORKS

EDITED BY THE

PANDITS OF THE BENARES SANSKRIT GOLLEGE,

UNDER THE SUPERINTENDENCE OF R T. H. GRIFFITH, M. A., C. I. E.

G. THIBAUT, PH. D.

Nos. 99, 100, 103, 107, 110, 114, 117, 118, 119, 120, 124, 125, 127, 128 & 129.

# श्रीमदणुभाष्यम्।

श्रीश्रीवलुभाचार्यविरचितम् ।

मोस्वामिश्रीपुरुषोत्तमजीमहाराजविर्वितमाष्य-प्रकाद्माख्यव्याख्यासमतम् ।

श्रीमदाचार्यश्रीवलुभाधीश्वरशुद्धाद्वैतसंप्रदायविद्वृषः रत्नगापालभट्टेन संशोधितम् ।:

### ANU BHÂSAYA,

On Brahmasutra by Ŝrî Vallabhâchârya, With the Commentary called Bhâshya Prakasa, By Goswâmi Ŝrî Purushottamjee Mahârâj. Edited by Ratna Gobâl Bhatta.

#### BENARES:

Published by the Proprietors Messrs. Braj B. Das & Co., AND SOLD BY H. D. GUPTA,

Secretary, Chowkhamba Sanskrit Book Depot.

Printed at the Vidya Vilas Press,, Benares.

1907.

## श्रीकृष्णाय नमः ।

अथेतत् किल श्रीवल्लमाचायिवरिचतं ब्रह्मसूत्राणुभाष्यं गो-स्वामिश्रीपुरुपोत्तमजीमहाराजविरिचतप्रकाशाल्यव्याल्यासहितं सं-मुद्रच प्रकाशितं वरीविते । तत्र श्रीवल्लभाचार्याः पूर्वपुरुषपरम्परातः स्वयश्च वहुसोमयाजिनस्तैलङ्गवेल्लनाटीज्ञातीय-खम्मंपाटीवारु-इत्यु-पनामवतः श्रीलक्ष्मणमदृदीक्षितस्य स्नुतया, पश्चार्त्रशद्धकपश्चद्-शशततमे १५३५ विक्रमार्कवत्सरे पूर्णिमान्तगणनया माधवकृष्णैका-दश्याम आविभृताः ।

श्रीपुरुषोत्तमचरणास्तु श्रीवल्लभाचार्यात्मजगोस्वामिश्रीश्री-विदृलनाथदीक्षितसूचुषु 'तार्तीयीकश्रीबालकृष्णजीतः पुरुषगणनया पञ्चमी संख्यां भृषयन्तः प्रोद्भृताः।

तत्र श्रीवलुभाचार्यशुद्धाद्वैतसम्प्रदायस्य मूलभूतोऽयं भाष्य-ग्रन्थः । स च शुद्धलिखितपुस्तकतः संशोध्य संमुद्धितः ।

माष्यप्रकाशस्तु अत्यन्तं दुर्लभः। स च श्रीवल्लभाचार्यकुल-कमलिवाकर—श्रीश्रीमुकुन्दराय—श्रीगोपाललालप्रभुसेवाप्रवीण-श्रीमत्प्रभुचरणगोस्वामिश्रीविष्ठलनाथदीक्षिततमूजनुः-श्रीमहाराज-गोस्वामि-श्रीयदुनाथजीवंशावतंस-षष्ठगृहतिलिकितकाशीवासव्य-गोस्वामिश्रीगिरिधरजीमहाराजैः श्रीरामकृष्णभट्टाय वितीर्णे शसं पुसकं समवलम्य प्रकाशितः।

अत्र संमुद्रणे निरुक्तपुस्तकाधारेण लेखितं सकलप्राचीनदुर्लभग्नन्थसम्पाद्नशील- श्रीयुतगोविन्ददासमहाशयसकाशाद्यगं
प्रकाशपुस्तकमानीय संमेलनाय मिन्नकटे स्वापितवतो नानाविधदर्शनप्रकाशनपरायणश्रीयुतहरिदासगुप्ताभिधमहाशयस्य प्रोत्साहनेन यथामित संशोधितवानिस्म प्रन्थरत्नद्वयम् । तत्र मत्प्रमादाजातानां स्वलितानां क्षमापने सन्तो मया प्रार्थनीया प्रवेसल
विस्तरतः॥

सत्पक्षपातिनो हंसा नृनं नाळीकवछुमाः॥ गुणं गृह्णीत, मा दोषं नीरक्षीरविवेकिनः॥१॥

रत्नगोपालभट्टः।